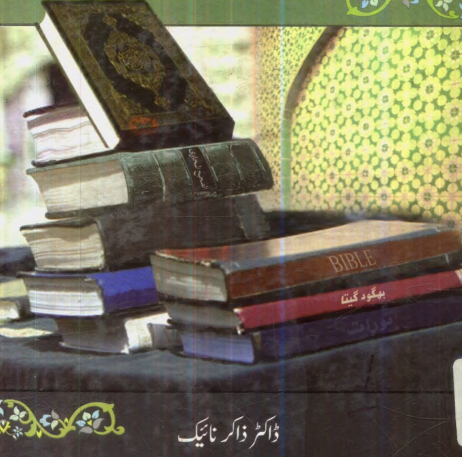
خطبات ڈاکٹر ڈاکٹر ٹائیک www.KitaboSunnat.com





نسساليالين قُلْ أَطِيعُواْ اللهُ وَأَطِيعُواْ الرَّسُولَّ

معدت النبريري

تا ۔ وہنت کی روشنی میں لھمی جانے والی ار دواموجی بیت لا ۔ ے پڑا منستہ مرکز

## معزز قارئين توجه فرمائيل

- کتاب وسنت ڈاٹ کام پردستیاب تمام الیکٹرانک تب...عام قاری کےمطالعے کیلئے ہیں۔
- جِعُلِینُوالِجِّ قَنْقُ الْمُنْ الْمُنْ کَا الْمِنْ کَا عَلَاحَ کَارِم کی با قاعدہ تصدیق واجازت کے بعد (Upload) کی جاتی ہیں۔
  - دعوتى مقاصد كيليّ ان كتب كو دُاؤن لودُ (Download) كرني كا اجازت بـ

#### تنبیه

ان کتب کو تجارتی یا دیگر مادی مقاصد کیلئے استعمال کرنے کی ممانعت ہے

کیو نکہ پیشرعی، اخلاقی اورقانونی جرم ہے۔

اسلامی تعلیمات مشمل کتب متعلقه ناشرین سے خرید کرتبلیغ دین کی کاوشوں میں بھر بورشر کت اختیار کریں

PDF کتب کی ڈاؤن لوڈنگ، آن لائن مطالعہ اور دیگر شکایات کے لیے درج ذیل ای میل ایڈریس پر رابطہ فرمائیں۔

www.KitaboSunnat.com

Sunnat.com خطبات ڈاکٹر ذاکر نائیک ا ـ بائبل اور قر آ ن ۲ ـ قرآن اورسائنس ۳۔اسلام دہشت گردی یا عالمی بھائی حیارہ ۳ \_اسلام اور ہندومت ۵ \_ گوشت خوری جائز یا ناجائز؟ ٢- اسلام مين خواتين كے حقوق - جديديا فرسوده؟ 2-كيا قر آران كالمعلوندى ب ٨ \_ مذابب عالم مين تضور خدا 9۔ اسلام کے بارے میں غیر مسلموں کے ۲۰ سوال www.KitaboSunnat.com سيّدا متيازاحم

كالألنواذي

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتب

### جمله حقوق محفوظ ۱۳۲۹ جری ۲۰۰۸ء

كتاب : خطبات دا كثر ذا كرنا تيك

مصنف : قاكثر ذاكرنائيك

مترجم : سيدامتيازاحم

ابتمام: دارالغاديدللدود

مطبع : ميٹرو پرنٹرز، لا مور

صفحات : ۲۳۸

قیت : ۳۵۰ روپے





1813

ترتيب

#### www.KitaboSunnat.com

|                      |                          | •                            |             |       |
|----------------------|--------------------------|------------------------------|-------------|-------|
| ٥                    |                          | ڈاکٹر ولیم کیمپیل ۔۔۔۔۔      | Ļ           | خطا   |
| ۲۸                   |                          | ڈاکٹر ذاکرنا ٹیک ۔۔۔۔۔       | ب           | خطار  |
| ۷۲                   | ·-                       | ڈ اکٹر ولیم کیمپیل           | باخطاب      | جوالج |
| ۸۷                   |                          |                              | باخطاب      | جوالج |
|                      | سه دوم                   | •                            |             |       |
| 1+0                  | , -                      | طوفالعافيس كمانوحيت كهاتم    | سوال نميرا  | *     |
| 1-0                  |                          | اللہ کے نور ہونے سے کیام     |             |       |
| نبیں دیتے؟ ۱۰۸       | مطابق خودامتحان کیور     | : ڈاکٹر ولیم کیمپیل بائبل کے | سوال نمبره  | *     |
|                      |                          | : كياعقيده تثليث كي سائنسي   |             |       |
| IIY                  | ے متاثر ہوئے ہیں؟        | : كيا ذاكثر وليم آج كي گفتگو | سوال نمبر۵  | *     |
| يع جراا              | ، بارے میں کیا کہتی ہے   | :بائبل زمین کی سافت کے       | سوال نمبر٢  | *     |
| 1112                 | طيال موجود بين؟          | ، کیا قرآن میں گرامر کی غله  | سوال نمبر2  | *     |
| 117,                 | اتھا؟                    | . كيا ذوالقرنين ،سكندراعظم   | سوال نمبر ۸ | *     |
| شابہت موجود ہے؟ کا ا | عيسى عليهاالسلام ميس منا | بحياحضريت يونس اورحضرت       | سوال نمبرا  | *     |
| ناحت ممکن ہے؟ - ١١٨  | م متعلقه بيانات كي وم    | الميلياتك كي موجود طب ـ      | سوال غبره   | *     |
|                      |                          | : اسلام جمیں ارتقاکے بار     |             |       |

| سوال نمبر١٢: كيابائل كي تضادات كي وضاحت مكن بي                                    | <b>%</b> |
|-----------------------------------------------------------------------------------|----------|
| سوال نمبراا: کیا "متن" اور" ترجمه" ایک بی چیز ہے؟                                 | <b>%</b> |
| سوال نمبر ۱۲ انکیا موجودہ انجیل وای ہے جو حفرت میسی ملیسلا پر نازل ہو کی تھی؟ ۱۲۲ | *        |
| سوال نمبر ۱۵: اگر قرآن اور سائنس میں مکمل مطابقت ہے تو یہ نظریے تبدیل ہونے        |          |
| کی صورت میں کیا ہوگا؟                                                             | •        |
| سوال نمبر ۱۱: اگر ڈاکٹر کیمپیل اعتراضات کے جوابات نہیں دے سکتے تو وہ تسلیم        | <b>%</b> |
| کون بیں کرتے کہ بائل میں اغلاط موجود ہیں؟                                         |          |
| سوال نمبر بها بائل اورقر آق میں تعنادات کی نوعیت کیا ہے؟                          | ® 12     |
|                                                                                   | =:'      |

# ڈاکٹرولیم کیمپیل

سب سے پہلے تو میں ڈاکٹر ذاکر نائیک کوخوش آ مدید کہنا چاہوں گا کہ وہ اتی دور تشریف لائے۔ میں سبیل احمد ، محمد تائیک اور منتظمہ کمیٹی کے اداکین کو بھی خوش آ مدید کہتا ہوں۔ آج کے مکا لمے کو'' The Ultimate Dialogue "کاعنوان دینا تو خیر مبالغہ ہوگا، لیکن بات یہ ہے کہ اس طرح ذرامشہوری اچھی ہوجاتی ہے۔ میں جملہ حاضرین کو بھی اس تقریب میں خوش آ مدید کہتا ہوں۔

میں ''یبوداو''کے نام پرخوش آ مدید کہتا ہوں، جو ہماراعظیم خالق ہے ادر ہم سب سے محبت کرتا ہے۔

سب سے پہلے میں'' الفاظ'' کے بارے میں گفتگو کرنا چاہوں گا۔ آج ہم سب یہاں الفاظ ہی کے بارے میں بات کرنے کے لیے جمع ہوئے ہیں۔ بائبل کے الفاظ کے بارے میں اور قرآن کے الفاظ کے بارے میں .....

جدید علم نسانیات کے ماہرین ہمیں بتاتے ہیں کد کسی لفظ ،فقرے یا جملے کے معانی وہی ہوتے ہیں جو بولنے والا مراد لیتا ہے یا جو سننے والا فردیا افراد مراد لیتے ہیں۔

گویا قرآن کے الفاظ کے معانی وہی ہوں گے جو محرصلی اللہ علیہ وسلم مراد لیتے تھے یا ان کی بات سنے والے مراد لیتے تھے۔ بائبل کے معاطم میں'' الفاظ' کے معنی وہی ہوں گے جو حضرت عینی اور حضرت موی علیما السلام کے نزدیک تھے یا ان کے مخاطبین مراد لیتے تھے۔ اس بات کو بجھنے کے لیے اور پر کھنے کے لیے پوری بائبل اور پورا قرآن دونوں کتب

ایک تناظر فراہم کرتے ہیں، مزید برآ ل اس دور کے ادب اور شاعری ہے بھی مدد ملتی ہے۔ لینی انجیل کے معاملے میں پہلی صدی عیسوی کا ادب اور قرآن کے معاملے میں پہلی صدی ہجری کا ادب اور شاعری ہماری مدد کرتے ہیں۔

اگر جم حقیقت کی پیروی کرنا چاہتے ہیں، اگر جم سچائی کے متلاثی ہیں تو جمیں الفاظ کو خصافی پہنانے سے گریز کرنا چاہیے۔اگر جم حقیقت کی تلاش میں سجیدہ ہیں تو کسی'' جائز فلط میانی'' کی کوئی گئجائش نہیں ہوگی۔

میں ایک مثال کی مدد سے اپنی بات واضح کرنے کی کوشش کرتا ہوں۔

میرے پاس دوڈ کشنریاں ہیں، ایک کاسنداشاعت ۱۹۵۱ء ہے اور دوسری ۱۹۹۱ء۔ مید دونوں لغات میرے گھر میں موجود ہیں۔ میں ان دونوں میں ایک لفظ' Pig'' کے معانی دیکھا ہوں۔

پہلامعنی ہے''کسی بھی جنس کا جوان خزیر'' اور بیمعنی دونوں لغات میں موجود ہے۔ دوسرامعنی'' کسی بھی نوع کا جنگلی یا پالا ہوا خزیر'' بھی دونوں جگد موجود ہے۔ تیسرامعنی'' خزیر کا گوشت'' بھی دونوں لغات میں موجود ہے۔

چوتھے معانی '' سورجیسی عادات والافخص یا بہت زیادہ کھانے والافخص'' بھی دونوں الغات میں پائے جاتے ہیں۔

لیکن آخریں اس لفظ کے ایک نیامتی بھی موجود ہے جو صرف نی چھپنے والی لغت میں بی موجود ہے۔اور وہ ہے '' پولیس والا''۔ گویا جدید لغت کے مطابق پر لفظ پولیس والوں کے لیے بھی استعال ہوتا ہے۔

یہاں سوال بیدا ہوتا ہے کہ توارہ میں کہا گیا ۔۔۔۔۔ "You can not eat Pigs"

تو آگر میں اس جلے کا بیم حنی مراد لوں کہ یہاں Pig سے مراد پولیس والا ہے اور بیا کہ
سکال پولیس والوں کا گوشت کھانے سے منع کیا جارہا ہے تو کیا بیددرست ہوگا؟ فاہر ہے کہ
ہرگر جنیں ۔ اسی طرح قرآن میں بھی لیم خور کھانے سے منع کیا گیا ہے، کیا وہاں میں ہیے کہہ

سكتا موں كه Pig سے مراد" بوليس والا" بے؟ نبيس كيوں كه ايبا كبنا غلط موگا، احتقاف موگا بلكه ميں تو كہنا موں كه بيدا يك سفيد جموث موگا۔ كيوں كه محمد مضافقة إلى موى عَلَيْلَا اس لفظ سے مجمع بھى" ويوليس والا" مرادنييں لے سكتا ہے۔

کہنے کا مقصد یہ ہے کہ ہمیں الفاظ کے نئے معانی مراد لینے سے پر ہیز کرنا چاہے۔ انجیل کے معاطے میں الفاظ کے وہی معانی سامنے رکھنے چاہئیں جو پہلی صدی عیسوی میں تھے۔اس طرح قرآن کے الفاظ کو بھی انھی معانی میں استعال ہونا چاہیے جن معانی میں سے پہلی صدی ہجری کے دوران میں استعال ہوتے رہے ہیں۔

اب ہم دیکھتے ہیں کہ قرآن' علم جدینات' Embryology کے بارے میں کیا کہتا ہے۔ کہا جاتا ہے کہ جنین کے مختلف مراحل میں ارتقا کا نظریہ ایک جدید نظریہ ہے اور بیر کہ قرآن ہمیں ان مراحل کی خبر ویتا ہے۔

ڈاکٹر کیتھ موراپنے کتا بچے'' Highlights of Human Embryology

مِس لکھتے ہیں:

" يه حقيقت كه جنين كا ارتقاع خلف مراحل عمل بوتا ہے، پندر موس صدى عيسوى كك واضح نبيس مو كي تقى \_"

ہم اس وعوے کو پر کھنے کے لیے ایک تو قرآن میں استعال ہونے والے عربی لفظ کا تجزید کریں گے اور دوسرا ہم قرآن سے وابستہ تاریخی حالات کا جائزہ لیں گے۔ہم شروع کرتے ہیں عربی کے لفظ '' علقہ'' سے جو قرآن میں استعال ہوا ہے۔قرآن میں مید لفظ واحد علقہ '' دونوں صورتوں میں چیم باراستعال ہوا ہے۔

سورة قيامة على بم يزمية بن:

﴿ اَ يَحْسَبُ الْإِنسَانُ أَنْ يَّتُوكَ سُدَّى ٥ اَلَمُ يَكُ نُطْفَةً مِّنْ مَّنِي يَّمْنَى ٥ اَلَمُ يَكُ نُطْفَةً مِّنْ مَّنِي يَّمْنَى ٥ ثُمَّ كَانَ عَلَقَةً فَعَلَقَ مَسَوَّى ٥ فَجَعَلَ مِنْهُ الزَّوْجَيْنِ الذَّكْرَوَالْاَنْثَى ٥ ﴾

[القيامة: ٣٩\_٣٦]

'' کیا انسان نے سیمجھ رکھا ہے کہ وہ پوئمی مہمل چھوڑ دیا جائے گا؟ کیا وہ ایک حقیر پانی کا نطفہ نہ تھا جو (رقم مادر میں ) پکایا جاتا ہے؟ پھروہ ایک لوتھڑا بنا، پھر اللہ نے اس کا جسم بنایا اور اس کے اعضا درست کیے، پھر اس سے مرد اور عورت کی دوشمیں بنا کمیں۔''

#### الى طرح سورة مومن مين تحرير ب

﴿ هُوَ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِّنْ تُرَابِ ثُمَّ مِنْ نَّطُفَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ثُمَّ يُخْرِجُكُمْ طِفْلًا ثُمَّ لِتَمُلُفُوا الشُّلَّ كُمْ ثُمَّ لِتَكُونُوا شُيُوعًا وَمِنْكُمُ مَّنْ يُتَوَفِّى مِنْ قَبْلُ وَلِتَمَّلُغُوا اَجَلًا مُّسَمَّى وَلَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ۞

[العومن: ٦٧]

"دونی تو ہے جس نے تم کومٹی سے پیدا کیا، پھر نطفے سے، پھرخون کے لوتھڑ ہے
سے، پھر وہ تنہیں بیچے کی شکل میں نکالٹا ہے، پھر تنہیں بڑھا تا ہے تا کہ تم اپنی
بوری طاقت کو پہنچ جاؤ، پھر اور بڑھا تا ہے تا کہ تم بڑھا ہے کو پہنچوا ورتم میں سے
کوئی پہلے ہی بلالیا جاتا ہے۔ یہ سب بچھ اس لیے کیا جاتا ہے تا کہ تم اپنے
مقررہ وقت تک پہنچ جاؤا وراس لیے کہ تم حقیقت کو سمجھو۔"

#### سورہ ج میں کہا گیا ہے:

﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنْ كُنْتُمْ فِي رَيْبٍ مِنَ الْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنُكُمْ مِنْ تُرَابٍ فُمَّ مِنْ مُّطْفَةٍ مُّخَلَّقَةٍ وَعَيْرٍ ثُرَابٍ فُمَّ مِنْ مُّطْفَةٍ مُّخَلَّقَةٍ وَعَيْرٍ مُخَلَّقَةٍ لِنَبَيْنَ لَكُمْ وَنُقِرَّ فِي الْاَرْحَامِ مَا نَشَآءُ إِلَى اجَلٍ مُسَمَّى ثُمَّ مُخَلَّقَةٍ لِنَبَيْنَ لَكُمْ وَنُقِرَّ فِي الْاَرْحَامِ مَا نَشَآءُ إِلَى اجَلٍ مُسَمَّى ثُمَّ مُخَرِّجُكُمْ طِفْلًا ثُمَّ لِتَمْلُغُوا اللَّهُ لَكُمْ وَمِنْكُمْ مَنْ يَتُوفِي وَمِنْكُمْ مَنْ يَتُولِي وَمِنْكُمْ مَنْ يَعْدِ جِلْمِ شَيْنًا ﴿ } يَكُولُونَ لِكُيْلًا يَعْلَمُ مِنْ يَعْدِ عِلْمِ شَيْنًا ﴿ }

أالحج: ٥]

" لوگو! اگر شمیں زندگی بعدموت کے بارے میں کھ شک ہے قصصی معلوم

ہوکہ ہم نے تصیں مٹی سے پیدا کیا ہے، پھر نطفے سے، پھر خون کے اوتھڑ سے پھر گوشت کی بوئی سے، جوشکل والی بھی ہوتی ہے اور بےشکل بھی (یہ ہم اس لیے بتارہے ہیں) تا کہتم پر حقیقت واضح کریں، ہم جس (نطف) کو چاہتے ہیں ایک وقت خاص تک رحموں ہیں تظہرانے رکھتے ہیں، پھرتم کو ایک بچ کی صورت میں نکال لاتے ہیں (پھر تصییں پرورش کرتے ہیں) تا کہتم اپنی جوانی کو بہنچو۔ اورتم میں سے کوئی پہلے ہی والیس بلالیا جاتا ہے اورکوئی برترین عمر کی طرف پھیردیا جاتا ہے تا کہ سب پھی جانے کے بعد پھر پچھے نہ جانے۔''

### اور پھرسورہ مومنون میں میہ بیان بھی موجود ہے:

﴿ وَلَقَدُ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ مِنْ سُلِالَةٍ مِّنْ طِيْنِ ٥ فُمَّ جَعَلْنَاهُ نُطْفَةً فِي قَرَارٍ مَّكِيْنِ ٥ ثُمَّ خَلَقْنَا النَّطْفَةُ عَلَقَةً فَخَلَقْنَا الْعَلَقَةَ مُضْفَةً فَخَلَقْنَا الْمُضَّغَةَ عِظَامًا فَكَسَوْنَا الْعِظَامَ لَحُمَّا ثُمَّ آتَشَنْنَهُ خَلَقًا آخَرَ فَتَبَارَكَ اللهُ آخْسَنُ الْخَلِقِينَ ٥ [الْعَوْمَنُونَ: 12]

'' ہم نے انسان کو مٹی کے ست سے بنایا، پھراسے ایک محفوظ جگہ بھی ہوئی بوند بیں تبدیل کیا، پھراس بوند کولو تھڑ ہے کی شکل دی، پھر لو تھڑ ہے کو بوٹی بنادیا، پھر بوٹی کی بڈیاں بنا کیں پھر بڈیوں پر گوشت چڑھایا، پھر اسے ایک دوسری ہی مخلوق بنا کر کھڑا کیا۔ پس بڑا ہی بایر گت ہے اللہ، سب کاریگروں سے اچھا کاریگر۔''

اور بہال وہ مراحل ہمارے سامنے آئے ہیں جو قرآن میں بیان کیے گئے ہیں، یہ مراحل مندرجہ ذمل ہیں:

وريو نطقة نطقه عَلَقَة لوَّهُرُا مُضِغَة بوني

عِظْمًا بُديال

اورآ خری مرحلہ ہڈیوں پر گوشت چڑھنے کا۔

گزشتہ سوسال کے عرصے میں لفظ''علقہ'' کے بہت سے تراجم ہوئے ہیں، دس ترجے یہاں موجود ہیں۔ تین فرانسیسی ترجے، پانچ انگریز می ترجے، ایک انڈوفیشین زبان میں اور ایک پارسی زبان میں۔ ان تراجم میں لفظ علقہ کا ترجمہ لوتھڑا یا خون کا لوتھڑا یا جو مک کی طرح کا لوتھڑا کیا گیا ہے۔

ان تراجم ہے ہروہ قاری جس نے انسانی افزایش نسل کے عمل کا مطالعہ کررکھا ہے،
اندازہ کرسکتا ہے کہ جنین کی تشکیل کے دوران ایسا کوئی مرحلہ نہیں ہوتا جہاں جنین کی صورت
لوگھڑ ہے کی مانند ہو۔ للبذا بیدا کی نہایت اہم سائنسی مسئلہ ہے۔ اس لفظ کواگر آپ لفت میں
دیکھیں تو اس کے معنی صرف لوگھڑا یا جو تک ہو سکتے ہیں ۔ شالی افریقتہ میں بید لفظ انہی معنوں
میں آج بھی مستعمل ہے۔ میرے پاس ایسے مریض آتے رہے ہیں جو بید الفاظ استعال
کرتے تھے۔ ایسی خواتین بھی آتی رہیں جو کہتی تھیں کہ چیف کا آغاز وقت پرنہیں ہوا۔ میں
انھیں کہتا تھا کہ میں آپ کوچیف جاری کرنے والی ادویات نہیں دے سکتا کیوں کہ میرے
خیال میں بیشل ہے۔

وہ کہتی تھیں کہیں' ابھی خون ہی ہے'۔ یعنی وہ اس قرآنی تصور کو بجور ہی تھیں۔ آخریں ہمیں قرآن کی سب ہے پہلے نازل ہونے والی آیات کو بھی سامنے رکھنا چاہیے۔ جو (حصرت) محمد ملتے آئے ہیں نازل ہو کیں۔ یہ آیات قرآن کی سورة فیس موجود ہیں۔ اس سورة کا بار کہ میں سورة العلق ہے۔ یعنی وہ لفظ جس کا ہم یہاں مطالعہ کررہے ہیں۔ اس سورة بیں کہا گیا ہے۔ یکنی وہ لفظ جس کا ہم یہاں مطالعہ کررہے ہیں۔ اس سورة بیس کہا گیا ہے۔ یکنی وہ لفظ جس کا ہم یہاں مطالعہ کررہے ہیں۔ اس سورة بیس کہا گیا ہے۔ یکنی اللہ تسان میں علق وی کہا گیا ہے۔

[العلق: ٢\_١]

" پردهو (اے نبی مطاق آن) اپنے رب کے نام کے ساتھ جس نے پیدا کیا۔ جے ہوئے خون کے ایک لوقعوے سے انسان کی مختبق کی۔" 1813

لفظ کی اس صورت یعنی 'علق'' کے دیگر معانی بھی ممکن ہیں۔ مثلاً چیکنا، لگنا، چشنا وغیرہ۔ لیکن مذکورہ بالا دس تراجم میں ہے کسی ایک میں بھی بید معانی مرادنہیں لیے گئے۔ ان سب نے اس آیت میں بھی لفظ 'علق'' کا ترجمہ لو تھڑا یا''جما ہوا خون'' بی کیے ہیں۔ ان مترجمین کی تعداد اور صلاحیتوں کے باوجود فرانسیسی ڈاکٹر مورس بو کاسے ان کے لیے بخت الفاظ استعمال کرتے ہیں۔ وہ لکھتے ہیں:

کویا بالفاظ دیگر ڈاکٹر بوئ ہے گا ہا ہے ہیں گہا؛ '' آج تک قرآن کے جتنے تراج ہوئے ،سب غلط تھے اور اب میرا نقطہ نظر

درست ہے۔''

ڈاکٹر بوکائے نے یہ کس طرح فرض کرلیا کہ ترجمہ وہ ہونا چاہے جو وہ خود کر رہے
ہیں۔وہ' علق'' کا ترجمہ بجائے'' لوگھڑے'' کے'' چیکنے والی چیز'' کرتے ہیں۔اوراس سے
مرادجنین لیتے ہیں جوآنول نال کے ذریعے رقم سے جڑا ہوتا ہے۔لیکن جوخوا تمن صاحب
اولاد ہیں، وہ میری اس بات کی تائید کریں گی کہ جو چیز چیکی ہوئی ہوتی ہوتی ہوتی ہوئے تھ
ماہ سک چیکی ہی رہتی ہے، یعنی چیکی ہوئی چیز تبدیل ہوکر'' چہائے ہوئے گوشت' نماکسی چیز
میں تبدیل نہیں ہوتی۔ تیسری بات ان آیات میں یہ کسی گئی ہے کہ؛

''بوٹی ہٹر ہوں میں تبدیل ہوتی ہے اور پھر ہٹریوں پر گوشت چڑھایا جاتا ہے۔'' اس سے سیتاثر ملتا ہے کہ پہلے وُھانچا تیار ہوتا ہے اور پھراس پر گوشت چڑھایا جات ہے۔ ڈاکٹر بوکا یے بدخوبی جانتے ہیں کہ ایسے نہیں ہوتا۔ پٹھے اور ہڈیاں ایک ہی وقت میں بنا شروع ہوتے ہیں، آ ٹھویں ہفتے کے اختام تک بہت کم ہڈیوں کی تفکیل ہوئی ہوئی ہوئی ہوئی دلین پٹھے حرکت کے قابل ہوتے ہیں۔

ڈاکٹر T.W.Sadler جو کہ Embryo Anatomy کے الیوی ایٹ پردفیسر یں۔ Longman's Medical Embryology کے مصنف ہیں، ایک خط میں تحریر کرتے ہیں کہ؛

"آ تحویں بفتے تک پہلیاں وغیرہ اپنی ابتدائی حالت میں ہوتی ہیں اور آھوں نے ہدیوں کی صورت اختیار نہیں کی ہوتی، جب کہ پھے بن چکے ہوتے ہیں۔ اس موقع پر ہدیوں کی تفکیل کا آغاز ہی ہوا ہوتا ہے جب کہ پھے حرکت بھی کر کتے ہیں۔"

دو کوا ہیاں ہیشہ ایک سے بہتر ہوتی ہیں۔ لبذا ہم دوسری کوابی ڈاکٹر کیتھ مورک تاب The Developing Human سے بیش کرتا تھا ہے ہیں۔ کتاب کے
باب نمبر ۱۵ اور کا سے ہمیں بیمعلومات عاصل ہوتی ہیں۔

(یہاں کچھسائنسی تفاصیل بیان کرنے اے بعد ڈاکٹر ولیم کہتے ہیں:)

ایک ملاقات کے دوران میں نے ڈاکٹر مورکو ذاتی طور پر ڈاکٹر ساڈلر کابیان دکھایا اور
انھوں نے اسے بالکل درست قرار دیا۔ اس سے نتیجہ یہ لکتا ہے کہ ایسا کوئی مرحلہ نہیں ہوتا
جس میں ہڈیاں بن چکی ہوں اور پھر ان کے اوپر پٹھے بن رہے ہوں۔ پٹھے تو ہڈیوں کے
بننے سے گئی دن پٹی تر بی موجود ہوتے ہیں اور ہڈیوں کے بننے کے بعد نہیں بنے جیسا کہ
قرآن کہتا ہے۔ قرآن کا بیان یہاں بالکل غلط ہے۔ (۱) محویا مسئلہ ابھی حل ہونے سے
بہت دور ہے۔

ہم دوبارہ لفظ 'علق'' کی طرف لوٹنے ہیں۔ ڈاکٹر مور، یہ بھی کہتے ہیں کہ قرآن کی ایک

(۱) نقل کفره کفرنه باشد ـ

دوسری آیت میں جو تک نماشکل کا ذکر کیا گیا ہے اور چبائی ہوئی شکل کا۔وہ اس سے سع دوسری آیت میں جو تک نماشکل کا ذکر کیا گیا ہے اور چبائی ہوئی شکل کا۔وہ اس سع معتبی مراد لیتے ہیں۔۳۳ دن کے جنین کا سائز ہا کی میٹر ہوتا ہے لیتی ایک اپنے کا آشواں حصہ۔اس کی تصویر ڈاکٹر مورکی کتاب میں دی گئی ہے ..... جھے تو بیکی طرح بھی جو تک نما معلوم نہیں ہوتی۔

لفظ 'علقہ' کے ان معانی کے ساتھ سب سے بڑا مسکدتو یہ ہے کہ کوئی ایسی مثال عربی زبان سے پیش نہیں کی گئی جس سے اس لفظ کا ان معنوں میں استعال ٹابت ہوتا ہو۔ ابتدائی ہجری صدیوں سے ایسی مثال پیش کی جانی چاہیے۔ یہ ٹابت کرنے کا کہ لفظ عَلَق کا مطلب ایک تین ملی میٹر طویل جنین ہوتا ہے جو کہ چیکا ہوا ہوتا ہے، ایک ہی طریقہ ہے کہ پیغیمر سے تین ملی میٹر طویل جنین ہوتا ہے جو کہ چیکا ہوا ہوتا ہے، ایک ہی طریقہ ہے کہ پیغیمر سے تین کی دور کے زبان وادب میں سے خصوصاً اس عربی سے جو تریش ہو لئے تھے، کوئی مثال پیش کی جائے۔

ایس مثال پیش کرنا آسان نہیں ہوگا۔ قریش کی عربی پر بہت ی تحقیقات ہو چکی ہیں۔ دوراول کے مسلط الوں شکے ملی عربی میں ان پر تحقیق ضروری تھی کیوں کہ وہ قرآنی الفاظ کے درست معانی جاننا چاہتے تھے اور اس وجہ سے انھوں نے اپنی زبان اور شاعری کی طرف بہت توجہ دی۔

یمی وجہ ہے کہ ۱۹۸۵ء میں ہونے والی ایک کانفرنس میں پیرس کی جامع مسجد کے سابق امام ابو بکرنے بیسوال اٹھایا تھا:

'' کیا قرآن کی تعنیم پیغیبر اسلام منطقانی کے دور سے آج تک ہمیشہ یکسال طور پر ہوتی رہی ہے؟''

اوران كاجواب تفا:

"دور جالبيت كى شاعرى كے مطالع سے بعد چلتا ہے كه، بان!"

ال ہے ہم یمی نتجہ نکال سکتے ہیں کہ اگر وہ آیات، جو ہمیشہ مسلمانوں کورو حانی سکون اور امید فراہم کرتی رہی ہیں، آج بھی ای طرح ہیں تو پھر ان آیات ہیں موجود سائنسی بیانات بھی اس طرح برقرار ہیں۔جب تک کوئی نیا جوت سامنے نہ آجائے۔ یہ بات نہایت اہم ہے، کیوں کہ بعض آیات میں یہ بھی کہا گیا ہے کہ یہ معلومات ایک نشانی ہیں۔جیسا کہ ہم نے پہلے دیکھا، سور و مومنون میں کہا گیا ہے:

﴿ وَلَقَدُ حَلَقْنَا الْإِنسَانَ مِنْ سُلَالَةٍ مِّنْ طِينِ ٥ ثُمَّ جَعَلْنَاهُ نُطُغَةً فِي قَرَارٍ مَّكِيْنِ ٥ ثُمَّ خَلَقْنَا النَّطْفَةَ عَلَقَةً فَخَلَقْنَا الْعَلَقَةَ مُضْفَةً فَخَلَقْنَا الْعَلَقَةَ مُضْفَةً فَخَلَقْنَا الْعَلَقَةَ مُضْفَةً فَخَلَقْنَا الْمُضْفَة عِظَامًا فَكَسُونَا الْعِظَامِ لَحْمًا ثُمَّ أَنْشَنْنَهُ خَلَقًا آخَرَ فَتَبَارَكَ اللهُ أَحْسَنُ الْخَالِقِيْنَ ٥ ﴾[المومنون: ١٢-١١]

'' ہم نے انسان کومٹی کے ست سے بتایا، پھراسے ایک محفوظ جگہ ٹیکی ہوئی بوند میں تبدیل کیا، پھراس بوند کولو تھڑے کی شکل دی، پھرلو تھڑے کو بوٹی بنادیا، پھر بوٹی کی ہڈیاں بنا کمیں، پھر ہڈیوں پر گوشت چڑھایا، پھراسے ایک دوسری ہی مخلوق بنا کر کھڑا کیا۔ پس بڑا ہی بابر کت ہے اللہ، سب کار پگروں سے اچھا کار پگر۔''

#### ای طرح سورهٔ مج میں کہا گیا:

﴿ يَا يَهُ النَّاسُ إِنْ كُنْتُمْ فِي رَيْبٍ مِنَ الْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْتُكُمْ مِنْ تُرَابٍ ثُمَّ مِنْ نُطْفَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ثُمَّ مِنْ مُّضْفَةٍ مُّخَلَقةٍ وَعَيْرِ مُخَلَّقةٍ لِنُبَيِّنَ لَكُمْ وَنُقِرُ فِي الْاَرْحَامِ مَا نَشَآءُ إِلَى اَجَلٍ مُّسَمَّى ثُمَّ نُخْرِجُكُمْ طِفْلًا ثُمَّ لِتَمُلُفُوا اَشُكَّكُمْ وَمِنْكُمْ مَنْ يُتَوَفِّى وَمِنْكُمْ مَنْ يُرَدُّ إِلَىٰ اَرَدَلِ الْقُمْرِ لِكَيْلًا يَعْلَمَ مِنْ بَعْدِ عِلْمٍ شَيْئَةً ﴾

[الحج: ٥]

"الوگو! اگر شميس زندگى بعد موت كے بارے ميں كي شك بوشك بوت شميس معلوم بوكه بم ف شميس مثى سے بيدا كيا ہے، پر نطفے سے، پر خون ك لوتور ك سے، پر گوشت كى بوئى سے، جوشكل والى بحى بوتى ہے اور بشكل بحى (بي بم

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

اس لیے بتارہے ہیں) تا کہتم پرحقیقت واضح کریں، ہم جس (نطف) کو چاہیے ہیں ایک وقت خاص تک رحموں میں تھہرائے رکھتے ہیں، پھرتم کو ایک بچے کی صورت میں نکال لاتے ہیں (پھر شخصیں پرورش کرتے ہیں) تا کہتم اپنی جوانی کو پہنچو۔ اور تم میں سے کوئی پہلے ہی واپس بلالیا جاتا ہے اور کوئی بدترین عمر کی طرف پھیردیا جاتا ہے تا کہ سب پچھ جانے کے بعد پھر پچھ نہ جانے۔''

اگر مکہ اور مدینہ کے رہنے والے لوگوں کے لیے یہ ایک واضح آیت تھی تو" علقة" کے لفظ کے ان کے لیے کیامعنی تھے؟ جوانھیں زندگی بعد موت پر ایمان لانے کے لیے قائل کرتے؟

جواب جانے کے لیے ہمیں حضرت محمد منظم آنے کے دور کی تاریخی صورت حال کا جائزہ لیمنا ہوگا۔ ہم یہ بھی دیکھیں گے کہ محمد منظم آنے اور ان کے دور کے لوگ علم الجنین کے حوالے سے کیا خیالات رکھتے تھے۔ ہم Hypocrites سے آغاز کریں گے۔ غالب امکان سے ب کیا خیالات رکھتے تھے۔ ہم Kases کی چھا ہوا تھا۔ اور وہ '' مراحل'' یا Stages کا نظریہ رکھتا ہے، جو کچھ یول ہے:

اس کے خیال میں مادہ منویہ پورے بدن سے اخذ ہوتا ہے۔ یعنی ماں اور باپ دونوں

کے پورے جسم سے جسم کے قوی حصوں سے قوی مادہ حاصل ہوتا ہے اور ضعیف حصوں سے
ضعیف مادہ۔ اس کے بعد وہ آگے بڑھتا ہے اور ماں کے جسم میں خون کے جنے کی بات کرتا
ہے۔ اس سے جنین بنآ ہے جو ایک جعلی میں لپٹا ہوتا ہے۔ مزید برآ ں وہ کہتا ہے کہ جنین کی
پرورش ماں کے خون کے ذریعے ہوتی ہے جو ماں کے رحم تک پنجتا ہے کیوں کہ حاملہ ہونے
کے بعد حیض کا سلسلہ بند ہوجاتا ہے۔ اس کے بعد وہ گوشت بننے کا ذکر کرتا ہے اور آخر میں
ہٹریوں کا ذکر کرتا ہے۔ وہ کہتا ہے کہ جیسے جیسے اعتما بنتے ہیں ان کے اندر ہٹریاں بھی بنتی چلی
باتی ہیں، درخت کی شاخوں کی مانند۔

اب ہم ارسطو کی جانب آتے ہیں۔ تقریباً ساڑھے تین سوقبل مسے میں کھی گئی اپنی

اب ہم ہندوستانی علم الا دویہ کی طرف آتے ہیں۔۱۲۳ میں Sharaka اور Shushruta کا کہنا تھا کہ!

"نراور مادہ دونوں تخم ریزی میں حصہ لیتے ہیں۔ نرکا مادہ منوبہ Sukra اور مادہ کا محمد کہ منوبہ Sukra اور مادہ کا Artava کہلاتا ہے۔ ان کا بھی یہی خیال تھا کہ جنین کی تفکیل مادہ منوبہ اور خون سے ہوتی ہے۔"

اب ہم گالن کے نقط نظر کی طرف آتے ہیں۔ گالن کا سنہ پیدایش ۱۳۱ عیسوی ہے اور وہ اس علاقے میں پیدا ہوا تھا جو آج کل ترکی میں شامل ہے۔ گالن کا کہنا تھا کہ وہ لواز مہ جس سے جنین کی تفکیل ہوتی ہے خون اور نرو مادہ وونوں طرح کے مادہ منویہ پرمشمل ہوتا ہے۔ قرآن یہاں گالن ہے منفق ہے۔ قرآن میں کہا گیا:

اب ہم آتے ہیں گالن کے بیان کردہ مراحل کی جانب کیوں کہ وہ بھی جنین کے ارتقا

كم مخلف مراحل بيان كرتا ب\_

پہلامرحلہ مادہ منوبہ پرمشمل ہوتا ہے۔

ان لیے بتارہے ہیں) تا کہتم پر حقیقت واضح کریں، ہم جس (نطق) کو چاہتے ہیں ایک وقت خاص تک رحموں میں مخمبرائے رکھتے ہیں، پھرتم کو ایک بچے کی صورت میں نکال لاتے ہیں (پھر شمصیں پرورش کرتے ہیں) تا کہتم اپنی جوانی کو پہنچو۔ اور تم میں سے کوئی پہلے ہی واپس بلالیا جاتا ہے اور کوئی بدترین عمر کی طرف پھیردیا جاتا ہے تا کہ سب پچھ جانے کے بعد پھر پچھ نہ جانے۔''

رف بیرویہ بعد م اگر مکہ اور مدینہ کے رہنے والے لوگوں کے لیے بیدایک واضح آیت بھی تو "علقة " کے لفظ کے ان کے لیے کیامعنی تھے؟ جو انھیں زندگی بعد موت پر ایمان لانے کے لیے قائل کرتے؟

جواب جانے کے لیے ہمیں حضرت محمد مضطر کیا ہے دور کی تاریخی صورت حال کا جائزہ
لینا ہوگا۔ ہم یہ بھی دیکھیں گے کہ محمد مضطر کیا اور ان کے دور کے لوگ علم الجنین کے حوالے
سے کیا خیالات رکھتے تھے۔ ہم Hypocrites سے آغاز کریں گے۔ غالب امکان سے ب
کہ دوہ ۲۰ ہم قبل مسیح میں بوبائی جزئر نے Kuss میں پیدا ہوا تھا۔ اور وہ" مراحل" یا Stages کا نظر بیدر کھتا ہے، جو کچھ یوں ہے:

اس کے خیال میں مادہ منوبہ پورے بدن سے اخذ ہوتا ہے۔ یعنی ماں اور باپ دونوں کے پورے جم سے جسم کے قوی حصوں سے قوی مادہ حاصل ہوتا ہے اور ضعیف حصوں سے ضعیف مادہ۔ اس کے بعد وہ آگے بوھتا ہے اور مال کے جسم میں خون کے جنے کی بات کرتا ہے۔ اس سے جنین بنآ ہے جو ایک جملی میں لپٹا ہوتا ہے۔ مزید برآس وہ کہتا ہے کہ جنین کی پورش مال کے خون کے ذریعے ہوتی ہے جو مال کے رحم تک پہنچتا ہے کیوں کہ حاملہ ہونے پورش مال کے خون کے ذریعے ہوتی ہے جو مال کے رحم تک پہنچتا ہے کیوں کہ حاملہ ہونے کے بعد حیث کا سلمہ بند ہوجا تا ہے۔ اس کے بعد وہ گوشت بنے کا ذکر کرتا ہے اور آخر میں بندیوں کا ذکر کرتا ہے۔ وہ کہتا ہے کہ جسے جسے اعضا بنتے ہیں ان کے اندر بڈیاں بھی بنتی چلی جاتی ہیں، درخت کی شاخوں کی ماندے۔

اب ہم ارسطو کی جانب آتے ہیں۔ تقریباً ساڑھے تین سوقبل سیج میں لکمی عمی اپنی

کتاب میں 'ارتفائے جنین' کے عراعل کا ذکر کرتا ہے۔ وہ ماد ہُ منویہ چین کے خون وغیرہ کا ذکر بھی کرتا ہے۔ کتاب کے اس جھے میں وہ نرکے مادہ منویہ کو ' خالص'' قرار دیتا ہے۔ لیمن مادہ سے حاصل ہونے والا مادہ منویہ وہ لواز مدفراہم کرتا ہے جونر کے مادہ منویہ کو در کار موتا ہے۔ گویا بالفاظ دیگر مادہ منویہ ماہواری کے خون کو جمانے کا باعث بنتا ہے اور پھر اس سے گوشت اور باتی ماندہ اجزا سے گوشت اور باتی ماندہ اجزا سے گوشت بنتا ہے۔ ارسطو کہتا ہے کہ فطرت خالص ترین اجزا سے گوشت اور باتی ماندہ اجزا سے مڈیاں تفکیل ویتی ہے۔ پہلے ہٹریاں بنتی ہیں اور پھر ان کے گردگوشت بنتا ہے۔ بالکل سے مڈیاں سے مڈیاں سے مڈیاں سے مڈیاں ہو گھر ہوں پر گوشت۔

اب ہم ہندوستانی علم الاوویہ کی طرف آتے ہیں۔۱۲۳ء میں Sharaka اور Shushruta کا کہناتھا کہ؛

''نراور مادہ دونوں بخم ریزی میں حصہ لیتے ہیں۔ نرکا مادہ منویہ Sukra اور مادہ کا محمد کم مادہ کا مادہ کا Artava کہلاتا ہے۔ ان کا بھی یہی خیال تھا کہ جنین کی تشکیل مادہ منویداور خون سے ہوتی ہے۔''

اب ہم گالن کے نقط نظر کی طرف آتے ہیں۔ گالن کا سند پیدایش اسم اعیسوی ہے اور وہ اس علاقے میں پیدا ہوا تھا جو آج کل ترکی میں شامل ہے۔ گالن کا کہنا تھا کہ وہ اواز مہ جس سے جنین کی تھکیل ہوتی ہے خون اور نرو مادہ دونوں طرح کے ماوہ منویہ پر مشمثل ہوتا ہے۔ قرآن میں کہا گیا:

اب ہم آتے ہیں گالن کے بیان کردہ مراحل کی جانب کیوں کہ وہ بھی جنین کے ارتقا کے مختلف مراحل بیان کرتا ہے۔

پہلا مرحلہ ماوہ منوبیہ پرمشتمل ہوتا ہے۔

دوبرامر جلہ وہ ہوتا ہے جس ٹیل ہادہ بنویداور خون کیجا ہوتے ہیں، بیدوہ مرحلہ ہوتا ہے جس میں مختلف اعضائے ابھی واضح شکل افتیار نہیں کی ہوتی۔ قرآن میں بول کہا گیا ہے:

﴿ مِنْ مُّضْغَةٍ مُّخَلَّقَةٍ وَّغَيْرِ مُخَلِّقَةٍ ﴾ [الجج: ٥]

" بھر کوشت کی ہوئی ہے جوشکل والی بھی ہوتی ہے اور بے شکل بھی۔"

تیسرا مرحلہ وہ بیان کرتا ہے، جس میں ہڈیوں پر گوشت چڑھتا ہے۔ جیسا کہ ہم نے

د یکھا قرآ ن بھی میمرحلہ بیان کرتا ہے:

﴿ ثُمَّ خَلَقْنَا النَّظْفَةَ عَلَقَةً فَخَلَقْنَا الْعَلَقَةَ مُضَعَّةً فَخَلَقْنَا الْمُضْغَةَ عِظَامًا

فَكُسُونًا الْعِظَامَ لَجُهُمًا ﴾ [المومنون: ١٤]

'' پھراس بوند کولوتھڑ ہے کی شکل وی ، پھرلوتھڑ ہے کو بوٹی بنایا ، پھر بوٹی کی ہڈیاں بنائیں ، پھر ہڈیوں پر گوشت چڑھایا۔''

گالن کواس زمانے بین کس قدر اہمیت حاصل تھی، اس کا اندازہ اس بات سے نگایا جا سکتا ہے کہ کیا جمہ کا جمہ کا جا ہے کہ کیا جمہ کا جمہ کا جا ہے کہ کا جمہ کا جا ہے کہ کتابیں تیرھویں صدی عیسوی تک نصاب میں شامل رہیں۔ اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ محمد مضافی آخ کے دور میں خط عرب کی سابی، معاشی اور طبی صورت حال کیا تھی ؟

اس زمانے ہیں ہین سے تجارتی قافلے کمہ اور مدینہ سے ہوتے ہوئے شال کی طرف جایا کرتے تھے۔ توارۃ کا عبرانی سے Cyriac زبان میں ترجمہ ہو چکا تھا جوآ رای زبان کی ایک تم ہے اور عربی سے مشابہ ہے۔ بیتر جمہ سنہ ۲۹۳ء میں ہی ہو چکا تھا۔ برٹش میوزیم میں اس کی ایک نقل موجود ہے۔ سنہ ۵۰۰ء کے بعد عرب کے شابی صحراؤں میں یہی زبان بولی جاتی تھی۔ اوران علاقوں میں رہنے والے عیسائی اور یہودی قبائل کے پاس توارۃ اسی زبان میں وستیاب تھی۔

ای زبانے یم Syrgies Cyrra Cynie ی این زبانے یم ۵۳۱۵ میں تعظیمیہ

میں فوت ہوا، علم طب کی کئی کتابوں کا بونانی سے Cyraic زبان میں ترجمہ کیا۔ ان میں گان کی ۲۲ کتابیں ہمی شامل تھیں۔ اس طرح یہ کتابیں خسروا وّل کی عجمی سلطنت اور قبیلہ خسان کے علاقوں میں دستیاب تھیں۔ اس قبیلے کا علاقہ اس زمانے میں مدینے کے قریب تک پہنچ چکا تھا۔ شہنشا و ایران کسر کی اول کوخسر واعظم کہا جاتا تھا۔ اس کی افواج کی فتوحات بحن تک جا پیچی تھیں۔ وہ علم دوست بادشاہ تھا۔ اس نے کئی مدارس بھی قایم کیے۔ ان میں جندی شابور کا مدرسہ بھی شامل تھا۔ جوخسر و اول کے طویل ۴۸ سالہ دور اقتدار کے دوران میں اپنے وقت کاعظیم ترین علمی مرکز بن عمیا تھا۔

جندی شاپور کے مدر سے میں بونانی، یمبودی، نسطوری، ایرانی اور ہندی افکار پر آزادانہ تبادلۂ خیال ہوتا تھا۔تعلیم وقد رئیس زیادہ تر Syriac زبان میں ہوتی تھی۔تراجم کے ذریعے انھیں ارسطو، گالن اور Hypocrites کے خیالات و افکار جندی شاپور کے مدر سے میں آسانی سے دستیاب تھے۔

اگلے مرطے میں فاتح عربوں نے نسطور ہوں کو ججود کیا کہ دو ان کابوں کو گرام زبان سے عربی میں ترجمہ کریں۔ ترجمہ مشکل بھی نہیں تھا کیوں کہ دونوں زبانوں کی گرام کیساں ہے۔ جہاں تک علم طب کی مقامی صورت حال کا تعلق ہے، ہم جانتے ہیں کہ محمصلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے میں اس خطے میں طبیب موجود تھے۔ حارث ان میں سب سے مشہور تھا۔ وہ اپنے وقت کا سب سے ماہر طبیب تھا۔ اس کا تعلق طاکف کے قبیلہ بنی تھیف سے تھا۔ وہ چھٹی صدی عیسوی کے وسط میں بیدا ہوا تھا۔ اس نے یمن اور پھر ایران کا سفر کیا اور جندی شاپور کے مدرسے میں طب کی تعلیم حاصل کی۔ اس طرح وہ ارسطواور گالن کے نظریات جندی شاپور کے مدرسے میں طب کی تعلیم حاصل کی۔ اس طرح وہ ارسطواور گالن کے نظریات سے آگاہ ہوا۔ تعلیم کمل کرنے کے بعداس نے ایران میں بی حکمت شروع کی۔ اس دوران سے خسروکے دربار میں بھی طلب کیا حمیا۔ جہاں اس نے شہنشاہ سے طویل گفتگو کی۔

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

ہوگیا۔ اس دوران یمن کا ایک بادشاہ ابو خرکس بیاری کے سلسلے میں اس کے پاس

تقریباً اسلام کے آغاز کے وقت وہ خطهٔ عرب میں واپس آیا اور طاکف میں آباد

طائف آیا۔ صحت باب ہونے کے بعداس نے حارث کو بہت می دولت اور ایک کنیز انعام میں عطاکی۔

مُفتَكُو كَاخْلاصه كچھ يوں بنما ہے:

۱۰۰ ء میں مکہ اور مدینہ میں رہنے والے عربوں کے روابط حبشہ یمن، فارس اور
 بازنطین سلطنت کے ساتھ قایم تھے۔

اورخسرو کے دربار میں حاضر ہو چکا تھا۔ بہرحال اے محمد مطابقات سے ہدردی

نہیں تھی۔ اور وہ قرآن کے بعض بیانات پرمعرض تھا۔ محمد مطاقاتی ہے اسے

معاف نہیں کیا اور جب وہ جنگ بدر میں گرفار ہوا تو اسے سرائے موت

- کھ معظیم کا ایک رشد دار فاری فیان اٹی اٹی جانا تھا کہ موتیق کے حوالے ہے۔
   اس زبان میں محتین کر سکے۔
- عسانی قبیلہ جو صحرائے عرب کے ایک جھے پر حکران تھا اور جس کی سرحدیں مدید ہے ملتی تعینی ، وہی زبان بولیا تھا جو جندی شاہور کے مدر سے میں طب کی تعلیم دینے کے لیے استعال ہوتی تھی۔ یہن گا ایک بادشاہ اپنے علاج کے سلطے میں طائف آیا تھا۔ اور طائف کے طبیب حارث کے زیرعلاق رہا جس نے طب کی تعلیم جندی شاہور کے مدر سے میں حاصل کی تھی تھا ان دور بھی ونیا بھر میں طب کی تعلیم کا بہترین ادارہ تھا۔ محد من حاصل کی تھی تھا ان دور بھی ونیا بھر میں طب کی تعلیم کا بہترین ادارہ تھا۔ محد من حاصل کی تھی تھا اوقاف علاج سے ایک جیجا کر سے تھے۔
- محمد مطالق کے دور میں ہی اسکندریہ میں ایک نیا مدرسہ می طب کی تعلیم کے لیے قائم ہوا تھا، جس کے نصاب میں گائن کی سولنہ کیا تھی شائل تھیں۔ اس در بعرے پت چانا حجہ کھائی بات کے دافر امگانات موجود میں گرمحہ مطابق اور ان کے اسحاب ارسطو اور گائن وغیرہ کے تولیدی نظریات سے آئا گاہ ہوسکتے۔ جس کا ذریعہ حارث اور دیگر طبیعوں کی صورت میں موجود تھا۔

للذاجب قرآن كى دورى آخرى سورقول عن عدايك سورة عن كبتاج:

[النَّتُومَنُ: ١٧]

ورق الآ ہے جس نے تم کوئی سے پیرا کیا ، پر نطف سے ، پر فول کوئر سے میں اللہ ہم نطف سے ، پر فول کوئر سے میں اللہ سے ، پر فول کر نوٹر سے ، پر فول سے اللہ تم اللہ ہے ، پر فول سے اللہ بھی اور تم بھی سے محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

کوئی پہلے ہی بلالیا جاتا ہے۔ میرسب کھی اس لیے کیا جاتا ہے تا کہ تم اپ مقررہ وقت تک پی جاتا ہے تا کہ تم اپ مقررہ وقت تک پی جا کا دراس لیے کہ تم حقیقت کو جھو۔''

اور پھرسورہ فی میں بھی کہا گیا ہے:

﴿ يَا لَيُهَا النَّاسُ إِنْ كُنْتُمْ فِي رَيْبٍ مِنَ الْبَغْثِ فَإِنَّا حَلَقْنُكُمْ مِنْ تَرَابٍ ثُمَّ مِنْ تَصْفَةٍ مُّحَلَّقَةٍ وَّغَيْرِ مُخَلَّقَةٍ ثُمَّ مِنْ مُّضَفَةٍ مُّحَلَّقَةٍ وَّغَيْرِ مُخَلَّقَةٍ لَا مُنَالًا مَنْ اللَّهُ مِنْ الْمُحَلِّقَةٍ مُنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُل

[الخج: ٥]

"الوگو! اگر تصین زندگی بعد موت کے بارے میں پھے شک ہے قر تصین معلوم ہوکہ ہم فی معلوم کی ہے ہوئی ہے، پھر نطقے ہے، پھر خون کے لوقھ رے پھر کوشت کی بوٹی ہے، پھر نطقے ہے، پھر خون کے لوقھ رہے ہے پھر کوشت کی بوٹی ہے، جوشک والی بھی ہوٹی ہے اور بےشل بھی (بیہ ہم اس لیے بتارہ ہیں) تا کہ تم پر حقیقت واضح کریں ہم جس (نطق) کو چا ہے ہیں ایک وقت خاص تک رحموں میں تھرائے رکھتے ہیں، پھر تم کو ایک بچ کی صورت میں نکال لاتے ہیں (پھر تمصین پرورش کرتے ہیں) تا کہ تم اپنی جوانی کو بہنچو۔ اور تم میں سے کوئی بہلے ہی واپس بلالیا جاتا ہے اور کوئی بدترین عمر کی طرف پھیردیا جاتا ہے تا کہ سب بچھ جانے کے بعد پھر پچھ نہ جانے۔"

 بارے میں ان بونانی حکمانے بتایا تھا۔ وہ یہ خیال کرتے تھے کہ زکا مادہ منوبیہ حض کے خون

کے ساتھ مل کراہے جمادیتا ہے اور پھر اس سے بچہ بنتا ہے۔ وہ یہ بھی یقین رکھتے تھے کہ
ایک ایسا مرحلہ بھی ہوتا ہے جس میں جنین ٹیم تھیلی حالت میں ہوتا ہے۔ اور ان کا یہ بھی
خیال تھا کہ پہلے ہڈیاں بنتی ہیں اور پھر ان پر گوشت چڑھتا ہے۔ اللہ ان کی معلومات کو بی
ایک نشانی کے طور پر برت رہا تھا۔ اور یول سامعین اور قارئین کو اپنی طرف رجوع کی دعوت دے رہا تھا۔ مسلم یہ ہے کہ یہ معلومات درست نہیں تھیں۔

اب ہمیں محمد منطق آلیا کے بعد کے ادوار کے اطبا پر توجہ دینی ہوگی۔ ظاہر ہے کہ یہ اطباء قرآن پر اثر انداز نہیں ہو سکتے تھے لیکن میہ ماہرین سولھویں صدی عیسوی تک ارسطواور گالن وغیرہ کے تصورات بی کی پیروی کرتے رہے۔

اگر ''علقہ'' کا درست ترجمہ'' جونک نماشے'' ہے جیسا کہ بعض جدید سلمان مفکرین مثلاً شبیر علی وغیرہ وعویٰ کرتے ہیں تو پھران اطبا کو بھی یہی کہنا جا ہے لیکن معاملہ اس کے برعکس تھا۔ یونانی اطبا کے نظریات کی کدو سے قرآنی بیانات کی وضاحت کی جارہی تھی اور قرآن کے ایسے معانی بیان کیے جاتے ہے جو یونانی نظریات کی تائید کرتے ہوں۔

مثلاً ابن سینا کے بقول جنین کی تھکیل دواجزا سے ہوتی ہے۔ مردانہ مادہ منوبیہ جوعال کا کردارادا کرتا ہےادر دوسرے زنانہ مادہ منوبیہ جو پہلے چیش کے خون کا جزو ہوتا ہے اور جو ایسالواز مدفراہم کرتا ہے جس سے مادہ منوبیہ کی تھکیل ہوتی ہے۔

یوں ہم و کیصتے ہیں کہ ابن سینا زنانہ ماد کا منوبہ کو وہی کروار دیتا ہے جو ارسطونے حیف کے خون کو دیا تھا۔ ابن سینا کو جو اہمیت اور استناد قدیم پورپ میں سائنس اور فلنے کے حوالے سے حاصل تھا، وہ مختاج بیان نہیں۔

اب ہم ابن قیم الجوزیہ کی طرف آتے ہیں۔ ابن قیم نے یونانی طب اور قرآنی
یانات کی مطابقت کا پورا پورا فائدہ اٹھایا ..... وہ اپن تصنیف'' کتاب الاجنہ'' کے تیسرے
یاب میں کہتا ہے:

'' مادہ منویہ ایک جھلی میں ہوتا ہے، اس کی بردھوتری کا سبب مال کا خون ہوتا ہے۔ جورح میں پہنچتا ہے۔ پہر جھلیاں ابتدا میں بن جاتی ہیں، پہر دوسرے مہینے میں اس کی تیسرے مینئے میں ۔'' میں ادر پھر تیسرے مینئے میں ۔''

جیبا کہ ہم نے پہلے دیکھا، ماں کے خون کے رحم میں جانے کی بات Hippocrates ق کی سر یکی باری قران بھی کہتا ہے:

نے بھی کی ہے۔ یہی بات قران بھی کہتا ہے: < د وقوع میں مروم و میں مورد مروم کا میں اور اس مورد کا میں اور اس مورد کا میں اور اس مورد کا میں اور اس مورد

﴿ يَخُلُقُكُمُ فِي بُطُونِ أُمَّهَا تِكُمْ خَلْقًا مِنْ بَعْدِ خَلْقٍ فِي ظُلُمَاتٍ ثَلَاثٍ﴾ [الزمر: ٦]

'' دہ تمھاری ماؤں کے پیٹوں میں تین تین تاریک پردوں کے اندر شمھیں ایک کے بعد ایک شکل دیتا چلا جاتا ہے۔''

اس کے بعد ابن قیم اپنی رائے کا اظہار کرتے ہوئے کہتا ہے کہ ہر جھلی کی اپنی تاریکی ہوتی ہے اور قرآن میں خدا جب ایک مرطے سے دوسرے مرطے تک ارتقا کا ذکر کرتا ہے تو ان تین تاریک پردول کا فاکر بھی کرتا ہے۔

بیش ترمفسرین اس آیت کی تغییر میں لکھتے ہیں کہ پہلی تاریکی پیٹ کی ، دوسری رخم مادو کی اور تیسری جنین پر لپٹی ہوئی جھلی کی ہوتی ہے۔

اب جم دوسري مثال ديكھتے ہيں؟

" Hippocrates کا کہنا ہے کہ مندا چا تک کھل جاتا ہے، ناک اور کان بن جاتے ہیں پھر کان کھل جاتے ہیں اور پھر آئسیس جو ایک شفاف سیال سے بھری ہوتی ہیں .....'

جب كدم مطالقة كت بن كه:

" میں اس کی عباوت کرتا ہوں جس نے میرا چہرہ بنایا ادر جھے ساعت بخشی اور بینائی عطا کی ......'

مماثلت بالكل واضح ب\_ ابن قيم بعي Hippocrates عى كى بات كرر با موتا ب،

#### \*4

جب وہ مال کے خون کے رقم میں جین تک پینچے کا ذکر کرتا ہے۔

اور وہ ایبا کر سکتے تھے کوں کہ ، جیسا کہ ہم نے دیکھا، تھے مطاقیق کے دور میں پڑھے

لکھے لوگ یونانی علم الا دویہ سے ناؤاتف نہیں تھے۔ البتہ ہمارے لیے آئ کے تاظر میں ہم
بات یہ ہے کہ قرآن کی بھی جگہ یونانی علم طب کی اصلاح نہیں کرتا ہے۔ ابن قیم کی جگہ یہ
اعلان نہیں کرتا کہ '' نہیں ، تم سب غلط کہ رہے ہو، علقہ کا مطلب تو چپکنے والی چزیا جونک نما
چیز ہوتا ہے۔ '' بلکہ اس کے برکس وہ قرآن اور یونانی علم طب کی مطابقت اور مشابہت می
ثابت کرتا ہے۔ اور ان کی یہ مطابقت غلطی پر ہے۔ یعنی وہ ایک غلطی پر شفق ہیں۔ ایک قطعی
مثال بیضاوی کی تغییر ہے۔ یہ تغییرہ ''او میں لکھی گئی۔ اور یہاں اس تغییر میں ہم دیکھتے ہیں
کہ علقہ کا مطلب '' جما ہوا خون' بتایا گیا ہے۔ پھر گوشت کی ہوئی ، جس کی جمامت بس اس
کہ علقہ کا مطلب '' جما ہوا خون' بتایا گیا ہے۔ پھر گوشت کی ہوئی ، جس کی جمامت بس اس
کہ علقہ کا مطلب '' جما ہوا خون' بتایا گیا ہے۔ پھر گوشت کی ہوئی ، جس کی جمامت بس اس
کہ علقہ کا مطلب '' جما ہوا خون' بتایا گیا ہے۔ پھر گوشت کی ہوئی ، جس کی جمامت بس اس

جیسا کہ بیں نے ابتدا میں ذکر کیا تھا۔ عام طور پر بیرخیال کیا جاتا ہے کہ جنین کے مختلف مراحل میں ارتقا کا نظریہ ایک بجدید نظریہ ہے۔ اور بیر کہ قرآن نے ان مراحل کا ذکر کرے جدیدعلم الجنین کی معلومات چووہ سو برس پیش تر ہی پیش کروی تھیں۔ لیکن اس مطالع کے دوران میں ہم نے دیکھا کہ ارسطو، قدیم ہندواورگان وغیرہ بھی ان مراحل کے بارے میں جانتے تھے اور انھول نے ان مراحل پر گفتگو بھی کی ہے اور بی قرآن سے بہت بارے میں جانے تے اور انھول نے ان مراحل پر گفتگو بھی کی ہے اور بی قرآن سے بہت پہلے کی بات ہے۔

قرآن کے بعد ہم دیکھتے ہیں کہ وی نظریات جو یونانی علانے اور قرآن نے بیان کے تھے، ابن سینا اور ابن قیم تک پہنچا اور ابعینہ ای طرح پہنچ جس طرح ان کی تعلیم گالن نے دی ہے۔ دی ہے۔

جہاں تک ہڈیوں کا تعلق ہے ، اس حوالے سے بھی ہم نے ہات کی اور جیسا کہ ڈاکٹر مور نے بڑی وضاحت سے اپنی کتاب ہیں بیان کیا ہے کہ پہلے چھے بغتہ ہیں اور بیک وقت ہڈی بھی اپنی ابتدائی صورت علی تھی ہے یا عروق کروتی ہے۔ ایسا کوئی مرطوق مواجی ہوتا جس

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

ين بدي إلى الدين والم المراق الله المراكب المراكب والمراق المن المرافقة

ای طرح بیہ بات بھی بالکل واضح ہے کہ لفظا 'علقہ' کے معنی' 'لوتھڑا'' ہوتے ہیں اور بیک مجمد مطبط ای نے قریش سے جو بیکہا کہ جنین کے ارتقا میں عورت کا حصہ چیش کے خون کی صورت میں ہوتا ہے تو بیہ بات ان کے لیے قابل فہم تھی۔

لہذاہم یہ تیجہ افذ کر سکتے ہیں کہ قرآن کا یہ بیان کہ انسان نطفے سے اور پھرخون کے لوقٹر سے سے بنتا ہے، پہلی صدی ہجری کی سائنسی صورت حال کے مین مطابق تھا۔ لیمن جس وقت قرآن سامنے آیا، اس وقت کی علمی سطح کے مطابق تھا۔ لیکن جب مقابلہ بیسویں صدی میسوی کے ساتھ کیا جائے تو پہتہ چلا ہے کہ بہر قریطس فلطی پر ہے، ارسطوفلطی پر ہے، گان فلطی پر ہے، ارسطوفلطی پر ہے، گان فلطی پر ہے اور قرآن مجی فلطی پر ہے۔ (۱) یہ سب ایک بہت بدی فلطی کررہے تھے۔

اب ہم تموڑا ذکر'' جاندنی'' کا کریں گے۔کیا قرآن واقعی یہ بتاتا ہے کہ'' جاندگی روثنی ،سورج کی روثنی کا انعکائی ہوتا ہے۔'' اور آئی دور علی بتاتا ہے جب لوگوں کو انجی اس بات کا علم تیں ہوا تھا؟

سورة نوح مين كهاهما ب

﴿ اَ لَذُ تَرَوُّا كَيْفَ خَلَقَ اللَّهُ سَبُغُ سَعُوْتٍ طِلْبَاقًا ٥ وَّجَعَلَ الْقَمَرَ فِيْهِنَّ نُوْرًا وَّجَعَلَ الشَّمْسُ سِرَاجًا ٥﴾ [نوح: ١٦-١٥]

'' كيا و يصح نبيل موكداللد نے كس طرح سات آسان تهد برتهد بتائے اوران من جاندكونوراورسورج كوچراغ بتايا؟''

یہاں چاندکو'' نور' اور سورج کو چاہ یہ گئی'' سراج '' کہا گیا ہے۔ پھے سلمانوں کا دوئی ہے لیے خلف الفاظ استعال کرتا ہے دوئی ہے لیے خلف الفاظ استعال کرتا ہے لہذا اس سے بید چانا ہے کہ طورج اور چاند کی روشی خلف سم کی ہوتی ہے۔ سورج اپنی روشی خارج کرتا ہے جب کہ چاند سورج کی روشی کو منعکس کرتا ہے۔ یہ دوئی شیریل نے روشی خارج کرتا ہے۔ یہ دوئی شیریل نے

(۱) نقل كفر، كفرته باشغه.

ا پنے کتا بچے میں اور ڈاکٹر ذاکر نے اپنی تقریم میں بڑے زور وشور سے کیا ہے۔ اپنی ویڈیو ''کیا قرآن کلام اللی ہے؟''میں ذاکر نائیک داضح طور پر کہتے ہیں:

"...... چا مد سے آنے والی روشی آتی کہاں سے ہے؟ پہلے ہمارا خیال تھا کہ یہ چاند کی اپنی روشی ہوتی ہے۔ لیکن آج سائنسی ترقی کی وجہ سے ہم جانتے ہیں کہ چاند کی روشی کا انعکاس ہوتی کہ چاند کی روشی کا انعکاس ہوتی ہے۔ یہاں میں ایک سوال پوچھوں گا۔قرآن مجید کی سورۂ فرقان میں ارشاد ہوتا ہے۔

﴿ تَهَارَكَ الَّذِي جَعَلَ فِي السَّمَآءِ بُزُوْجًا وَجَعَلَ فِيْهَا سِرَاجًا وَقَمَرًا مُنْفِيرًا ۞ [الفرقان: ٦١]

'' برامتبرک ہے وہ جس نے آسان میں برج بنائے اور اس میں ایک چراغ ، اور ایک چکتا ما ندروش کیا۔''

عربی میں چاند کے لیے افظ قراستعال ہوتا ہے اور اس کی روشیٰ کے لیے منیر کا افظ استعال ہوتا ہے۔ گویا افظ استعال ہوتا ہے۔ گویا قظ استعال ہوتا ہے۔ گویا قرآن یہ کہتا ہے کہ چاند کی روشیٰ منعکس روشیٰ ہے، تم کہتے ہو کہ تم نے یہ بات قرآن یہ کہتا ہے کہ چاند کی ہو قرآن نے یہ بات ۱۳۰۰ برس پہلے ہی کس طرح بیان کردی تھی؟ ......

ہم دیکھتے ہیں کہ ڈاکٹر ذاکر نے پہاں بتایا کہ چاندگوم بی میں قرکتے ہیں اوراس کی روشی کے لیے استعال ہوتا ہے۔
دوشی کے لیے منیر کا لفظ استعال ہوا ہے جو کہ نوریا منعکس روشی کے لیے استعال ہوتا ہے۔
ڈاکٹر ذاکر نے واضح طور پر نور کومنعکس روشی قرار دیا ہے۔ ان کا یہ دعوی ندصرف سائنسی حقائق کے مطابق ہوتا چاہیے بلکہ اس کا ایک مجزاتی پہلوبھی ہے۔ وہ یہ کہ یہ بات کہ چاند کی روشی منعکس ہوتی ہے نبتا حال ہی میں دریافت ہوئی ہے۔

ا ۔ ت الگا ... ۔ ۔ ۔ ، امر کی شنداع فید ۔ آ کا حت ہ ۔ استار محت آن لائن مکتبہ محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

روشیٰ کا انعکاس ہوتی ہے کین یہ بات محمد مضط کے دور سے ایک ہزار برس پہلے ہی معلوم سے ۔ اور یہ کوئی جدید دریافت نہیں ہے۔ ارسطونے ۲۹ سق میں بی چاند پرزیین کا سامیہ پڑنے کی بات کی تھی اور اس سے یہ نتیجہ اخذ کیا تھا کہ زمین گول ہے۔ اور چاند پر سامیہ پڑنے کی بات وہ اس صورت میں کرسکتا تھا اگر اسے یہ علم تھا کہ چاند سے روشیٰ خارج نہیں ہوتی۔ اگر آپ اس کے باوجود اسے مجزہ قرار دینے پرمعر ہیں تو پھر ہمیں دیکھنا پڑے گا کہ خود قرآن سے بھی اس دعوے کی تائید ہوتی ہے انہیں؟

سب سے پہلے ہم لفظ'' سراج'' پرغور کریں گے۔

بیلفظ سور و نوح میں استعال ہوا ہے جس کا حوالہ پہلے دیا گیا۔ پھر سور و فرقان میں، جہاں اس کا مطلب چراخ ہے اور سورج کے لیے استعال ہوا ہے۔ پھر سور و النبا میں جہاں ﴿ سِرَاجًا وَهَاجًا ﴾ کالفظ استعال ہوا ہے۔ یعن ''نہایت روش اور گرم چراخ''۔

مريد برآ ل بعض ديكرآيات ملى خودالله كونور قرار ديا كيا ہے۔ مثال كے طور پرسورة نور ملى قرآن كا ايك خوبصورت بيان ہے جس ملى كها كيا ہے: ﴿ اللّٰهُ نُورُ السَّمُونَةِ وَالْاَرْضِ مَعَلُ نُورِةٍ كَمِشْكَاةٍ فِيْهَا مِصْبَامُ ٱلْمِصْبَاءُ فِي زُجَاجَةٍ الزَّجَاجَةُ كَأَنَّهَا كُوْكُ دُرِّيٍّ يُوْقَدُ مِنْ شَجَرَةٍ مُبْرَكَةٍ زَيْتُوْنِةٍ لَا يَشَرُقِيَّةٍ قَالًا خَرْبِيَّةٍ يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيَّمُ وَلَوْ لَيْ تَمْسَسُهُ نَارٌ ۖ ﴾ [النور: ٣٥]

"الله آسانوں اور زیمن کا نور ہے۔ ( کا نتات میں ) اس کے نور کی مثال ایک ہے جیسے ایک طاق میں چراغ رکھا ہوا ہو، چراغ ایک فانوس میں ہو، فانوس کا حال یہ ہو کہ جیسے موتی کی طرح چمکتا ہوا تارا۔ اور وہ چراغ زعون کے ایک ایسے مبارک درخت کے تیل سے روش کیا جاتا ہو جو نہ شرقی ہواور نہ غربی۔ جس کا تیل آپ ہی آپ ہو کا پڑتا ہو، چاشے اس کو آگ نہ گھ۔"

چناں چہم دیکھتے ہیں کہ ''نور'' کا افظ چاہد کے لیے بھی استعبالی ہوا ہے اور اللہ کے لیے بھی استعبالی ہوا ہے اور اللہ کے لیے بھی۔ تو کیا ہم یہ کہیں گے کہ اللہ کا قور بھی منعکس نور ہے؟ میرے خیال میں تو نہیں۔ لیکن اگر آپ اس پرمصر ہیں کہ ''نور'' منعکس یا'' ما گلی ہوئی روثنی' ہی کو کہتے ہیں تو پھر ہم متذکرہ بالا آیت میں دیکھ چکے ہیں کہ اللہ زمین اور آسانوں کا نور ہے۔ تو پھر اس روشنی کا متذکرہ بالا آیت میں دیکھ چکے ہیں کہ اللہ زمین اور آسانوں کا نور ہے۔ تو پھر اس روشنی کا متذکرہ بالا آیت میں دیکھ جے ہیں کہ اللہ زمین اور آسانوں کا نور ہے۔ تو پھر اس روشنی کا در مراج '' یا اصل منبع کیا ہے جس کا نور اللہ ہے؟

ڈرا<u>سو ھے</u>؟

اگراللہ کو'' نور'' کہا گیا ہے تو پھر یہ کس روشیٰ کا ،کس'' سراج'' کاعکس ہے؟ دیکھیے قرآن ہمیں بتا تا ہے کہ'' سراج'' کون ہے؟ لیکن قرآن کا جواب آپ کو حمران کردےگا۔سورۂ احزاب میں ہم دیکھتے ہیں:

﴿ يَا يُهَا النَّبِيُّ إِنَّا آرَسَلُنكَ شَاهِدًا قَمُهُ شِرًّا وَّنَذِيْرًا ٥ وَدَاعِيًا إِلَى اللَّهِ بِإِنْنِهِ وَسِرَاجًا مُّنِيْرًا٥﴾ [الاحزاب: ٤٦-٤٥]

"اے نی ایم فی سمیں بھیجاہے، کواہ بنا کر، بٹارت دینے والا اور ڈرانے والا بنا کر اور روش والا بنا کر اور روش والا بنا کر اور روش چرائی بنا کر۔ "

ال آيت على في عظيمًا كون روني جراغ "كيا كيا مي بير بيل في وسراجًا

لمُنِيرًا ﴿ كَالْفَاظ استعالَ موع بين السانى اور روجانى بردولحاظ سے يہاں بحث كا اختمام بوجاتا ہے۔ لسانى لجاظ سے ديكھا جائے تو يہاں "سراج" اور "منير" كے الفاظ بيك وقت استعال موئ بين محمد منظير الله كى روش شخصيت استعال موئ بين بحمد منظير الله كا فقط اس آيت مين "منعكس روشى" كے ليے سے بات بالكل واضح ہے كہ منير كا لفظ اس آيت ميں "منعكس روشى" كے ليے استعال نہيں ہوا، بلكه كى بھى آيت ميں بيلفظ ان معنوں ميں استعال نہيں ہوا۔ اس كا مطلب صرف" روش" ہے ور درست صرف" روش ہے ہے كہ چا ندروش ہو اور درست سجھتے تھے كہ چا ندروش ہو اور درست سجھتے تھے كہ چا ندروش ہورى روشى اور چا ند كو جھونى روشى اور وہ بھى فيك سجھتے تھے ، اس طرح موئى مناليہ الله كو جھونى روشى اور وہ مى فيك سجھتے تھے ، اس طرح موئى مالى سجھتے تھے ، اس طرح موئى مالى سجھتے تھے ، اس طرح موئى مالى سجھتے تھے ، اس طرح جس طرح موئى مناليہ الله كے زمانے كے لوگ سورج كو برى روشى اور چا ند

لیکن اگرآپ اپنی بات پر اصرار کریں مے کہ عربی لفظ "نور" کا مطلب" منعکس رد شی "، بی ہوتا ہے تو پھر آن میں ان الفاظ کے استعال سے یہ نتیجہ برآ مد ہوگا کہ محمد مضائق اللہ معلی سورج کی طرح اور اللہ چاند کے مانند ہے۔ کیا ڈاکٹر ذاکر تا ٹیک واقعی یہ کہنا چاہے ہیں کہ محمد مضائق روشی کیا جسل ذراحہ ہیں ادر اللہ ایں روشی کا عکس ہے؟

اس متم کے نام نہاد" سائنسی دعوے" کیے بی کیوں جاتے ہیں جن کا دفاع کوئی مسلمان خود قرآن کی روشنی میں بھی نہیں کرسکتا۔ اس طرح ہوتا یہ ہے کہ اس متم کے مکالمے میں ایمان دارانہ بحث مباحثے کے امکانات بہت کم رہ جاتے ہیں بلکہ تقریباً ناممکن ہوجاتے ہیں۔ بہت کم رہ جاتے ہیں بلکہ تقریباً ناممکن ہوجاتے ہیں۔ بہت کم رہ جاتے ہیں بلکہ تقریباً ناممکن ہوجاتے ہیں۔

اب ہم آ مے چلتے ہیں اور آبی چکر'' Water Cycle '' کا جائزہ لیتے ہیں۔ بعض مسلمانوں کا کہنا ہے کہ قرآن ہمیں جدید سائنس سے پہلے ہی آبی چکر کے بارے میں معلومات فراہم کر چکا تھا۔

آني چکر ہوتا کيا ہے؟

آ بی چکر کے چارمراحل ہوتے ہیں۔

پہلے مرط میں سمندروں اور زمین پرموجود پانی سے بخارات اٹھتے ہیں۔ دوسرے

٣٢

مرطے میں یہ بخارات بادلوں میں تبدیل ہوتے ہیں۔ تیسرے مرطے میں بادلوں سے
بارش ہوتی ہاور چوتے مرطے میں اس بارش کی وجہ سے نباتات آگی ہیں۔ یہ سب کچھ بروا
سیدھا سادامعلوم ہوتا ہے اور دوسرے، تیسرے اور چوتے مرطے کے بارے میں تو ہرکوئی
جانتا ہے۔شہروں میں رہنے والے لوگ بھی بہنو بی جانتے ہیں کہ بادل آتے ہیں پھر بارش
ہوتی ہے اور پھر پودے برصے ہیں۔ البتہ بات پہلے مرطے کی ہے یعنی بخارات المضنے کی ،
کیوں کہ بیمل ہمیں نظر ہیں آتا، یکی مرحلہ مشکل ہے اور اس مرطے کا ذکر قرآن میں موجود
نہیں۔ اب ہم بائبل کی طرف د کیھتے ہیں، بائبل میں ایک پیغیر جس کا تعلق ۵۰۰ ت

'' وہی ثریا اور جبار ستاروں کا خالق ہے جو موت کے سامیہ کو مطلع نور اور روزِ روشن کو صب دیجور بنادیتا ہے اور سمندر کے پانی کو بلاتا اور روئے زمین پر

پھیلاتا ہے۔جس کا نام خداوئد ہے۔" [عاموس ٢:٨]

یہاں پہلے اور تیسرے مرطے کا ذکر موجود ہے۔

ایک اور نبی ایوب عَلِیْلًا بیں جن کا زمانسنہ جمری کے آغاز سے کم از کم ایک ہزارسال قبل کا ہے، وہ کہتے ہیں:

"در مکھ خدا بزرگ ہے اور ہم اے جین جانے۔

اس کے برسول کا شار دریافت سے باہر ہے۔

کیوں کہ وہ پانی کے قطروں کواو پر تھنچتا ہے۔

جواس کا بخرات سے بارش کی صورت میں میلتے ہیں۔

جن کوافلاک اغریلتے اور اُنسان پر کثرت سے برساتے ہیں۔''

والوب ۲۸-۲۷:۲۳

سویہاں، بائبل میں ہم دیکھتے ہیں کہ پہلے بینی سب سے مشکل مرحلے کا بیان قرآن سے ہزارسال پہلے سے موجود ہے۔اب ہم آ گے بڑھتے ہیں اور پہاڑوں کے ذکر کا جائز ہ

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

لیتے ہیں۔ قرآن میں کوئی درجن بحرآیات الی ہیں جن میں کہا گیا ہے کہ اللہ نے پہاڑوں کوز مین پرمضوطی سے قایم کیا ہے۔ اور ان میں چندآیات میں پہاڑوں کو ایمان والوں کے لیے رحمت ادر کافروں کے لیے یادو ہائی قرار دیا گیا ہے۔

اس کی ایک مثال سور و اقعمان میں موجود ہے:
﴿ حَلَقَ السَّمُوٰ تِ بِعَيْدِ عَمَدٍ تَرَوْنَهَا وَٱلْعَٰی فِی الْاَرْضِ دَوَاسِی اَنْ
ﷺ وَرِيْدِ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ أَلَّا مُنْ مِنْ أَلَّا لَمُعْمِلْ مِنْ اللّهُ مِنْ أَلَّا مِنْ مِنْ أَلَّا مُعْمِنْ مِنْ أَلَّا لَمِنْ مِنْ أَلَّا مُعْمِنْ أَلّهُ مِنْ أَلَّا مِنْ أَلَّا مِنْ أَلَّا أَلَّا أَلَّا مُعْمِلْ مِنَا مُعِلَّ مِنْ أَلَّهُ مِنْ أَلَّا أَلَّا مُعْمِلْ مِنْ أَلَّا

تَمِيْدَهِكُمْ وَيَكَ فِيْهَا مِنْ كُلِّ دَآبَةٍ وَأَنْزَلْنَا مِنَ السَّمَآءِ مَآءً فَأَنْبَتْنَا فِي السَّمَآءِ مَآءً فَأَنْبَتْنَا فِي اللَّهِ فَأَرُونِي مَاذَا خَلَقَ فِيْهَا مِنْ كُلِّ زَوْمٍ كَرِيْمٍ 0 لَمَذَا خَلَقَ اللَّهِ فَأَرُونِيْ مَاذَا خَلَقَ اللَّهِ فَأَرُونِيْ مَاذَا خَلَقَ اللَّهِ فَأَرُونِيْ مَاذَا خَلَقَ اللَّهِ فَارُونِيْ مَنْ دُونِهِ بَلِ الظَّلِمُونَ فِي ضَلَلِ مَّيِيْنِ٥﴾ [لقنن: ١١-١]

"اس نے آسانوں کو پیدا کیا بغیرستونوں کے جوم کونظر آسکیں، اس نے زمین

میں پہاڑ جمادیے تا کہ وہ تم کو لے کر ڈھلک نہ جائے۔اس نے ہر طرح کے جانور زمین میں پھیلا دیے اور آسان سے پانی برسایا اور زمین میں قتم قتم کی

عمد چزیں أگادیں۔ بوق بالله كي خلق اب درا جمع دكماؤان دوسرول في بيدا كيا بيداكيا ہے؟ اصل بات بدے كديد ظالم نوك صرح مرابى من براے

ہوئے ہیں۔"

اس آیت میں پہاڑ چھ یاد دہانیوں میں سے ایک ہے۔ای طرح سور و انبیاء میں کہا گیا ہے:

﴿ وَجَعَلْنَا فِي الْاَرْضِ رَوَاسِيَ أَنْ تَمِيْدَاهِمْ وَجَعَلْنَا فِيْهَا فِجَاجًا سُبُلًا لَعَلَّهُمْ يَهْتَدُونَ٥﴾ [الانبياء: ٣١]

'' اور ہم نے زمین میں پہاڑ جمادیے تا کدوہ اٹھیں لے کر ڈھلک نہ جائے اور اس میں کشادہ راہیں بتادیں ،شاید کہ لوگ اپنا راستہ معلوم کرلیں۔''

سوره مخل میں کہا گیا:

﴿ وَالْعَىٰ فِي الْارْضِ رَوَاسِيَ أَنْ تَمِيْدَبِكُمْ وَآنَهُرًا وَّسُبُّلًا لَّعَلَّكُمْ

تَهْتَدُونَ ٥ ﴾ [النحل: ٥٠]

''اس نے زمین میں پہاڑوں کی میخیں گاڑ دیں تا کہ زمین تم کو لے کر ڈھلک نہ جائے ،اس نے دریا جاری کیے اور قدرتی راستے بنائے تا کہتم ہدایت پاؤ۔'' اگلی دوآیات میں ایک اور تصویر ہمارے سامنے آتی ہے۔

سورة النباء مين كها كيا:

﴿ اَكُمْ نَجْعَلِ الْلَارْضِ مِعِلًا ٥ وَالْجِهَالَ اَوْتَادًا ٥ ﴾ [النباء: ٧-٦] "كيابيه واقعر نيس به كه جم نے زمين كوفرش بنايا اور پهاڑوں كوميخوں كى طرح كاڑديا۔"

﴿ اَوْتَادًا ﴾ وه ميخيل موتى بين جو خيمه كا رُن ك كام آتى بين- اى طرح سورهٔ غاشيه مين كها جاتا ہے:

﴿ اَ فَلَا يَنْظُرُونَ اِلَى الْدِيلِ كَيْفَ خُلِقَتْ ٥ وَ اِلَى السَّمَآءِ كَيْفَ رُفِعَتْ ٥ وَ إِلَى السَّمَآءِ كَيْفَ رُفِعَتْ ٥ وَ إِلَى السَّمَآءِ كَيْفَ رُفِعَتْ ٥ وَ إِلَى الْجِبَالِ كَيْفَ نُصِبَتْ ٥ ﴾ [الغاشيه: ١٩\_١٧]

" (بدلوگ نہیں مانے) تو کیا بداونوں کونیں ویکھتے کہ کیے بنائے مے؟ آسان کونیں ویکھتے کہ کیے اُٹھایا گیا؟ پہاڑوں کونیں ویکھتے کہ کیے جمائے مے اور زمین کوئیں ویکھتے کہ کیے بچھائی گئ؟"

ایک تیسری تصویر لفظ '' روائی '' کے استعال سے سائے آتی ہے، یہ لفظ اس او سے نکلا ہے جس سے وہ لفظ نکلا ہے جوعر بی میں '' لنگر'' کے لیے استعال ہوتا ہے۔ گویا یہاں بھی وہی تصور موجود ہے، زمین کو کائینے سے بچانے کا۔ ان سب تصورات سے یہ بات واضح ہے کہ محصر میں تقور میں میں لنگر یا میخوں کی کہ محمد میں تقویل کے مانے والے یہی یفین رکھتے تھے کہ پہاڑ دراصل زمین میں لنگر یا میخوں کی طرح تھیکے گئے ہیں تا کہ بیز مین کو قائم رکھیں جس طرح لنگر جہاز کورو کے رکھتا ہے یا میخیں فیمے کورو کے رکھتا ہے یا میخیں فیمے کورو کے رکھتا ہے تا کہ زمین حرکت نہ کرے یا بالفاظ دیگر زلز لے نہ آئیں۔

لیکن در حقیقت بیہ بات غلط ہے ، کیوں کہ پہاڑ وں کی تفکیل تو زلزلوں کا سبب بنتی

ہے۔ لہذا یہ آیات یقینا ایک مسئلہ پیش کرتی ہیں۔ ڈاکٹر مورلیں بوکایئے کو بھی اس بات کا اندازہ تھا اور انھوں نے اپنی کتاب' بائیل، قرآن اور سائنس' میں اس حوالے سے بحث بھی کی ہے۔ پہاڑوں کے بارے میں ندکورہ بالا آیات درج کرنے کے بعدوہ لکھتے ہیں کہ جدید ماہرین ارضیات کہتے ہیں کہ یہ طح ارضی کے نقائص پہاڑوں کو بنیادیں فراہم کرتے ہیں۔ اور سطح ارضی کی مضبوطی کا سبب یمی نقائص ہوتے ہیں۔

جب اس بارے میں ارضیات کے پر وفیسر Dr. David A. Young ہے اس بارے میں ارضیات کے پر وفیسر

" اگرچہ یہ بات درست ہے کہ بہت سے پہاڑی سلسلے چٹانوں کی تہوں پر مشتل ہوتے ہیں اور بہیں بہت عظیم الشان ہوتی ہیں لیکن یہ بات درست نہیں کہان تہوں کی موجودگ نہیں کہان تہوں کی موجودگ بذات خود چٹانوں کے عدم استحکام کی نشانی ہوتی ہے۔''

الفاظ دیگر بہالو زمین کے انتخام کا باعث نمیں ہوتے بلکہ اس کے بریش کے بازوں کی تفکیل زمین کے کا بیب بنی رہی ہے اور آج بھی بنی ہے۔ دور جدید کے ارضی آئی نظریات کی روشی میں دیکھا جائے تو سطح ارضی کا تجزیداس طرح کیا گیا ہے کہ شوس ارضی سطح دراصل مختلف تہوں اور حصوں پر مشمل ہوتی ہے۔ یہیں ایک دوسرے کے لحاظ ارضی سطح دراصل مختلف تہوں اور حصوں پر مشمل ہوتی ہے۔ یہیں ایک دوسرے کے لحاظ اور جنو بی امریکہ کی یورپ اور جنو بی افریقہ سے بلحد ہ بھی ہوجاتی ہیں۔ جس کی مثال شالی اور جنو بی امریکہ کی یورپ اور جنو بی افریقہ سے بلحد گی ہے۔ اس طرح بعض اوقات اس کے بریکس یہ ہوتا ہے کہ یہیں ایک ووسرے کے قریب ہوجاتی ہیں اور ایک دوسرے سے تکراتی بیں، جس کے بیتج میں زلا لے آتے ہیں۔ اس کی ایک مثال مشرق وسطی میں ملتی ہے جہاں عرب علاقے کی ایران کی جانب حرکت کے نتیج میں ایک پہاڑی سلسلے نے تفکیل پائی۔ اس طرح دنیا بھر میں سڑک پر سفر کرتے ہوئے ایسے مشاہدات ہوتے ہیں کہ پچھ ریتا ہی بہاڑی اس ہونے کا اس طرح دنیا بھر میں سڑک پر سفر کرتے ہوئے ایسے مشاہدات ہوتے ہیں کہ پچھ ریتا ہی بہاڑی اس ہونے کا ایس بدل بھی ہے۔ ان کی حالت تبدیل ہونے کا ریتان کی حالت تبدیل ہونے کا ایس بدل بھی ہے۔ ان کی حالت تبدیل ہونے کا ریتان کی جات کی حالت تبدیل ہونے کا ایس بدل بھی ہے۔ ان کی حالت تبدیل ہونے کا ایس بیل ہونے کا ایس بدل بھی ہے۔ ان کی حالت تبدیل ہونے کا ایس بدل بھی ہے۔ ان کی حالت تبدیل ہونے کا ایسے میں کہ کیکھ

سبب بھی زلز لے ہوتے ہیں۔ بعض اوقات بہتیں ایک دوسرے سے رکڑ کھانا شروع کردیتی ہیں۔ اس قوت کے نتیج میں ایک بہت بدے ہیں۔ اس دوران بہت بدے بیانے پرقوت پیدا ہوتی ہے، اس قوت کے نتیج میں ایک بہت بدی لہر پیدا ہوتی ہے اور پھرفوراً ہر چیز ساکن ہوجاتی ہے۔

میکیو میں آنے والے ایک حالیہ زائر لے کے بارے میں بتایا جاتا ہے کہ جب زائر لہ
آیا تو ایک تہہ پورے تین میٹر تک اچھی تھی۔ آپ خود اندازہ کر سے ہیں کہ اگر آپ کا گر
اچا تک تین میٹر اچھے تو کیا قیامت برپا ہوگی؟ ایک دوسری طرح کے پہاڑوہ ہوتے ہیں جو
آتش فشال کے ذریعے بنتے ہیں۔ زمین کے اندر سے لاوا اور را کھ توت کے ساتھ یوں
برآ مہ ہوتے ہیں کہ ان سے ایک پہاڑ بن جاتا ہے۔ ایسا پہاڑ سمندر کی تہہ سے بھی برآ مہ ہوسکتا ہے۔

بعض ادقات یوں ہوتا ہے کہ لاوے کے دباؤے ایک سطح انجرتی ہے مرکھٹی نہیں الی جگہ پر جب دباؤ بھٹا کہتے ہیں۔ مثال الی جگہ پر جب دباؤ بر هتا ہے تو بیر پھٹ جاتی ہے جے آتش فشاں کا پھٹنا کہتے ہیں۔ مثال کے طور پر ایسا ایک واقعہ جنو بی بحر الکائل جی کر یکاٹو کے مقام پر ۱۸۸۳ء میں ہوا تھا۔ اس واقعہ جس ایک پورا جزیرہ بی بھٹ گیا تھا۔ اس طرح ماؤنٹ بینٹ میلینا کے واقعے جس بھی ایک پورا جزیرہ بی بھٹ گیا تھا۔ اس طرح ماؤنٹ بینٹ میلینا کے واقعے جس بھی ایک پورا پہاڑ بی بھٹ گیا تھا۔

مندرجہ بالامعلومات کی روشی جس ہم یہ نتیجہ اخذ کر سکتے ہیں کہ بہاڑوں کی تھکیل پہلے
ہیں سطح زجن کی حرکت اور زلزلوں کے باعث ہوئی تھی اور آئے بھی ای طرح ہوتی ہے۔
جس کا نتیجہ زلزلوں کی صورت بیس سائے آتا ہے سطح ارضی کی جمیں جب ایک دوسرے سے
رگڑ کھاتی ہیں تو زلز لے آتے ہیں۔ ای طرح آتش فشاں بھی زلز لے کا سبب بغتے ہیں۔
لیکن یہ بات بھی واضح ہے کہ تھے مشاکلی کے بیروکاروں کے لیے ان آیات کا مطلب
میر تھا کہ اللہ نے بہاڑوں کو زبین میں گاڑا ہے، میٹوں کی ماند یا لنگر کی طرح، تا کہ زبین
حرکت نہ کرے اور مشکم رہے۔ بہاڑوں کو زبین میں گاڑے جانے کی بات تو شاید شاعرانہ
ہے۔ لیکن یہ کہنا کہ بہاڑ زبین کو کا بھتے سے بچاتے ہیں، یہ ایک ویجیدہ مسلہ ہے کیوں کہ یہ

بات جدید سائنس کی روے غلط ہے۔

آب ہم مخضرا اس بات کا جائزہ لیس مے کر آن سورج کے بارے میں ہمیں کیا بتا تا ہے؟ سورة كهف ميں كها كيا ہے:

﴿ حَتَّى إِذَا بَلَغَ مَفْرِبَ الشَّمْسِ وَجَلَعًا تَفْرُبُ فِي عَيْنِ حَمِنَةٍ وَ وَجَلَعًا تَفْرُبُ فِي عَيْنِ حَمِنَةٍ وَ وَجَلَا إِمَّا أَنْ تُعَرِّبُ وَ إِمَّا أَنْ تَتَجْلَا

فِيْهِمْ حُسُّنًا ٥ ﴾ [الكهف: ٨٦]

'' حَتى كه جب وه غروب آفآب كى حد تك پنج حمياء تواس نے سورج كوايك كا ليے پائى ميں ڈو ج ديكھا اور دہاں اے ايك توم ملى - ہم نے كہا ؛ اے ذوالقر نين! تحقيد يرمقدرت بھى حاصل ہے كهان كو تكليف پہنچائے اور يہ بھى كدان كو تكليف پہنچائے اور يہ بھى كدان كے ساتھ نيك رويدا فقياد كرے۔''

بمرسورة فرقان ميس بيمى كهاميا:

﴿ اَكُوْ قُرَ إِلَى رَبِّكَ كُيْكَ مَنَّ الْفِلْلَ وَلَوْ هَا وَلَجَعَلَهُ سَاكِنًا قُمُّ عَلَيْهُ الْكِنَا قَبْضًا يَسِيْرًا٥) جَعَلْنَا الشَّمْسَ عَلَيْهِ وَلِيْلًا٥ ثُمَّ قَبَضْنَهُ اللِّينَا قَبْضًا يَسِيْرًا٥)

[الفرقان: ٢٦\_٥٤]

" تم نے دیکھائیں کہ تمھارارب کس طرح سابی پھیلا دیتا ہے؟ اگر وہ چاہتا تو
اے دائی سابیہ بنادیتا۔ ہم نے سورج کواس پردلیل بنایا، پھر (جیسے جیسے سورج
الحمتا جاتا ہے) ہم اس سائے کورفتہ رفتہ اپن طرف سمینتے جاتے ہیں۔''
اگر ہم اس طرح سوچیں کہ جب سورج ہمارے سر پر ہوتا ہے تو سابیٹییں ہوتا یا نہ
ہونے کے برابر ہوتا ہے لیکن جول جول سورج آگے بڑھتا ہے اس کے خالف سمت میں
سابیطویل تر ہوتا چلا جاتا ہے۔

لکین بات بہے کہ سورج تو زمین کے لھاظ سے ساکن ہے۔ زمین کی گروش درحقیقت سائے کے مھٹنے یا بر منے کا سبب بنتی ہے۔ گویا زمین کی حرکت سائے کو گھٹانے بڑھانے کا

سبب بنتی ہے۔

اب میں ایک مختلف موضوع کی طرف آتا ہوں۔ قرآن میں حضرت سلیمان عَالِيلًا کی وفات کا وقت میں ایک مختلف مقالِلًا کی وفات کا وقت اس وقت چلا جب ان کے عصا کو گھن لگ گیا۔ اور وہ گر بڑے۔

مویا صورت حال یہ ہے کہ سلیمان قالیا فوت ہو بچے ہیں لیکن ان کا جم عصا کے سہارے کھڑا ہے۔ کوئی باور بی ان کے پاس نہیں آتا کہ بوجھے؛ حضرت آج کیا کھا کی سہارے کھڑا ہے۔ کوئی جزل احکامات لینے جی آتا۔ کوئی درباری آکر بینیں کہتا کہ شکار پرچلیں۔ میرے لیے یہ کہانی نا قابل یقین ہے کیوں کہ بادشاہ کو بھی ہی اس طرح اکیلانہیں چوڑا جاتا تھا۔

اب ہم ذرا' دودھ' کا جائزہ لیتے ہیں۔ سورہ کل میں کہا گیا ہے:
﴿ وَإِنَّ لَكُمْ فِي الْاَنْعَامِ لَعِبْرَةً نُسْقِيْكُمْ مِّمَّا فِي بُطُوْنِهِ مِنْ بَيْنِ فَرْتِ وَدَمِ لَّبَنَا خَالِصًا سَآنِعًا لِلشَّرِبِيْنَ 0 ﴾ [النحل: ٦٦]

' اور تمحارے لیے مویشیوں میں بھی ایک سبق موجود ہے۔ ان کے پیٹ سے گور اور خون کے درمیان ہم تحسیل ایک چیز پلاتے ہیں، یعنی خالص دودھ جو پینے والول کے لیے نہایت خوشکوار ہے۔''

پیٹ میں ہے؟ جہاں آئیں ہوتی ہیں؟ معاف کیجے گا۔ بیبویں مدی کے علم طب
کے مطابق Mammary Glands جن میں دودھ بنآ ہے، ان کا آئوں ہے کوئی تعلق نہیں ہوتا۔ اب ہم آتے ہیں ایک اور موضوع کی جانب سورة انعام میں کہا گیا ہے:
﴿ وَمَا مِنْ دَآیَةٍ فِی الْکَرْضِ وَلَا طَنِر یَّطِیْرُ بِجَنَاحَیْهِ إِلَّا اُمُمُ اُمُونَ مَنْ مَنْ مُنْ وَلَا طَنِر یَظِیرُ بِجَنَاحَیْهِ إِلَّا اُمُمُ اَمْدَ اَمْدَ اَمْدَ اَمْدَ اَمْدَ مَنَا فَدُ طَنَا فِی الْکِتْبِ مِنْ شَنْ وَلَدُ اللّٰ اِللّٰ مَنْ اللّٰ ا

[الانعام: ٢٣٨]

" زمن من چلے والے کی چانور اور ہوا میں پروں سے اڑنے والے کی

پرندے کو دیکھ لو، بیسب جمعامی عی طرح کی انواع ہیں، ہم نے ان کی تقدیر کے لوشتے میں کوئی کسرنہیں چھوڑی ہے۔ چھر بیسب اپنے رب کی طرف سیلنے جاتے ہیں۔''

اس آیت میں بیر کہا جارہا ہے کہ ہر جانور اور ہر پرندے کا تعلق ہم انسانوں جیسی انواع سے ہے۔ بعض کر یوں میں ایسا بھی ہوتا ہے کہ زکر کری کو مادہ کری کھا جاتی ہے۔ اور جھے خوش ہے کہ میری ہوی مجھے نہیں کھائے گئی۔ ای طرح شد کی کھیوں میں بھی ضرورت سے زاید زکھیوں کو چھے سے نکال دیا جاتا ہے۔ شکر ہے کہ میری ہوی نے جھے گھر سے باہر نہیں نکال دیا۔ ای طرح شیروں میں جب ایک زشیر بوڑھا ہوجاتا ہے تو جوان شیر اسے بھا دیے ہیں۔ اور اس کے بچوں کو مارد سے ہیں۔

لبذامیں ینبیں سجھتا کہ دیگر تمام جانور بھی نوع انسانی کی طرح رہتے ہیں۔

نیجا بی کہوں گا کہ بیدواضح ہے کہ قرآن بیں بہت ی سائنی غلطیاں موجود ہیں۔(۱) عموی طور پر قرآن این دور کی علمی سطح کے مطابق ہے اور اس کے تقاضے پورے کرتا ہے۔ بینی ساتویں صدی عیسوی کی علمی سطے۔

ہم آج بہاں حق کی تلاش میں جمع ہوئے ہیں۔ میں نے اپنی استطاعت کی صد تک مصدقہ معلومات پیش کی ہیں۔ اگر آپ کمل حوالے و یکھنا جا ہیں تو وہ میری کتاب؛

"The Quran and the Bible, in the light of History & Science."

مل موجود ہیں۔

سپائی کا خدا آپ کی رہنمائی کرے۔

<sup>(</sup>۱) نقل كفره كفرنه بإشد\_

## ڈاکٹر ذاکر نائیک

محترم ڈاکٹر ولیم کیمپیل صاحب، ڈاکٹر مارکوی، ڈاکٹر جمال، سیموئیل نعمان، ڈاکٹر مجر نائیک ادر میرے عزیز بھائیواور بہتو، بیل آپ سب کو اسلامی طریقہ سے خوش آ مدید کہتا ہوں۔

السلام عليكم ورحمته الله و بركاته!

میں دعا کرتا ہوں کہ آپ سب پر اللہ سبحانہ وقعالیٰ کی رحمتیں اور برکتیں تازل ہوں۔ ہماری آج کی گفتگو کا موضوع ہے؛

" قرآن اور ہائبل جدید<del>ِ سائنس کی روشی ہ</del>یں"

قرآن مجیدوی کی آخری اور کمل صورت ہے جواللہ تعالیٰ کے آخری پیغیر حضرت محرصلی اللہ علیہ وسلم پر نازل ہوئی۔ ہروہ کتاب جس کے بارے میں بیدوعویٰ کیا جائے کہ وہ منزل من اللہ ہے اسے وفت کی آزمالیش پر پورااتر نا چاہیے۔

دور گزشتہ کو دیکھا جائے تو وہ زمانہ معجزات کا زمانہ تھا۔ الحمد للد قرآن پاک معجزوں کا معجزہ ہے۔ اس کے بعدوہ دور آیا جے ادب اور شاعری کا دور کہنا چاہیے اور کیا مسلم کیا غیر مسلم، سب اس بات پرمتفق ہیں کہ قرآن روئے زمین پرع بی ادب کا بہترین نمونہ ہے۔ لیکن آج کا دور سائنس اور ٹیکنالوجی کا دور ہے۔ آیئے ویکھتے ہیں کہ قرآن جدید سائنس سے مطابقت رکھتا ہے یانہیں؟

البرث آئن شائن نے کہاتھا:

"فرہب سائنس کے بغیر لنگرا ہے اور سائنس فرہب کے بغیراندھی ہے۔"

سب سے پہلے تو میں آپ کو یاد کرانا چاہوں گا کہ قرآن مبین سائنس کی کتاب نہیں
ہے۔ کو یا بیر سائنس (Science) کی کتاب نہیں ہے بلکہ نشانیوں (Signs) کی کتاب
ہے۔ اس کتاب میں چھ ہزار سے زیادہ نشانیاں یعنی آیات ہیں جن میں تقریباً ایک ہزار
الی ہیں جن کا تعلق سائنس سے ہے۔

سائنس ادر قرآن کے حوالے سے جہاں تک میری تفتگو کا تعلق ہے تو میں اسے صرف السے سائنسی خفائق ہے تو میں اسے صرف السے سائنسی خفائق تک محدود رکھوں گا جو قابت شدہ ہوں۔ میں ان سائنسی نظریات کے بارے میں بات نہیں کروں گا جن کی حیثیت محض مفروضوں اور اندازوں سے زیادہ نہیں، جن کا کوئی شوت موجود نہیں، کیوں کہ ہم سب جانتے ہیں کہ سائنس بعض ادقات بیانا ہمی کھا حاتی ہے۔

ڈاکٹر دلیم ہمیل نے ڈاکٹر موریس بوکائے کی کتاب '' بائل، قرآن ادر سائنس'' کے جواب میں ''کھی ہے۔ وہ اپنی کتاب میں جواب میں ''کھی ہے۔ وہ اپنی کتاب میں کھتے ہیں کہ دوطریقہ ہائے کار موجود ہیں۔ ایک تطبق کا طریقہ کار ہے جس کے تحت ایک مختص سائنسی نظریات اور خربی بیانات میں مطابقت پیدا کرنے کی کوشش کرتا ہے۔

دوسراطریقد کاراختلاف کا ہے یعنی سائنس اور ند بہب کے مابین اختلاف کو سامنے لایا جائے۔ (اور آیک کی روشِیٰ میں دوسرے کو فلا قرار دیا جائے۔)

جیما کہ محرم داکر کمپیل نے بری خوبی سے کیا ہے۔

لیکن جہاں تک قرآن کا تعلق ہے، اس سے قطع نظر کہ کوئی فخص تطبیق کا طریقہ اختیار کرتا ہے یا تردید کا، اگر آپ منطق دلائل کی روشیٰ میں اور منطقی طریقہ کار کے تحت آ مے برحتے ہیں تو کوئی ایک فخص بھی ایسانہیں ہوگا جوقرآن کے کسی ایک بیان کو بھی جدید سائنس کی روشیٰ میں غلط ثابت کر سکے۔

و اکثر ولیم کینیل ف جدیدسائنیس کی روشی می قرآن می متعدد نام نهاد غلطیول ک

47

نشان دہی کی ہے، جن کا جواب مجھے تقریب کے دوسرے صبے میں لیعنی ..... جوانی خطاب میں دینا ہے۔ لیکن چوں کدانھوں نے پہلے گفتگو کرنے کا فیصلہ کیا تھا لہٰذاان کے چند تکات کا جواب میں اس گفتگو کے دوران دوں گا۔ ان کی گفتگو کا بیش تر حصہ علم الجمین اور ارضیات سے متعلق تھا، لہٰذااس حوالے سے ان کے اعتراضات کا جواب میں ابھی دے دوں گا جب کہ باتی ماندہ اعتراضات کا جواب دینے کی کوشش میں ان شاء اللہ اپنی جوانی گفتگو میں کہ باتی ماندہ اعتراضات کا جواب دینے کی کوشش میں ان شاء اللہ اپنی جوانی گفتگو میں کروں گا۔

بات سي ہے كہ جارا موضوع " قرآن اور بائبل، سائنس كى روشى ميں" ہے۔ البدايد مناسب نہیں ہے کہ میں ایک بی کتاب مقدسہ کے بارے میں بات کروں۔ بیموضوع سے انعاف نہیں ہوگا۔ میں قرآن اور بائبل دونوں کے بارے میں بات کرنے کی کوشش کروں گا۔ ڈاکٹر ولیم کیمپیل نے بائبل کے بارے میں مشکل سے ایک دو باتیں بی کی ہیں۔انشاء الله مين اس بارے بين منصل بات كروں گا۔ كيوں كه مين موضوع سے انساف كرنا جا بتا مول، جہال تک قرآن اور جدید سائنس کا تعلق ہے، ہم بات کا آغاز فلکیات ہے کریں مے۔ چند دہائیاں پیش تر سائنسدانوں اور ماہرین فلکیات نے ہمیں بتایا کہ کا ننات کس طرح وجود میں آئی۔ وہ اس نظریے کود عظیم دھا کہ'' یا Big Bang کہتے ہیں۔اس کی وضاحت اس طرح کرتے ہیں کدایک Primary Nebula بہت بڑے دھا کے کے ساتھ پھٹا اور اس کے نتیج میں کہکٹا ئیل اور اجرام فلکی وجود میں آئے۔ بینی ستارے، سورج، چانداور وہ زمین بھی جس پر آج ہم رہ رہے ہیں۔ بیساری معلومات قرآن میں نہایت اختصار کے ملاتھ بیان کر دی گئی ہیں۔ سورة انبياء بس ارشاد موتاب

﴿ اَوَلَمْ يَرَ الَّذِيْنَ كُفُرُوْا أَنَّ السَّمُواتِ وَالْأَرْضَ كَانَتَا رَبُّنَا فَفَتَقْنَهُمَا وَجَعَلْنَا مِنَ الْمَآءِ كُلَّ شَيْعِتَمَا فَلا يُؤْمِنُونَ ٥ ﴾ [الانبياء : ٣٠] \* وَجَعَلْنَا مِنَ الْمَآءِ كُلُّ شَيْعِتَمَا فَلا يُؤْمِنُونَ ٥ ﴾ [الانبياء : ٣٠] \* "كيا وه لوگ جُفول في (ني فَضَاعَ في إنت الناركرويا بها

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتب

غور نہیں کرتے کہ بیرسب آسان اور زمین باہم ملے ہوئے تھے، پھر ہم نے انھیں جدا کیا اور اہاری اس خلّاتی کو) انھیں جدا کیا اور اہاری اس خلّاتی کو) نہیں مانے ؟''

ذراتصور کیجیے، یہ بات حال ہی میں ہمارے علم میں آئی ہے لیکن قرآن میں یہ بات آج سے چودہ سوسال پہلے ہی بیان کی جا چکی تھی۔ جب میں سکول میں تھا تو ہمیں بتایا جاتا تھا کہ سورج ساکن ہے جب کہ زمین اور چا ندا ہے مداروں میں سورج کے گردگردش کر رہے ہیں۔ لیمن چانداور زمین تو اپنے مداروں میں متحرک ہیں مگر سورج ایک مقام پر ساکن ہے۔ لیکن قرآن مجید کی ایک آیت میں فرمایا گیا ہے:

﴿ وَهُوَ الَّذِي خَلَقَ الَّذِلَ وَالنَّهَارَ وَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ كُلُّ فِي فَلَكٍ يَشْبُعُونَ ٥ ﴾ [الانبياء: ٣٣]

" اور وہ اللہ على ہے جس نے رات اور دن بنائے اور سورج اور جا تدكو پيدا كيا۔سب ايك ايك فلك على تيررہے إلى۔"

لینی برکوئی این این فلک میں ، این این دار می حرکت کردہا ہے۔ الحمداللد آج جدید سائنس بھی اس آت تقرآنی کی تقدیق کرچکی ہے۔ قرآن میں اس مقام پر جوعر بی لفظ استعال ہوا ہو وہ ہے ﴿ يُسَبِّحُونَ ﴾ میلفظ ایک ایے جم کی حرکت ظاہر کرتا ہے جو این مقام پر بھی متحرک ہو۔ کو یا جہاں اجرام فلکی کا ذکر ہو وہاں یہ لفظ این مرکز کے گرد حرکت کو بھی ظاہر کرتا ہے۔

پی قرآن جمیں بتاتا ہے کہ چانداور سورج اپنے مرکز کے گردیمی محوصے ہیں اور اپنے اپنے مداروں میں بھی تیردہے ہیں۔آج جدید سائنس جمیں بتاتی ہے کہ سورج تقریباً ۲۵ دن میں اپنے مرکز کے گردایک چکر پورا کرلیتا ہے۔

ایدون ایل وہ سائنس وان تھا جس نے کیل ار بی حقیقت دریافت کی کہ ہاری کا کات مسلس پیل رہی ہے۔ کا کا کات مسلس پیل رہی ہے۔ لیکن قرآن مجدی سورہ واریات عمل فرایا میا ہے:

"" اسان کوہم نے اپنے زورے بنایا ہے اورہم اے وسیع کرنے والے ہیں۔" یہال کا نتات کے جھیلنے کا ذکر ہے، عربی کے لفظ ﴿ مُوْسِعُونَ ﴾ کا مطلب ہے وسعت دینے والا، وسیع کرنے والا۔

فلکیات کے حوالے سے جن باتوں کا ذکر ڈاکٹر ولیم کیمپیل نے کیا ہے ان کا جواب میں اپنی جوابی گفتگو کے دوران میں علی دوں گا۔ان شاءاللہ۔

جہاں تک " آئی چک" کا تعلق ہے 3 آگر ولیم میں ان اپنی گفتگو میں چارمراحل کا حوالہ دیا ہے۔ جب کدا پی کتاب میں وہ چے تعزم طلح کا (a) اور (b) دوصوں میں ذکر کرتے ہیں۔ آخری مرطع کا ذکر انھوں نے اپنی گفتگو میں نہیں کیا۔ پیدنہیں کیوں .....

بیمرحلہ Driplination کہلاتا ہے، شاید انھوں نے اس لیے اس کونظر انداز کردیا ہوگا کہ اس کا ذکر بائبل میں موجود نہیں ہے۔

وہ کہتے ہیں قرآن کی کی آیت میں بھی بخارات بننے کے مل کا ذکر نہیں ہے۔ قرآن آئی چکر کے بارے میں ہمیں بڑی وضاحت سے بتاتا ہے۔ سورۂ الطارق میں ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَالسَّمَآءِ ذَاتِ الرَّجْعِ ٥ ﴾ [الطارق: ١١]

"اور تم ب پلانے والے آ سان کی۔"

تقریا تمام مفرین کہتے ہیں کہ یہاں اس آیٹ میں جورجوع یا پلٹانے کی بات کی گئ ہونے کی حقیقت ہے۔

 لیکن آج ہم جانے ہیں کہ اللہ سجانہ وتعالی نے ہوں کون ٹیس فر مایا؟ اس میں حکمت تحقیق کی کیوں ٹیس فر مایا؟ اس میں حکمت تحقی کیوں کہ آج ہمیں بیعلم ہوا ہے کہ زمین کے او پر موجود فضائی سط (Ozonosphere) محتمد منازات اور بادلوں کو بارش کی صورت میں زمین کی طرف پاٹاتی ہے بلکہ زمین سے اوپ جانے والی فایدہ مندحرارت اور قوت کو بھی والیس پاٹاتی ہے جو کہ انسانیت کے لیے فایدہ مند ہیں۔

آج ہمیں بی بھی معلوم ہو چکا ہے کہ بیسط ریڈ ہو، ٹی وی وغیرہ کی نشریاتی لہروں کو پلٹانے کا بھی سبب بنتی ہے۔

مرید برآل بیسط یعنی Ozonosphere بیرونی خلا سے آنے والی نقصان وہ شعاعوں کوروکنے اور پلٹانے کا سبب بھی بنتی ہیں۔ مثال کے طور پر سورج سے آنے والی بالا بنفشی شعاعیں ، جنعیں اوزون کی سطح جذب کرلیتی ہے۔ اگر ایسانہ ہوتو زمین پر حیات جتم ہو کتی ہے۔

لنداالله الديمان وقعالي علم باور بالكل بجاطور يرارشا وفراتاب:

﴿ وَالسَّمَآءِ ذَاتِ الرَّجْعِ ٥ ﴾ [الطارق: ١١]

"اورتم ب پلانے والے آسان کی۔"

دیگر باتی جن کا انھوں نے ذکر کیا ہے، وہ بھی قرآن میں موجود ہیں ۔ تفصیل کے لیے آپ میری دیڈ ہو کیسٹ دیکھ سکتے ہیں۔ (۱) قرآن تو آئی چکر کا ذکر بری وضاحت کے ساتھ کرتا ہے۔

جہاں تک بائل میں آئی چکر کے ذکر کا تعلق ہے، تو انھوں نے پہلے تو آئی چکر کے پہلے تو آئی چکر کے پہلے تو آئی چکر کے پہلے اور بعدازاں پہلے، تیسرے اور دوسرے مرحلے کا۔ انھوں نے کہا کہ پانی او پر جاتا ہے اور بارش کی صورت میں دوبارہ زمین پرآتا ہے۔ یہ بلی ش کا فلفہ ہے جو کہ ساتویں صدی قبل میں کافلنی تھا۔ اس کا خیال تھا کہ سمندر کی سطے سے بخارات

<sup>(</sup>١) واكثر صاحب كى اس تقريركا أردورجد" قرآن اورسائن" كام عائع موجكا براغش

کو ہوا اٹھا کر لے جاتی ہے جو بعدازاں بارش کی صورت میں برستے ہیں۔ اس قلفے میں بادلوں کا کہیں ذکر نہیں ہے۔

دوسرا حوالہ جو ڈاکٹر کیمیبل نے دیا، اس میں پہلی بات یہ کی گئی کہ پانی بخارات میں تدیل ہوتا ہے، ہم اس بات سے انفاق کرتے ہیں، ہمیں بائبل کے ساتھ تطبیق کا رویہ اختیار کرنے پرکوئی اعتراض نہیں۔اس کے بعد بارش کا ذکر ہے اور پھر دوبارہ بادلوں کا۔ یہ سب بجالیکن یہ کمل آئی چکر نہیں ہے۔

الحمد للدقر آن اس آئی چکر کو بردی وضاحت کے ساتھ بیان کرتا ہے اور وہ بھی متعدد مقامات پر۔ بادلوں کا بنتا، ان کی حرکت، ان کا برسنا اور پھر پانی کی ووبارہ بخارات میں تبدیلی، ان سب مراحل کا ذکر قرآن میں موجود ہے۔

مندرجه ذيل آيات قرآني من جمين آبي چكر كاذكرماتا ب\_

سورهٔ نور، آیت: ۳۳

سورهٔ الزمر، آیت: ۲۱ بست سورهٔ مومنون ، آیت: ۱۸

سورهٔ روم ، آیت: ۲۳

- سورهٔ اعراف، آیت: ۵۷

سورة الفرقان ، آيات: ٣٨ \_ ٣٨ سورة فاطر ، آيت: ٩

سورهٔ جاشيه، آيت: ۵ سورهٔ ق ، آيت: ۹

سورهٔ واقعه، آیات: ۲۸ تا ۲۰ سورهٔ الملک ، آیت: ۳۰

قرآنِ مجيد كي مندرجه بالاتمام آيات كريمه من آبي چكر Water Cycle كاذكر

موجود ہے۔

ڈاکٹر ولیم کیمپیل نے اپنی گفتگو کا بیش تر وقت علم الجنین Embryology کے حوالے سے گفتگو میں صرف کیا ہے۔ میں نے نوٹ کیا تھا۔ ان کی تقریباً نصف گفتگو علم الجنین سے متعلق تھی۔ اس کے بعد انھوں نے ارضیات کے حوالے سے نبیتاً زیادہ گفتگو کی اور پھر چھ

دیگر موضوعات کے حوالے سے سرسری مفتلو کی۔

جہاں تک ارضیات کا تعلق ہے، جدید ماہرین ارضیات ہمیں بتاتے ہیں کہ زمین کا قطر تقریباً تمین بتاتے ہیں کہ زمین کا قطر تقریباً تمین بزار سات سو بھاس میل ہے، زمین کی سب سے باہری سطح شنڈی ہے لیکن اندرونی پر تیں انتہائی گرم اور پھلی ہوئی حالت میں ہیں، جہاں زندگی کا کوئی امکان موجود نہیں۔ اور یہ کہ زمین کی سب سے بیرونی پرت جس پر ہم آیا وہیں، نبتا انتہائی باریک ہے، اس کی موٹائی ایک میل سے لے کر ۳۰ میل تک ہے، چند جھے نبتا زیادہ موٹے ہو سکتے ہیں لیکن عموا یہ پرت ایک سے تیں موتی ہے۔

اس پرت یاسطے کے " ملنے" کے قوی امکانات موجود رہتے ہیں جس کی ایک وجہ "بل پرنے کاعمل" ہے، جس کے نتیج میں پہاڑ بنتے ہیں اور زمین کی سطح کو استحکام ملتا ہے۔ قرآن کی سور و نبامیں ارشاد ہوتا ہے:

﴿ اَلَمْ نَجْعَلِ الْاَرْضَ مِهْدًا ٥ وَالْجِبَالَ اَوْتَادًا٥ ﴾ [النباء: ٧-٦]

" کیا یہ واقعہ نیس ہے کہ ہم نے زیمن کوفرش بطیا اور پہاڑ وں کو بیخیں۔ "
قرآن یہ نہیں کہتا کہ پہاڑ وں کو میخوں کی طرح زیمن میں اوپر سے گاڑا گیا ہے بلکہ یہ
کہ پہاڑ وں کو میخوں کی طرح بنایا گیا ہے۔ اوتا وا کا مطلب خیے گاڑنے والی میخیں ہی ہوتا
ہے۔ آج جدید علم ارضیات بھی اس بات کی تائید کرتا ہے کہ بہاڑ وں کی جڑیں زمین میں
گرائی تک ہوتی ہیں۔ یہ بات انیسویں صدی کے دوسرے نصف میں سامنے آئی تھی کہ
پہاڑ کا بیش تر حصہ زمین کے اندر ہوتا ہے اور صرف تھوڑا ساحصہ ہمیں نظر آتا ہے، بالکل ای
طرح جیسے زمین میں گڑی ہوئی مین کا بیش تر حصہ ہماری نظروں سے اوجھل ہوتا ہے۔ یا جس

طرح" آئ سرگ" کورف چوٹی میں نظرآتی ہے جب کہ ۹۰ فی صدحصہ یانی کے اندر

سورهٔ غاشیه میں ارشاد ہوتا ہے:

. ﴿ وَإِلَى الْجِبَالِ كَيْفَ نُصِبَتُ ٥ ﴾ [الغاشيه: ١٩]

"اور بہاڑوں کوئیں دیکھتے کد کیے جمائے گئے؟" ایک اور جگدارشادِ باری تعالی ہے:

﴿ وَالْحِمَالُ أَرْسُهَا ٥ ﴾ [النازعات: ٣٢] " (اور يمازاس من كوركردي."

جدیدارضاتی نظریے اس بات کی تائید کرتے ہیں کہ پہاڑی سلیے سطح زمین کو استخام فراہم کرتے ہیں۔ پہاڑی سلیے سطح زمین کو استخام فراہم کرتے ہیں۔ ٹمام ماہرین ارضیات نہیں لیکن کئی ماہرین بھی کہتے ہیں۔ میں ڈاکٹر ولیم کیمپہل کو چیلنج کرتا ہوں کہ وہ علم ارضیات کی کئی ایک متند کتاب میں وہ بات دکھاویں جو انھوں نے کی۔ اور میں متند کتاب کا ذکر کررہا ہوں۔ ان کی '' ذاتی خط و کتابت'' کانہیں۔ دستاویزی جموت ما تک رہا ہوں۔

دوسری طرف ایک کتاب ہے جس کا نام ہے " زمین" (Earth)۔ یہ کتاب بیش تر یونیورسٹیوں کے ارضیات کے نصاب میں شامل ہے۔ اس کتاب کے مصنفین میں ڈاکٹر فریک پریس بھی شامل ہیں جو سابق امریکی صدر جمی کا در کے مثیر رہ چکے ہیں اور امریکہ کی اکیڈی آف سائنسز کے بھی صدر رہے ہیں۔ وہ اس کتاب میں کہتے ہیں کہ پہاڑ مثلث نما ہوتے ہیں، زمین کے اندر گرائی تک ان کی جڑیں ہوتی ہیں اور یہ کہ پہاڑ زمین کو استحکام فراہم کرتے ہیں۔

جب قرآن کہتا ہے:

﴿ وَجَعَلْنَا فِي الْأَرْضِ رَوَاسِيَ اَنْ تَمِيْدَبِهِمْ وَ جَعَلْنَا فِيْهَا فِجَاجًا سُبُلًا لَّعَلَّهُمْ يَهْتَدُوْنَ۞ [الانبياء: ٣١]

'' اور ہم نے زمین میں پہاڑ جمادیے تا کہ وہ انھیں لے کرڈ حلک نہ جائے اور اس میں کشادہ راہیں بنادیں ، شاید کہ لوگ اپنا راستہ معلوم کرلیں ۔'' ﴿ '' ہمیں کا در سے ترب سے میں میں معلوم سے انتہاں کے سور سے معلوم کر کیس ۔''

﴿ خَلَقَ السَّمُوٰتِ بِغَيْرِ عَمَى تَرَوْنَهَا وَٱلْفَى فِي الْكَرْضِ رَوَاسِيَ أَنْ تَمِيْدَبِكُمُ اللَّهُ فِي الْكَرْضِ رَوَاسِيَ أَنْ تَمِيْدَبِكُمُ اللَّهُ فِي الْكَرْضِ رَوَاسِيَ أَنْ تَمِيْدَبِكُمُ اللَّهُ فِي الْكَرْضِ رَوَاسِيَ أَنْ

"اس نے آ سانوں کو پیدا کیا بغیرستونوں کے جوتم کونظر آ کیں۔اس نے زمین میں پہاڑ جمادیے، تاکدوہ تعمیں لے کر ڈھلک نہ جائے۔"

﴿ وَٱلْعَٰى فِي الْأَرْضِ رَوَاسِيَ آنُ تَمِيْدَهِ كُمْ وَٱنْهُرًا وَسُبُلًا لَعَلَّكُمْ تَهُمَّدُوْنَ ٥ ﴾ [النحل: ١٥]

" اس نے زمین میں پہاڑوں کی مینیں گاڑویں تا کہ زمین تم کو لے کر ڈھلک نہ جائے، اس نے دریا جاری کیے اور قدرتی راستے بنائے، تا کہ تم ہدایت یاؤ۔"

سویا قرآن میں بھی پہاڑوں کا مقصد یمی بتایا گیا ہے کہ وہ سطح زمین کو استحکام فراہم کرتے ہیں۔ قرآن کی ان آیات میں یہ کہیں بھی نہیں گہا گیا کہ پہاڑ زلزلوں کو روکتے ہیں۔ ڈاکٹر ولیم کیمپیل نے اپنی کتاب میں یہ بات کھی ہے اور اپنی گفتگو میں بھی کہا ہے کہ پہاڑی علاقوں میں زلز لے زیادہ آتے ہیں اور یہ کریہاڑ زلزلوں کا باعث بنتے ہیں۔

یہاں قابل توجہ بات یہ ہے کہ قرآن میں بیاتو کھیں نہیں کہا گیا کہ پہاڑ زازاوں کو روکتے ہیں۔ عربی میں زائر لے کے لیے '' زازال' ' کا فقط استعال ہوتا ہے۔ ڈاکٹر کیمپیل چوں کہ عربی جانتے ہیں البندا یہ بات ان کے بھی علم میں ہوگ ۔ لیکن ان تینوں آیات میں ، جن کا میں نے حوالہ ویا ، کہیں بھی زائر لے کا لفظ استعال نہیں ہوا۔ ان میں جو لفظ استعال ہوتا ہو وہ ہے '' توبیدا " ، جس کے معنی '' و طلعے '' یا '' جبو لئے ہیں اور قرآن ان تینوں آیات میں کہی لفظ استعال کرتا ہے کہ زمین تصویل لے کر ڈھلک نہ جائے ، جبول ان تینوں آیات میں کہی لفظ استعال کرتا ہے کہ زمین تصویل لے کر ڈھلک نہ جائے ، جبول نہ پڑے ۔ اگر بہاڑ نہ ہوتے تو زمین حرکت کرتی ۔ یہی بات قرآن میں کہی گئ ہے اور کہی بات ڈاکٹر نجات کیمٹے ہیں۔ ڈاکٹر نجات کیمٹے ہیں۔ ڈاکٹر نجات کا کہنوں نے قرآن کے ارضیاتی تصورات پرایک کتاب کا تعلق سعودی عرب سے ہا در انھوں نے قرآن کے ارضیاتی تصورات پرایک کتاب کا تعلق سعودی عرب سے ہا در انھوں نے قرآن کے ارضیاتی تصورات پرایک کتاب کا تعلق سعودی عرب سے ہا در انھوں نے قرآن کے ارضیاتی تصورات پرایک کتاب کا تعلق سعودی عرب سے ہا در انھوں نے قرآن کے ارضیاتی تصورات پرایک کتاب کا تعلق سعودی عرب سے ہا در انھوں نے قرآن کے ارضیاتی تصورات پرایک کتاب کر دیتی ہے۔ اور یہ کی بات ڈاکٹر ولیم کیمپیل کے جملہ اعتراضات کے تفصیلی جو آبات فراہم کی دور ہی ہے۔

لینی ڈاکٹر ولیم کیمپیل کا کہنا ہے تھا کہ آگر پہاڑ زمین کو کا پینے سے روکتے ہیں تو پھر کیا وجہ ہے کہ پہاڑی علاقوں میں زلز لے زیادہ آتے ہیں؟

اور میرا جواب بیہ ہے کہ نہیں، قرآن میں کہاں لکھا ہوا ہے کہ پہاڑ زلزلوں کوروکتے ہیں؟ زلز لے کو تعریف کچھ یوں ہیں؟ زلز لے کو عربی میں زلز لے کی تعریف کچھ یوں کی گئی ہے:

Earthquake is due to convulsion of the superficial crust of the earth, due to relief of compressed siesmic waves, due to a crack in the rock or due to volcanic reaction.

زلزلے یا بھونچال کا ذکر قرآن سور او زلزال میں کرتا ہے، لیکن یہاں زلزال کا لفظ استعال نہیں ہور ہا بلکہ تمید بکم کالفظ استعال ہوا ہے بیٹی ڈولنے یا ڈھلکنے کا ذکر ہے۔ اس بیان کاتعلق ہے:

''اگر پہاڑ زلزلوں کو روکتے ہیں تو چھر پہاڑی علاقوں میں ہی زیادہ زلز لے کیوں آتے ہیں؟''

تواس بات کا جواب دیے کے لیے میں ایک مثال پیش کرتا چاہوں گا۔ فرض کیجیے میں کہتا ہوں کہ ڈاکٹر حضرات انسانوں کو لاحق ہونے والی بیار یوں اور امراض کا علاج کرتے ہیں۔ اب اگر کو فی شخص بھے پراعتراض کرتے ہوئے کہے کہ اگر ڈاکٹر بیار یوں کو تھیک کرتے ہیں تو پھر زیادہ مریض ہیتالوں میں کیوں پائے جاتے ہیں جہاں زیادہ تعداد میں ڈاکٹر موجود ہوتے ہیں، بہ نسبت گھروں کے ، جہاں ڈاکٹر نہیں ہوتے ؟ تو کیا اس معترض کا استدلال درست ہوگا؟

اب ہم سمندروں کے موضوع کی طرف آتے ہیں۔ قرآن مجید یں اللہ سجانہ و تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿ وَهُوَ الَّذِي مَرَجَ الْبَحْرَيْنِ هَٰذَا عَلْبٌ فُرَاتٌ وَهٰذَا مِلْمٌ أَجَاجٌ

وَجَعَلَ بَيْنَهُمَا بَرُزَعًا وَحِجْرًا مَّحْجُورًا ﴾ [الفرقان: ٥٣]

''اور وہی ہے جس نے دوسمندروں کو ملا رکھا ہے ، ایک لذیذ وشیریں دوسرا تلخ وشور۔اور دونوں کے درمیان ایک پردہ حاکل ہے۔ ایک رکاوٹ ہے جوانھیں

گرند ہونے سے رد کے ہوئے ہے۔"

ای طرح قرآن مجید کی سورۂ رحمان میں ارشاد ہوتا ہے:

﴿ مَرَجَ الْبَحْرَيْنِ يَلْتَقِيَانِ ٥ بَيْنَهُمَا بَرُزَجٌ لاَ يَبْغِيَانِ ٥ ﴾

[الرحمن: ٢٠٠١٩]

'' دوسمندروں کو اس نے چھوڑ دیا کہ باہم مل جائیں پھر بھی ان کے درمیان ایک پردہ حاکل ہے جس سے دہ تجاوز نہیں کرتے۔''

قدیم مفرین قرآن کے اس مقام کی دضاحت کرتے ہوئے بڑے پریشان ہوتے تھے کہ اس آیت کا کیا مفہوم بیان کریں۔ انھیں کڑوے اور شخصے پانی کا تو علم تھالیکن ہے کہ ایسی کوئی رکاوٹ ہے یا بروہ ہے جو انھیں آپل میں حل نہیں ہونے دیتا، اس بات کی وضاحت ان کے لیے مشکل تھی۔

کین آج علم بحریات ترقی کر چکا ہے، البذا ہم جانتے ہیں کہ جب ایک قتم کا پائی دوسری قتم کے پائی دوسری قتم کے پائی کے ساتھ ملتا ہے تو دونوں کے اجراء ایک دوسرے میں حل ہوتے ہیں اور یوں ایک طرح کا محلول تیار ہوتا ہے، یہ یکسال محلول، جس میں دونوں طرح کے پائی کی خصوصیات موجود ہوتی ہیں، لیکن یہ دونوں طرح کے پائیوں کو الگ الگ بھی رکھتا ہے۔ خصوصیات موجود ہوتی ہیں، لیکن یہ دونوں طرح کے پائیوں کو الگ الگ بھی رکھتا ہے۔ قرآن اس کے لیے ''مرزخ'' کی اصطلاح استعمال کرتا ہے۔ اس بات پر متعدد بوے سائنس دانوں کا اتفاق رائے ہے۔ جن میں امریکہ کے ایک سائنس دان Dr, Hay بھی شامل ہیں جو کہ بحری علوم کے ماہر ہیں۔

ڈاکٹر ولیم کیمپیل اپنی تناب میں لکھتے ہیں کہ بیتو ایک عام ہی بات ہے۔اور اُس دور کے مای میر بھی جانتے تھے کہ دوطرح کا پانی ہوتا ہے پیٹھا اور کڑوا۔اور حضرت محمد اپنے سفر شام کے دوران میں سمندری سنر کے ذریعے یا ان ماہی گیروں کے ساتھ گفتگو کے ذریعے اس صورت حال سے آگاہ ہوسکتے ہتھے۔

اب ہم آتے ہیں علم الجنین والے معاملے کی جانب۔ ڈاکٹر ولیم کیمپیل کی گفتگو کا نصف سے زیادہ حصداسی موضوع سے متعلق تھا۔ وقت مجھے اتنی اجازت نہیں ویتا کہ ہیں ان کی ہرغیر منطقی بات کا جواب دے سکوں۔ لہذا ہیں مختصر جواب دوں گا، مزید تفصیل کے لیے آپ میری کتاب '' قرآن اور جدید سائنس'' اور اس موضوع پرمیری تقاریر سے استفادہ کر سیری کتاب '' قرآن اور جدید سائنس'' اور اس موضوع پرمیری تقاریر سے استفادہ کر سیری کتاب '

کیا اور بیسارالوازمہ انھوں نے کینیڈاڈاکٹر کیتھ مورکو پیش کر دیا جو یو نیورٹی آف ورانڈ،

کیا اور بیسارالوازمہ انھوں نے کینیڈاڈاکٹر کیتھ مورکو پیش کر دیا جو یو نیورٹی آف ورانڈ،

کینیڈ ایمس اس شعبہ کے سربراہ ہیں اور دور حاضر میں ان کا شارطم الجنین کے بڑے ماہرین

میں ہوتا ہے۔ ان آیات واحادیث کے تراجم کا مطالعہ کرنے کے بعد جب ان سے تبعر سے

کے لیے کہا گیا تو انھوں نے کہا کہ ان میں سے بیش تر آیات اور احادیث تو جدید ترین

تحقیقات سے کمل مطابقت رکھتی ہیں۔ البتہ چند با تیس الی ہیں جنھیں نہوہ درست قرار دے

کے بیت ہیں اور نہ ہی غلط کہہ سکتے ہیں کیوں کہ جدید سائنس نے ابھی تک ان کی ممل وضاحت

مین ہیں کی۔ یعنی انھوں نے کہا کہ وہ خودان کے بارے میں کمل علم نہیں دکھتے۔ اور ان میں

دوآیات وہ تھیں جوتر تیب نزولی کے اعتبار سے قرآن کی اوّلین آیات ہیں:

﴿ إِثْرَا بِاسْمِ رَبِّكَ الَّذِي عَلَقَ ٥ عَلَقَ الْإِنسَانَ مِنْ عَلَقٍ ٥ ﴾

[العلق: ١٠٢]

''پڑھو! (اے نیگ!) اپنے رب کے نام کے ساتھ، جس نے پیدا کیا جس نے ''علقہ'' سے انسان کی تخلیق کی۔''

'علق'' ہے مراد کوئی چیلنے والی چیزیا جو تک نما چیز ہے۔

جہاں تک ڈاکٹر ولیم میمپیل کے اس بیان کا تعلق ہے کہ ہمیں کسی کتاب کا مطالعہ

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

کرتے ہوئے الفاظ کے وہی معنی سامنے رکھنے چاہئیں جواس وقت مراد لیے جاتے تھے جب کتاب تحریر ہوئی تھی۔ یا وہی معنی قبول کرنے چاہئیں جومعنی اوّلین مخاطبین کے نزدیک

میں ڈاکٹر کمپیل کی اس بات ہے اتفاق کرتا ہوں لیکن صرف بائبل کے معاطم میں۔
بائبل کے حق میں تو ان کی میہ بات بالکل درست ہے کیونکہ بائبل ایک ایسی کتاب ہے جس
کے خاطمین صرف اس دور کے لوگ تھے۔ بلکہ صرف بنی اسرائیل تھے۔ یہ بات بائبل میں
اس طرح بیان ہوئی ہے۔ بارہ حواریوں کے نام بیان کرنے کے بعد تحریر ہے۔

"ان بارہ کو بیوع نے بھیجا اور ان کو حکم دے کر کہا: "غیر قوموں کی طرف نہ جانا اور سامر یوں کے کسی شہر میں داخل نہ ہونا۔ بلکہ اسرائیل کے گھرانے کی کھوئی ہوئی بھیڑوں کے پاس جانا۔"[متی۔ باب ۱-۲۰۷]

یہاں انھیں غیرتوموں کی طرف جانے سے خود حضرت میسی ملیظ منع کر رہے ہیں۔ غیرتوموں سے کیا مراد ہے؟ غیرتوموں سے مراد ہندو ہیں،مسلمان ہیں، تمام غیریہودی

اقوام ہیں۔اس طرح متی کی انجیل میں دوبارہ کہا گیا ہے:

"میں اسرائیل کے گھرانے کی کھوئی ہوئی بھیروں کے سواکسی اور کے پاس نہیں بھیجا گیا۔"[متی۔ باب1-۳۸]

کویا بائل اور حضرت بسوع مسح مَلِيظ کا پیغام بدایت صرف بنی اسرائیل کے لیے تھا اور چونکہ یہ پیغام صرف ایک توم تک محدود تھا البندایہاں وہ معانی مراد لینا درست ہوگا جوان لوگوں کے نزدیک تھے۔

لیکن قرآن کا معاملہ مختلف ہے۔قرآن صرف اس دور کے عربوں کے لیے نازل نہیں ہوا تھا۔قرآن کا پیغام صرف مسلمانوں کے لیے بھی نہیں ہے۔ یہ قو پوری انسانیت کے لیے بھیام ہدایت ہے۔ اور ہرزمانے کے لیے بھیجا حمیا ہے۔

سورة ابراجيم من ارشاد موتاب

﴿ لَمُنَّا بَلَغٌ لِلنَّاسِ ﴾ [آبراهيم: ٥٦] ''يرايك پيغام بسب انسانوں كے ليے۔'' اى طرح سور ، بقره ميں كہا گيا:

﴿ الْقُوْاتُ هُدًى لِلنَّاسِ ﴾ [البقره: ١٨٥] '' قرآن انسانوں کے کیے سراسر ہدایت ہے۔'' سورۂ زمر میں ارشاد ہوتا ہے:

﴿ إِنَّا آنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتُبَ لِلنَّاسِ بِالْعَقِّ ﴾ الزمر: ٤١] " (اے بی ًا) ہم نے سب انبانوں کے لیے یہ کتاب بری تم پر نازل کردی ہے۔"

ان آیات سے پہ چانا ہے کہ قرآن کا پیغام پوری بی نوع انسانیت کے لیے ہے۔ ادر حضرت مجمد مطفے تیج آکو مرف مربوں کے لیے ہدایت دے کرنہیں بھیجا عمیا تھا۔

الله تعالى سورة انبياء من ارشا دفر ما تا ہے:

﴿ وَمَا آرْسَلُنكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَلَمِينَ ٥ ﴾ [الانبياء: ١٠٧]

"(اے نبی !) ہم نے تو تم کو دنیا والوں کے لیے رحمت بنا کر بھیجا ہے۔"

لبنرا جہاں تک قرآن کا تعلق ہے ،آپ قرآنی الفاظ کے معانی کو قطعاً اس دور تک محدود نیس کر سکتے جس دور میں یہ نازل ہوا تھا۔ کیونکہ اس کتاب کا پیغام کسی زمانے تک محدود نیس ہے۔

(اب ہم سابقہ کفتگو کی طرف او مجے ہیں) عکن کا ایک مطلب جو تک نما چیزیا چیکے والی چیز ہوتا ہے۔ ڈاکٹر کیتھ مور کہتے ہیں کہ جھے علم نہیں تھا کہ جنین کی ابتدائی مرحلے ہیں جو تک سے کوئی مشابہت ہوتی ہے یا نہیں۔ "البذا موسوف اپنی تجربہ کا میں کئے اور جنین کے ابتدائی مرحلے کا خورد بین سے جائزہ کینے کے بعد اس کا تقابل جو تک کی تصویر سے کیا اور وہ دونوں کے درمیان موجود جہت انگیز مشابہت کود کھے کر جران رہ گئے۔

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

ڈ اکٹر ولیم کیمپیل نے آپ کو بالکل مختلف تناظر دکھایا ہے۔ان کی کتاب میں جوتصویر ہے وہ مختلف رُخ سے ہے۔اور آپ جانتے ہیں کہ ایک ہی چیز کو جب مختلف تناظر میں دیکھا جائے تو وہ خاصی مختلف محسوس ہو کتی ہے۔

ڈاکٹر کیتھ مور سے • ۸ سوالات کیے گئے۔ ڈاکٹر کیتھ میور نے بیجی کہا کہ اگر بید • ۸ سوالات ان سے • ۳ سال قبل کیے جاتے تو شاید وہ پچاس فی صد سوالات کا بھی جواب نہ دے پاتے۔ کیوں کہ گزشتہ تمیں سال کے حرصے میں علم الجنین نے بہت زیادہ ترقی کی ہے۔ اور یہ بات ڈاکٹر کیتھ مور نے • ۱۹۸ ء کی دھائی میں کاتھی۔

اب صورت یہ ہے کہ ڈاکٹر کیتھ مور کا یہ بیان تحریری صورت میں بھی دستیاب ہے آور ان کی تفتگو کی ریکار ڈیک بھی موجود ہے۔آپ ویڈ پوکیسٹ میں خود بھی دیکھ سکتے ہیں۔تو اب میہ بتائے کہ ان کے اس بیان پریفین کیا جائے گا یا ڈاکٹر کیمپہل کے ساتھ ان کی ڈی مختگویہ؟

ڈاکٹر کیتھ مور نے یہ تحقیقات ایک کتاب کی مورت میں بھی پیش کی تھیں جس کا عوان تھا '' The Developing Human '' اس کتاب کواس سال کسی ایک مصنف کی کھی ہوئی بہترین طبی کتاب کا ایوار ڈبھی ملاتھا۔ اس کتاب کا اسلامی ایڈیشن ڈاکٹر عبد الجید الزندانی نے شابع کیا تھا جس پر ڈاکٹر مورکی تقد ہتی بھی موجود ہے۔

قرآن مجيد كي سور وكمومنون من ارشاد موتاب:

﴿ ثُمَّ جَعَلْنَا أُدُطْعَةً فِي قَرَارِ مَّكِيْنِ ٥﴾ [المؤمنون: ١٣]

" پھراہے ایک محفوظ جگہ ڈبکی ہوگی یوند میں تبدیل کیا۔''

سورہ کج میں بلکہ قرآن میں حمیارہ مقامات پریہ بات کئی گئی ہے کہ انسان کی تخلیق نطفے سے ہوئی ہے۔ اور نطفہ عربی زبان میں ' مالنے کی انتہائی قلیل مقدار'' کو کہتے ہیں۔ مثال کے طور پروہ مقدار جو پیالے کی تہہ ہے گئی رہ جاتی ہے یعنی قلیل ترین مقدار۔

آج ہم جانتے ہیں کہ ماده منوبی میں موجود کروڑوں جرفو موں میں سے کوئی ایک بھی

جنین کی تھکیل کے لیے کافی ہوتا ہے۔ اور آیا کی نہایت ہی چھوٹی مقدار ہوتی ہے جس کے لیے قرآن ' نطفہ'' کالفظ استعال کرتا ہے۔

قرآن مجيد كي سورة سجده مين ارشاد موتا ہے:

﴿ ثُمَّ جَعَلَ نَسْلَهُ مِنْ سُلِلَةٍ مِنْ مَّآءٍ مَّهِيْنِ ﴾ [السحده: ٨]
" تُحِراس كُنْل ايك ايست سے چلائي جوتقير پاني كي طرح كا ہے۔"

"ست یا سلالہ" سے مراد ہے کی چیز کاجو ہر، کی شے کا بہترین حصد۔ یا یول کہیے کہ کروڑوں جرثو موں میں سے وہ ایک جرثومہ جو بیٹنے کو بار آور کرنے کا باعث بنتا ہے۔

قرآن ای لیے تو یہاں لفظ "سلالة" يعنى ببترين حصداستعال كرتا ہے۔

سور ہُ الدھر میں مزید ارشاد ہوتا ہے: یک سیوس در میں میں میں میں میں میں میں میں میں استعمال کا میں اور میں استعمال کا میں استعمال کا میں استعمال ک

﴿ إِنَّا خَلَقْنَا الْإِنسَانَ مِنْ تُطْفَةٍ آمَشَاءٍ تَّبْتَلِيْهِ فَجَعَلْنَاهُ سَمِيْعًا بَصِيْعًا بَصِيْعًا بَصِيْعًا إِللَّهِ وَجَعَلْنَاهُ سَمِيْعًا بَصِيْرًا ٥٠ ﴾ [الدهر: ٢]

" بم نے انسان کو مخلوط نطف سے پیدا کیا تا کہ اس کا امتحال لیں اور اس غرض کے لیے ہم نے اسے سننے اور و کیمنے والا بنایا۔"

یہاں قرآن "نطفیہ امشاج" کالفظ استعال کرتا ہے۔ مینی مخلوط نطفہ کویا یہاں اشارہ بینوں اور مادہ منوبہ کی طرف ہے۔ کونکہ جنین کی تشکیل کے لیے ان دونوں کی ضرورت ہوتی ہے۔ جنین کے ارتقا کے مختلف مراحل کا ذکر قرآن بڑی تفصیل اور وضاحت کے ساتھ کرتا ہے۔

سورهٔ مومنون میں ارشاد ہوتا ہے:

﴿ وَلَقَدُ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ مِنْ سُلَالَةٍ مِّنْ طِيْنِ ٥ ثُمَّ جَعَلْنَاهُ مُطْفَةً فِيُ قَرَارٍ مَّكِيْنِ ٥ ثُمَّ جَعَلْنَاهُ مُطْفَةً فِي قَرَارٍ مَّكِيْنِ ٥ ثُمَّ خَلَقْنَا النَّطُفَةَ عَلَقَنَا الْعَلَقَةَ مُضْفَةً فَخَلَقْنَا الْعَلَقَةَ مُضْفَةً فَخَلَقْنَا الْعَلَقَةَ مُضْفَةً فَخَلَقْنَا الْمُضْفَةَ عِظَامًا فَكَسُونَا الْعِظَامَ لَحُمَّا ثُمَّ انشَّنَنهُ خَلَقًا آخَرَ فَتَهَارَكَ اللهُ آحْسَنُ الْخَالِفِيْنَ٥﴾ [المؤمنون: ١٤ - ١٢]

''ہم نے انسان کومٹی کے ست سے بنایا پھراسے ایک محفوظ جگہ فیکی ہوئی بوند میں تبدیل کیا ، پھراس بوند کو لوتھڑ نے کی شکل دی ، پھر لوتھڑ نے کو بوٹی بنا دیا ، پھر بوٹی کی آپڈیاں بنا کیں ، پھر پڈیوں پر گوشت چڑھایا، پھراسے ایک دوسری بی مخلوق بنا کر کھڑا کیا۔ پس بڑا بی بابرکت ہے اللہ، سب کاریگروں سے اچھا کاریگر۔''

مندرجہ بالا آیات میں بتایا گیا کہ انسان کی تخلیق ہوئی مُطفَة سے جو مائع کی انتہائی تلیل مقدار ہے۔

پھراسے ''قوادِ مَّکِیْنِ'' ہیں رکھا گیا لینی محفوظ جگہ پھروہ ''علقہ'' ہیں تبدیل ہوا لینی'' جونک نماشے''یا'' چپکنے والی شے''یا'' خون کا لوّکھڑا۔''

پرعلقه كوتبديل كيا كيا" مضغة" من اليني چائى موئى شے يابوأل -

مرمضعة س "عظاماً "يعنى بريال بنال كئير

مر "لعم" يني كوشت كالكليل مولى-

ان مین آیات قرآئی میں جین کے ارتقائی مراحل بوی وضاحت سے بیان کردیے کے ہیں۔سب سے پہلے تو نطفہ ، قراد مکین میں پنچتا ہے یعنی رحم مادر میں اور پھر وہ علقہ میں تبدیل ہوتا ہے۔ لفظ "علقة" کے تین معانی ہیں: پہلامعنی تو "چیکنے والی چیز" ہے اور یہ معنی بالکل درست ہے کیونکہ جنین رحم کی دیوار کے ساتھ چیکا رہتا ہے۔ دوسر سے معنی" جونک نماشے" ہیں۔اور جیسا کہ پہلے بھی وضاحت کر چکا ہوں کہ جنین اپنے ابتدائی مراحل میں واقعی جونک سے مشابہ ہوتا ہے۔شکل وصورت کے لحاظ سے بھی اور پھھاس لحاظ سے بھی اور پھھاس لحاظ سے بھی کہ جونک کی طرح اس کی پرورش بھی خون سے ہور بی ہوتی ہے۔

تیرے معانی ''خون کالوتھڑا'' بھی ہوتے ہیں اور اٹھی معانی پر ڈاکٹر ولیم کیمپیل نے اعتراض کیا ہے۔ اُٹھوں نے کہا ہے کہ یہاں قرآن غلطی پر ہے۔لیکن میں عرض کرنا چاہوں گا کہ قرآن ہر گرغلطی پڑئیں ہے بلکہ ڈاکٹر ولیم کیمپیل غلطی پر ہیں۔ کیونکہ آج، جب علم طب اس قدرتر تی کر چکا ہے، آج بھی ڈاکٹر کیتھ مور، برتنگیم کرتے ہیں کہ جنین ابتدائی مراحل ہیں خون کے لوقع کی ماند بھی نظر آتا ہے۔ آپ تصاویر کی مدد سے بھی اس بات کی تقد بی کر سکتے ہیں کہ علقہ تین سے چار ہفتے کی عمر میں لوقع سے مشابہ نظر آتا ہے۔ یا نہیں؟

ڈ اکٹر میں کی کتام اعتراضات کا جواب ایک جملے میں بھی دیا جاسکتا ہے اور وہ جملہ سیسے کہ:

'' قرآن میں جنین کے ارتقا کے مختلف مراحل کو ان کی شاہت کی بنا پر نام دیے گئے ہیں۔''

جنین بظاہرای طرح نظرا تا ہے جس طرح قرآن میں بیان کیا گیا ہے۔ پہلے مرسطے
میں واقعی اس کی شاہت او تحرے، جونک یا چیکنے والی چیزی طرح ہوتی ہے۔ پھر قرآن کہتا
ہے کہ علقه کو مصفحه میں تبدیل کیا جاتا ہے۔ یعنی دہ کی چبائی ہوئی شے کی ماند ہوجاتا ہے
اور یہ بات بھی درست ہے۔ ڈاکٹر کیتھ مور نے پلا بٹلک کے ایک کلاے کو وائتوں سے دہا
کر دیکھا۔ ڈاکٹر مور کھتے ہیں کہ علقہ کے مضعہ میں تبدیل ہونے کے بعد بھی '' چپکاؤ''
موجود رہتا ہے تقریباً ساڑھے آٹھ ماہ کی عمر تک۔ لیکن اس کا مطلب یہ نہیں کہ قرآن
کا بیان غلط ہے۔ قرآنی بیان ہالکل درست ہے کیونکہ '' جیسا کہ میں نے پہلے کہا، قرآن
نے یہ '' مجنین کی ظاہری صورت کی بنا پر دیے ہیں، بے شک جنین تقریباً آخر تک ' چپلنے
والی شے'' رہتا ہے لیکن اس کی ظاہری شاہت '' جونگ نما چیز'' کی بجائے '' چبائی ہوئی چیز''

آج علم الجمين كى جديد تحقيقات سے پت چلا بكر بديوں اور پول كى ابتدائى تكيل

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

پہیویں سے چالیویں دن کے درمیان ہوتی ہے۔ اور بظاہر ایک ڈھانے کی صورت نظر آتا شروع ہوجاتی ہے۔لیکن پٹول یعنی کوشت کی تھکیل کھل نہیں ہوئی ہوتی۔ یہ ساتویں اور آٹھویں ہفتے بیں کھل ہوتی ہے۔ جب کہ ہڈیاں بیالیسویں دن تک کھل ہوچکی ہوتی ہیں، ڈھانچہ بن چکا ہوتا ہے۔لہذا ثابت ہوا کہ قرآئی ترتیب بالکل درست ہے۔

لین سب سے پہلے علقہ پھر مصغة پھر عظاماً اور پھر نحماً قرآن کی بیان کردو ترتیب بی درست ترتیب ہے۔

ڈاکٹر کیتھ مورکا کہنا ہے کہ جدید علم الجنین کے بیان کردہ مراحل یعنی پہلا ، دومرا، تیمرا، چوتھا اور پانچواں مرحلہ اور ان کی تفاصیل انتہائی ویجیدہ اور عیمرالفہم ہیں۔ جب کہ صورت اور شاہت کی بنیاد پر بیان کردہ قرآنی مراحل سادہ اور آسانی سے بچھ میں آنے والے ہیں۔ ای لیے ڈاکٹر کیتھ مور کہتے ہیں کہ '' بچھے یہ بات مانے پرکوئی اعتراض نہیں کہ بھر خدا کے پینجمر سے کیونکہ قرآن مجید الیک الهامی کتاب می ہوسکتی ہے۔'' مینی یہ معلومات کی الیک کتاب می ہوسکتی ہے۔'' مینی یہ معلومات کی الیک کتاب می ہوسکتی ہیں جو معرف من اللہ ہوں۔ ۔'' مینی یہ معلومات کی الیک کتاب میں ہوسکتی ہیں جو معرف من اللہ ہوں۔ ۔'' میں میں ہوسکتی ہیں جو معرف من اللہ ہوں۔ ۔'' میں میں ہوسکتی ہیں جو معرف من اللہ ہوں۔ ۔''

قرآن مجيد كي سورة نساه عن ارشاد بارى تعالى ب:

﴿ إِنَّ الَّذِيْنَ كَفَرُوا بِالْتِنَا سَوْقَ نُصْلِيْهِمْ نَارًا كُلَّمَا نَضِجَتُ جُلُودُهُمْ بَنَّلْنَهُمْ جُلُودًاغَيْرَهَا لِيَلُوقُوا الْعَذَابَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَزِيْزًا حَكِيْمًا ﴾ [النساء: ٥٦]

'' جُن لوگوں نے ہماری آیات کو مانے سے افکار کر دیا ، انھیں پالیقین ہم آگ بیں جمونکیں کے اور جب ان کے بدن کی کھال گل جائے گی تو اس کی جگہ دوسری کھال پیدا کر دیں گے ، تا کہ وہ خوب عذاب کا مزہ چکھیں۔ اللہ بڑی قدرت رکھتا ہے اور اپنے فیصلوں کو ممل بیں لانے کی حکمت خوب جانتا ہے۔'' اس آیت کا تعلق''' درد کے احساس'' سے ہے۔ پہلے ڈاکٹر حضرات کا خیال تھا کہ درد

كاحساس كاتعلق صرف دماغ كے ساتھ جوتا ہے۔ليكن آج ہم يہ جانے ہيں كه درد كا

احساس صرف دماغ کی وجہ سے نہیں ہوتا بلکہ ہماری جلد میں بھی ایسے "Recepters" موجود ہوتے ہیں جو دردادر تکلیف کا احساس پیدا کرتے ہیں، انھیں Pain Recepters کہا جاتا ہے۔ قرآن مجید کی ندکورہ بالا آیت میں اللہ سجانہ وتعالیٰ کا ارشاد ہے کہ انکار کرنے والوں لینی کفار کو آگ کے حوالے کیا جائے گا اور جب ان کی کھال جل جائے گی تو ان کے جسم برنی کھال بیدا کردی جائے گی تا کہ انھیں دو بارہ درد کا احساس ہو سکے۔

ال آیت سے واضح طور پر پتہ چاتا ہے کہ جلد میں ایک کوئی خصوصیت موجود ہے جس کی وجہ سے درد کا احساس ہوتا ہے۔ لیکی قرآن اس آ عت میں Pain Recepters کی طرف اشارہ کرر ہاہے۔

تعانی لینڈی چانگ مائی ہوندرٹی کے شعبہ اناٹوی کے سربراہ پردفیسر تھاگا ڈاشان مرف اس ایک آیت کی وجہ سے مسلمان ہو چکے ہیں۔ ریاض ،سعودی عرب میں ہونے والی آٹھویں میڈیکل کانفرنس میں انھوں نے اعلان کیا:

أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهُ إِللَّا اللَّهُ وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدُ الرَّسُوْلُ اللَّهِ "شَمِّ شَهَادت ويَا بول كرالله تعالى كسواكوني معبودتين اورمحر الله تعالى ك يغام برين"

الله سجانه وتعالى قرآن جيدين ارشاد فرماتي بين

﴿ اللهُ الل

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

ت پرایمان لانے کے لیے کہ قرآن کلام خداوندی ہے۔ پھراوگ ایے بھی ہوں مے جنمیں

دس نشانیاں درکار ہوں گی اور پھھ ایسے جنعیں سونشانیاں درکار ہوں گی۔لیکن پھھ ایسے لوگ بھی ہوتے ہیں جوایک ہزارنشانیاں دیکھ کربھی ایمان نہیں لائیں گے۔

اليے او كول كے بارے من قرآن كبتا ہے:

(صُدِّ المِدْهُ عُمْى نَهُمْ لَا يَرْجِعُونَ ٥) [البقره: ١٨]

"ميبرے ميں، كو كے بين، الدھے بين، بداب ند بليس كے۔"

بائل بھی متی کی الجیل میں ان کے بارے میں کی کہتی ہے۔

''میں ان سے تمثیلوں میں اس لیے باتیں کرتا ہوں کہ وہ دیکھتے ہوئے نہیں ، بکھتا ان سنتا میں رنبیوں سنتا ، نہیں سمجھ '' مثل سید، بیون

د کیجتے اور سنتے ہوئے نہیں سنتے اور نہیں سمجھتے۔''[متی باب۱۳-۱۳] جہاں تک علم الجئین سے متعلق دیگر نکات کا تعلق ہے، ان کا ذکر میں ان شاء اللہ اپنی

جوانی تقریر می کرول گالیکن مجھے موضوع کے دوسرے جھے سے بھی انساف کرنا ہے لیمی "بائیل، سائنس کی روشی میں"

سب سے پہلے میں یوف کرنا ما موں کا کر آن سے ہمیں یہ اطلاع لمتی ہے: ﴿ لِلْكُلِّ اَجُلِ كِتَابُ مَن مُعُوا اللّٰهُ مَا يَشَاءُ وَ يُعْبِتُ وَ عِنْدَةَ أُمُّ

الْكِتْبُ٥) [الرعد: ٣٨\_ ٣٩]

"مردور کے لیے ایک کتاب ہے۔اللہ جو جاہتا ہے منا دیتا ہے اور جس چیز کو

وإبتاب، قايم ركمتاب، ام الكتاب اى كے پاس بــ،

لیمی اللہ تعالیٰ نے بہت کی کتابیں نازل فرمائی ہیں۔لیکن نام صرف چار کا ندکور ہے۔ تورات ، زبور ، انجیل اور قرآن ۔ تورات بھی وقی خداوندی ہے اور زبور بھی۔انجیل وہ وقی سرح حصہ یہ عیسیٰ مال کھی برنازل مدیک اور قرآن راہ بتال کی سرح سے میں سے بیٹر نیم

ہے جو حضرت عیسیٰ مَلِیٰظ پر نازل ہوئی اور قر آن اللہ تعالیٰ کی وہ وہی ہے جو اس کے آخرِی پیغیبر حضرت محمد منطق کیا کہ پرنازل ہوئی اور اللہ تعالیٰ کی جانب سے آخری وہی ہے۔

يهال ايك بات من واضح طور پريان كردينا جا بتا بول اور وه يه كه جس انجيل كوآج

کل میچی حضرات اپنی کتاب مقدسه قرار دیتے ہیں ، ہم مسلمانوں کے نزدیک بیدوہ انجیل نہیں

جو حضرت علی مُلِیناً پر نازل ہوئی تھی۔ ہمارے خیال میں بیمکن ہے کہ اس انجیل میں کلامِ خداوندی بھی شامل ہو۔ لیکن اس میں دیگر کی چیزیں بھی شامل ہیں۔ اس میں حوار بوں کا کلام بھی شامل ہیں۔ اس میں حوار بوں کا کلام بھی شامل ہیں۔ اور کچھ بے معنی اور ہمل با تیں بھی۔ مزید برآں اس میں کچھ فحش بیانات اور لا تعداد سائنسی اغلاط بھی موجود ہیں۔ اگر بائبل میں بائبل میں بھی بائبل میں سائنسی طور پر درست ہیں تو اس کا امکان موجود ہے کیونکہ بائبل میں کلام اللی کے شامل ہونے کا امکان ہم شلیم کرتے ہیں۔ لیکن سوال یہ ہے کہ اغلاط کے بارے میں کیا کیا جائے؟

کیا آپ مید پند کرتے ہیں کہ ان اغلاط کوخدا کی طرف منسوب کیا جائے؟

میں بیہ بات اپنے مسیحی بہن بھائوں کے سامنے بالکل واضح کر دینا چاہتا ہوں کہ میری محققگو کا مقصد کسی کی داہ زاری نہیں ہے۔ اگر بائبل اور سائنس پر گفتگو کرتے ہوئے میری

سمی بات سے آپ کی ولآزاری ہوتو میں اس کے لیے پیشکی معذرت خواہ ہوں۔

دیکھیے ہمارے پاس عبد نامہ قدیم ہے، عبد نامہ جدید ہے اور خدا کی آخری وی بھی ہمارے پاس قرآن کی صورت میں موجود ہے۔

جہاں تک ڈاکٹر ولیم میمیل کاتعلق ہے ، ان کے ساتھ میں خاص بے تکلفی برت سکتا ہوں کیونکہ وہ ایک کتاب لکھ بچلے ہیں جس کاعنوان ہے'' قرآن اور بائبل تاریخ اور سائنس کی دوشن میں۔''

وہ ایک بیان دے بھے ہیں اور ویسے بھی وہ ایک ڈاکٹر ہیں لہٰذا ان کے معالمے میں بھے تکلف ہر سیحی بہن بھا تیوں کا تعلق مجھے تکلف ہرتے کی کوئی ضرورت نہیں ہے لیکن جہاں تک دوسرے سیحی بہن بھا تیوں کا تعلق ہے اگر دوران گفتگوان کے جذبات مجروح ہوں توان سے میں معذرت خواہ ہوں۔

بائبل ہمیں بناتی ہے کہ خدانے کا ئنات کو چددن میں پیدا کیااور بائبل میں اور شام کا بھی ذکر کرتی ہے یعنی چوہیں گھنٹے والے دن کی طرف اشارہ کرتی ہے۔ سائنس دان ہمیں بتا جے ہیں کہ چوہیں گھنٹے والے چددنوں میں کا ئنات کی تفکیل ممکن ہی نہیں ہے۔

قرآن بھی اس حوالے سے چھاہام کا ذکر کرتا ہے۔ حربی لفظ ایام ہے جس کا واحد ہوم ہوتا ہے۔ لفظ ہوم کا مطلب چوہیں کھنٹے کا ایک دن بھی ہوتا ہے اور اس سے مرادطویل عرصہ بھی ہوسکتا ہے بینی ''ایک زماند۔'' اور یہ بات تسلیم کرنے میں کسی سائنس وان کو کوئی اعتراض نہ ہوگا کہ دنیا چے''طویل وتفول''یا''زمانوں'' میں مخلیق ہوئی ہو۔

دوسرا نکتہ یہ ہے کہ بائل اپنی بالکل ابتدائی آیات بعنی آیات ساتا ۵ میں یہ بتاتی ہے کہ روشی پہلے ون تخلیق ہوئی جب کہ روشی کے اسباب سورج اورستارے وغیرہ جو تھے دن مخلیق ہورہ جی اسباب و ذرایع چو تھے دن تخلیق ہوں جب کہ روشی کے اسباب و ذرایع چو تھے دن تخلیق ہوں جب کہ روشی پہلے ہی دن تخلیق ہو چی ہو۔ یہ ایک بالکل غیر سائنسی بات ہے۔ مزید برآں تیسرا نکتہ یہ ہے کہ آیات نمبر ۹ تا ۱۳ میں بتایا جارہا ہے کہ زمین تخلیق ہوئی تو اگر زمین اس مرطے میں تخلیق ہوری ہے تھے۔ دن اور اس مرطے میں تخلیق ہوری ہے تھے۔ دن اور رات کا انصور ہی رات کا انصور ہی تا در اس کا انصور ہی دن اور رات کا تصور ہی

ممكن نبيس قعابه

چوتھا نکتہ یہ کہ کتاب پیدایش، پہلے باب کی آیات 9 تا ۱۳ ہمیں بتاتی ہیں کہ زمین کی تفکیل تیسرے دن ہوئی تھی جب کہ آیات ۱۹ تا ۱۹ سے پتہ چلتا ہے کہ سورج اور چاند چوتھے دن بنائے گئے۔ لیکن جدید سائنس ہمیں بتاتی ہے کہ زمین دراصل سورج ہی کا ایک حصہ ہے، لہذا اس کا سورج سے پہلے تخلیق ہونا ممکن ہی نہیں ہے۔ یہ غیر سائنس بات ہے۔

پانچوال نکتہ یہ ہے کہ کتاب پیدایش پہلے باب کی آیات نمبر ۹ تا ۱۳ ہمیں بتاتی ہیں کہ زمین پرگھاس اور بوٹیاں اور در خت تیسرے دن تخلیق ہوئے جب کہ سورج کی تفکیل چوتھے دن ہوئی جیسا کہ آیات ۱۹ میں درج ہے۔ سائنس کا سوال یہ ہے کہ سورج کی روشی کی روشی کے بغیر نباتات کی نشو ونما اور بھاکس طرح ممکن ہے؟

چھٹا نکتہ میر کہ کتاب پیدایش باب ا، آیت کا میں کہا گیا ہے کہ:

''سوخدانے دوبڑے نیر ہنائے۔ایک نیرا کبر کہ دن پڑھم کرے اور ایک نیر اصغر کہ دات پڑھم کرے اور اس <del>نے ستار دل کو بھی بنایا۔''</del>

اس آیت اور آیات ما قبل و مابعد سے پیتہ چلتا ہے کہ چاند اور سورج دونوں روش اجسام ہیں لیکن ہم جانتے ہیں کہ یہ بات مسلمہ سائنسی حقائق کے خلاف جاتی ہے۔

کی اوگ مطابقت پیدا کرنے کے لیے بیمونف اختیار کرتے ہیں کہ بائبل میں بیان کردہ چھ دن بھی درحقیقت چھ زمانے ہیں لیکن ان کی بیہ بات بھی غیر منطقی ہے۔ کیوں کہ آپ صاف د کھ سکتے ہیں کہ بائبل میں منح کا بھی ذکر ہور ہا ہے اور شام کا بھی جو اس بات کا جبوت ہے کہ یہاں چوہیں کھنے والا دن ہی مراد ہے۔ لین بالغرض میں یہ غیر منطقی دلیل شلیم کر بھی لوں تو اس طرح زیادہ سے زیادہ پہلے دو نکات کا جواب ملتا ہے جب کہ باتی ماندہ جارسوالات پھر بھی جواب طلب ہی رہ جاتے ہیں۔

بعض لوگ یہ کہتے ہیں کہ اگر یہال عام دن ہی مراد ہے تو پھر نیا تات چوہیں گھنے روشن کے بغیر بھی گزار سکتی ہیں۔ میں کہتا ہوں چلیے آپ کی یہ بات سلیم کے لیتے ہیں لیکن اس طرح نباتات والاسئلة وحل بوتا ہے دیگر مسائل پھر جواب طلب رہ جاتے ہیں۔ آپ
'' چت بھی میری ، پٹ بھی میری'' والا روین بیس اپنا کتے۔

لہذا اب میں سے بات ڈاکٹر ولیم کمپیل پر چھوڑ دیتا ہوں۔ ان کے پاس دوصورتیں ب:

یا تو دہ بیشلیم کرلیں کہ دن سے مراد ایک طویل زمانہ ہے تو آپ پہلا اور تیسرا کلتہ طل کرلیں مے لیکن دوسرا ، چوتھا ، پانچواں اور چھٹا کلتہ حل طلب رہ جائے گا۔

دوسری صورت یہ ہے کہ وہ دن کو ۲۴ سی کے کاعام دن ہی فرض کریں ، اس صورت ہیں وہ صرف پانچویں کتے کا جواب مہیا کر دیں گے لیکن باقی تمام نکات حل طلب رہ جا کیں گے۔
اب جہاں تک زمین کا تعلق ہے اس بارے میں متعدد سائنسی نظریات موجود ہیں۔ یہ نظریات محض مفروضے ہیں جو درست بھی ہو کتے ہیں اور غلط بھی۔لیکن یا تو زمین بالآ خرفنا ہو جائے گی اور یا ہمیشہ موجود رہے گی۔ ان میں سے کوئی ایک نظریہ ہی درست ہوسکتا ہے دونوں باتیں بیک وقت درست ہیں ہوسکتیں۔ یہ ایک غیرسائنسی بات ہوگی۔

لیکن مسئلہ سے کہ بائبل یہی کہتی ہے یعنی دونوں باتوں کا ذکر کرتی ہے۔عمرانیوں کے نام پولس رسول کے خط کے پہلے باب کی گیارھویں اور بارھویں آیت میں کہا گیا ہے: ''اے خداوند!

تونے ابتدا میں زمین کی نیو ڈالی
اور آسان تیرے ہاتھ کی کاریگری ہیں
وہ نیست ہوجا کیں گے مگرتو باقی رہےگا
ادر وہ سب پوشاک کی مانند پرانے ہوجا کیں مے۔''
اس طرح کتاب زبور کے باب نمبر ۱۰۱ میں کہا گیا:
''تونے قدیم سے زمین کی بنیاد ڈالی
آسان تیرے ہاتھ کی صنعت ہے

11

وہ نیست ہوجا کیں محے پر تو یاتی رہے گا۔''

لیکن دوسری طرف اس کے بالکل برعکس اور متضاد بیانات بھی بائبل میں موجود ہیں۔

''انسان کواس ساری محنت ہے جووہ کرتا ہے کیا حاصل ہے؟

ایک پشت جاتی ہےاوردوسری پشت آتی ہے پرز مین بمیشہ قائم رہتی ہے۔'

[واعظ، باب اسسم

اس طرح زبور میں کہا گیا:

''اوراپے مقدس کو پہاڑوں کی ما ٹیرنتیر کیا اور زمین کی ما نند

جےاس نے ہمیشہ کے لیے قائم کیا ہے۔" [زبور،باب ۲۸\_۲۹]

اب میں میہ بات ڈاکٹر ولیم کیمپیل پرچھوڑ دیتا ہوں کہ وہ خودانتخاب کرلیں کہ کون می بات غلط ہے کیونکہ دونوں بانٹس بیک وقت تو درست نہیں ہوسکتیں۔ دنیا بیک وقت فانی اور

، غیرفانی نہیں ہوسکتی ہے۔

اب ہم آسان کی طرف آتے ہیں۔ بائل میں کہا گیا ہے:

''اورآ سان کے ستون کا پیتے ہیں

اوراس کی جمز کی سے حمران ہوتے ہیں۔' [ایوب، باب۲۶۔۱۱]

جب كه قرآن ميں ارشاد ہوتا ہے:

﴿ خَلَقَ السَّمُوٰتِ وَالْكَرْضِ بِغَيْرٍ عَمَدٍ ﴾ [لقنن: ١٠]

''اس نے آسانوں کو پیدا کیا بغیرستونوں کے۔''

بائبل كہتى ہے كمآسان كے ستون ہيں،قرآن كہتا ہے كمآسان بغيرستونوں كے ہے،

كيا آپ خورنېين د كيه سكته كه آسان كے ستون موجود بي يانېين؟

بائبل نەصرف مە كېتى ہے كە آسان كے ستون بيں بلكەدە تو زمين كے بارے ميں بھى يهى بات كرتى ہے:

----

''زمین کے ستون خداوند کے ہیں

اس نے دنیا کوان بی پر قامیم کیا ہے۔ "[سیموئیل ندا، باب ۲-۸]
در خین اور اس کے سب باشند ہے گداز ہو گئے ہیں
میں نے اس کے ستولوں کوقامیم کردیا ہے۔ "[زیور، باب ۷۵-۳]
دروہ زمین کواس کی جگہ سے ہلا دیتا ہے

اوراس كستون كافي كلت يس- "إليب، باب ٩-١٦] اب بم آت بين غذائيات كي طرف-كتاب بيدايش من كها كيا:

''اور خدانے کہا دیکھو میں تمام روئی ، زمین کی کل نیخ دارسبزی اور ہر درخت جس میں اس کا نیج دار پھل ہو، تم کو دیتا ہوں ، بیتمہا رے کھانے کو ہوں۔''

[پيرايش، باب١،٢٩]

آج ایک عام آدی بھی بخو بی جانتا ہے کہ کچھ نے دار نباتات اس قدر زہر ملی ہوتی میں کہ انسی کے ایک عام آدی بھی بخو بی جان ہے کہ چیں کہ انسی کھانے والا بھی طور پراپی جان سے ہاتھ دھو بیٹھے گا۔ جب کہ بائبل کہتی ہے کہ ایسے تمام پھل کھانے کے لیے بیں۔ میں امیدر کھتا ہوں کہ ڈاکٹر کمپیل اپنے مریضوں کو بید پھل نہیں دیتے ہوں گے۔

بائبل میں ایک ایسا طریقہ کار بتایا گیا ہے جس کی مدد سے سیمعلوم کیا جاسکتا ہے کہ کون حقیقی ایماندار ہے۔

'' اور ایمان لانے والول کے درمیان سیم عجزے ہول گے۔

وہ میرے نام سے بدروحوں کو تکال لیں گے۔

نیٰ نی زبانیں بولیں گے۔

سانپوں کو اُٹھالیں ہے۔

رایک سائنسی شد ہے۔ سائنس کی اصطلاح میں ہم اسے ایک

Test کہ کتے ہیں۔ جس کے ذریعے ایک حقیق مسی کا پیتہ جلایا جا سکتا ہے۔

اپی زندگی کے گزشته دس سالوں کے دوران میں ، مجھے بلا مبالغہ ہزاروں عیسائیوں سے واسطہ پڑا ہے جن میں عیسائیت کے مبلغین بھی شامل تھے۔لیکن میں نے آئ تک کوئی ایک بھی ایسائی نہیں و یکھا جو انجیل کے اس امتحان میں کامیاب ہو سکے۔ میں نے کوئی ایک بھی عیسائی نہیں و یکھا جو زہر کھائے لیکن اس پر زہر کام نہ کرے۔سائنسی اصطلاح میں ہم اس امتحان کو تعیسائی نہیں و یکھا جو زہر کھائے لیکن اس پر زہر کام نہ کرے۔سائنسی اصطلاح میں ہم اس امتحان کو وہ تا کام ہو جائے گا۔اگر غلط آ دمی زہر کھائے گا تو مر جائے گا۔ کوئی غلط آ دمی یہ امتحان دیے تا کام ہو جائے گا۔اگر غلط آ دمی زہر کھائے گا تو مر جائے گا۔کوئی غلط آ دمی یہ امتحان دیے کی جرائے بی نہیں کرے گا۔اگر آ پ ایک جیتی عیسائی نہیں ہیں تو آ پ بھی یہ امتحان نہیں دیں گے۔

میں نے ڈاکٹر ولیم کیمبل کی کتاب "Light of History & Science کی حقیق مسیحی کے دور میرا خیال ہے کہ وہ ایک حقیق مسیحی بیل ۔ اور میر کی خواہش ہے کہ کم از کم وہ یہ امتحان ضرور دیں۔ میں ان سے یہ تو نہیں کہ سکتا کہ وہ کو کی خطرناک زہر کھا کر دکھا کیں کیونکہ اس طرح تو ہمارا یہ مباحثہ ہی خواب ہوجائے گا۔ میں ان سے صرف یہ درخواست کروں گا کہ وہ ہمیں نئی زبانیں بول کر دکھا کیں۔ آپ میں سے بہت سے لوگ یہ جانتے ہوں گے کہ ہندوستان میں ایک ہزار سے زیادہ مختف میں اور لیج موجود ہیں۔ ان میں سے کا زبانیں اور لیج موجود ہیں۔ ان میں سے کا زبانیں ایک ہیں جنعیں سرکاری زبان کا درجہ طاصل ہے۔ میں ڈاکٹر صاحب سے درخواست کرتا ہوں کہ دہ صرف بین الفاظ ان کا درخواست کرتا ہوں کہ دہ صرف بین الفاظ ان کا درخواست کرتا ہوں کہ دہ صرف بین الفاظ ان کا درخواست کرتا ہوں کہ دہ صرف بین الفاظ ان کا

ڈاکٹر صاحب کی مدد کے لیے میں انھیں سورو بے کا نوٹ بھی پیش کر دیتا ہوں۔ اس نوٹ پر بیہ سترہ زبانیں موجود ہیں۔ انگریزی اور ہندی سمیت۔ انگریزی میں One Hundered Rupees تو وہ پڑھ ہی لیس گے۔ ہندی میں انہیں بتا دیتا ہوں'' ایک سورو ہے''

۔۔ محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

اب باتی پیدرہ زبانوں میں یہ تین الفاظ وہ بول دیں۔ میں جانتا ہوں کہ الجیل کے بیان کے مطابق انہیں بدز بانیں بغیر کی کی دد کے بولی جائیس لیکن میں ان کی مدد کررہا مول کول کہ میں چاہتا مول کہ کوئی تو بیشٹ پاس کرے۔ میں نے تو آج تک کوئی ایسا فخف نبيل ديكها جوبيامتحان بإس كرسيك

لېذاميں پينوٹ انھيں پيش کرتا ہوں۔ وہ پيرتمن الفاظ پندرہ زبانوں ميں پڑھ ديں۔ "أيك سورويي،"

اب ہم آبیات یا ''علم الآب' Hydrology کا ذکر کرتے ہیں۔ بائیل میں کہا

''میں اپنی کمان کو بادل میں رکھتا ہوں

وہ میرے اور زمین کے درمیان عبد کا نشان ہوگی

اوراييا ہوگا كەجب ميں زمين پر بادل لاؤں گا

تو میری کمان بادل می دکھائی دے گی

اور میں اپنے عہد کو جومیرے اور تمہارے

اور ہرطرح کے جاندار کے درمیان ہے، یا دکروں گا

اور تمام جان داروں کی ہلاکت کے لیے پانی کا طوفان پھر نہ ہوگا

اور کمان بادل جس ہوگی اور جس اس پر نگاہ کروں گا

تا كەن ابدى عبدكويا دكروں جوخداك

اورزین کے سب طرح کے جاندار کے درمیان ہے

پس خدانے نوح سے کہا

كهيدال عبد كانثان ب

جویس اینے اور زمین کے کل جا تداروں کے درمیان قایم کرتا ہوں۔''

[ پيدايش، باب ٩ \_ ١١ ـ ١٣]

4

مندرجه بالابیان سے معلوم ہوتا ہے کہ طوفان نوح کے اترنے کے بعد بیع مدخدا اور حضرت نوح مَلاِيلًا کے مابین ہوا اور اس کی نشانی کے طور پر فلک میں قوس قزح نظر آئی ۔ یعنی اس سے پہلے قوس قرح نہیں ہوا کرتی تھی ۔لیکن یہ ایک غیرسائنی بیان ہے۔ یہ بات کیوں کرنشلیم کی جاسکتی ہے کہ طوفان نوح مَالِنا سے قبل بادل تو ہوتے تھے۔ بارش تو برتی تھی کیکن قوس قزح نہیں بنتی تقی رکیا اس وقت Law of Refraction موجودنہیں تھا آ یقینا حضرت نوح مَالِیلا کے دور سے پہلے بھی بے شار مرتبہ قوس قزح بنتی رہی ہوگی۔ اب ہم آتے ہیں علم طب کی جانب۔ انجیل میں گھر کوکڑھ کی وباے محفوظ کرنے کے لياك طريقه بنايا كما ب، جو مجمد يول ب ''اور دہ اس گھر کو یاک قرار دینے کے لیے دویرندے اور دیو دار کی لکڑی اور سرخ کیڑا اور زوفالے اوروہ ان پرندوں میں ہے ایک کوٹی کے کسی برتن میں ہتے ہوئے یانی پر ذرج کرے \_\_\_ پھروہ دیودار کی لکڑی اور زوفا اورسرخ کیڑے اوراس زنده برندے کو لے کر ان کواس ذری کیے ہوئے پرندے کے خون میں اور بہتے ہوئے یاٹی میں غوطہ دے اورسات باراس کمر پرچیز کے اوراس برندے کے خون سے اور ہتے ہوئے یانی ۔ اور زندہ پرندے، و بودار کی لکڑی اور زوفا اور

سرخ کیڑے ہے اس کھر کوصاف کرے

اوراس زندہ پرندے کوشمرے باہر

کھلے میدان میں چھوڑ دے

یوں وہ گھر کے لیے کفارہ دے تو گھرپاک تھہرے گا۔''[احبار،باب،۱۳–۳۹،۵۳]

یعنی کھر کو کوڑھ کے جراثیم سے پاک کرنے کے لیے اس میں خون چھڑکا جائے۔ آپ
جانے ہیں کہ خون جراثیم کو چھیلانے کا بہترین ذریعہ ہے نہ کہ جراثیم کوختم کرنے کا۔
مجھے اُمید ہے کہ ڈاکٹر کیمیل اس طریقہ سے اپنے آپیشن تھیڑ کی صفائی نہیں کرتے
ہوں گے۔

ہم سب جانتے ہیں کہ نفاس کا خون ، وہ خون جو بیجے کی پیدایش کے دوران یا اس کے بعد آتا ہے نا پاک ہوتا ہے لیکن بائبل اس بارے میں کہتی ہے:

''اورخداوندنے مویٰ سے کہا

نی اسرائیل سے کہدکہ

اگرکوئی عورت حاملہ ہوا دراس کالڑ کا ہو

تووه ملمات دن تاپاک رہے گی در چیز سر میں میں میں میں

جیے حیض کے ایام میں رہتی ہے

اورآ تھویں دن لڑکے کا ختنہ کیا جائے

اس کے بعد تینتیں دن تک وہ طہارت کے خون میں رہے اور جب تک اس کی

طہارت کے ایام پورے نہ ہول تب تک نہ تو کسی مقدس چیز کوچھوئے

اور ندمقدس مقام میں داخل ہو۔

اوراگراس کے لڑکی ہو

تووه دو ہفتے ناپاک رہے گی

جیے چین کے ایام میں رہتی ہے

اس کے بعد چھیاستھ دن تک وہ طہارت کے خون میں رہے۔''

[احبار-باب۱۱-۲،۱]

لیعنی اگر وہ بیٹے کوجنم ویتی ہےتو چالیس دن ناپاک رہے گی لیکن اگر وہ بیٹی کوجنم ویتی ہےتو چالیس دن ناپاک رہے گی لیکن اگر وہ بیٹی کوجنم ویتی ہےتو پورے استی دن تک ناپاک رہے گی۔ بیس ڈاکٹر کیمپیل سے درخواست کروں گا کہ وہ وضاحت فرما ئیس کہ اس کی کیا وجہ ہے؟ سائنسی طور پر مورت بیٹی پیدا ہونے کی صورت بیس دیے وضاحت فرما ئیس کہ اس کی کیا وجہ ہے؟ سائنسی طور پر مورت بیٹی پیدا ہونے کی صورت بیس دیے وضاحت فرما ئیس کہ اس کی کیا وجہ ہے۔

انجیل میں کمی عورت کی بدکرداری ثابت کرنے کے لیے بھی ایک امتحان بیان کیا گیا ہے۔ اس کی تفصیل گنتی کے باب فیر ۵ کی آیات ۱۱ تا ۳۱ میں موجود ہے۔ میں اس کا خلاصہ بیان کرتا ہوں۔

"ارسی کی بیوی گراہ ہو کراس سے بے وفائی کرے ..... پر نہ تو کوئی شاہد ہو
اور نہ وہ عین فعل کے وقت پکڑی گئی ہو ..... تو وہ مخص اپنی بیوی کو کا بن کے
پاس لائے ..... اور کا بن مٹی کے ایک برتن میں مقدس پائی لے ..... اور مسکن
کے فرش کی گرد لے کراس پائی میں ڈالے ..... اور وہ کڑوا پائی اس مورت کو
پلائے .... جب وہ اس کو پائی پلا چکے گاتو ایسا ہوگا کہ اگر وہ نا پاک ہوئی ..... تو
وہ پائی جولعت کو لا تا ہے اس کے پیٹ میں جا کرکڑوا ہو جائے گا، اس کا پیٹ
پول جائے گا، اس کی ران مر جائے گی ..... پراگر دہ نا پاک نہیں ہوئی بلکہ
پاک ہے تو بے الزام تھہرے گی اور اس سے اولا دہوگی۔"

تَنتَى - باب نمبر۵ <sub>- ۳۱</sub>،۱۱۱]

آپ جانے ہیں آج کل عدالتوں ہیں اس ضم کے بے شارکیس پوری دنیا میں فیصلے
کے ختظر ہیں۔ جن ہیں عورت پر اس شک کا اظہار کیا گیا ہے کہ وہ بد کردار ہے۔ بلکہ جھے
اخبارات سے معلوم ہوا ہے کہ اس عظیم ملک امریکہ کے صدر جناب بل کلنٹن پر بھی چندسال
پہلے اس شم کے الزامات لگائے گئے تھے۔ ہیں سوچتا ہوں کہ امریکی عدالتیں ایسے مواقع پر
انجیل میں بتایا گیا ہے امتحان کیوں نہیں لیتیں ؟

ریاضی بھی سائنس کا ایک شعبہ ہے اور انتہائی اہم شعبہ ہے۔ اس حوالے سے دیکھا

جائے تو بائبل میں ہمیں سینکڑوں تضا دات نظر آتے ہیں۔ میں ان میں سے صرف چدی کا ذکر کروں گا۔

جب تی اسرائیل کو بابل سے رہائی کی تو وہ واپس آئے۔ان کی فہرست بائبل میں موجود ہے۔عزرا کے درسرے باب کی آیات نمبر ۱۳ تا ۱۳۳ اور تحمیاہ باب نمبر ۱۵ یات عات ۱۵۔ ان آیات میں کمل فہرست دی گئی ہے۔لیکن ان دولوں فہرستوں میں کم از کم ۱۸ جگہ تضاوات موجود ہیں۔

مزید برآں کتاب عزرا میں کل تعداد بیالیس ہزار تین سوساٹھ بتائی گئی ہے جب کہ خمیاہ میں بھی کل تعداد یہی بتائی گئی ہے بعنی بیالیس ہزار تین سوساٹھ کیکن جب میں نے خود اس تعداد کوجع کیا تو جواب بالکل مختلف تھا۔

لینی عزرامیں بیان کی گئی تعداد انتیس ہزار آٹھ سواٹھارہ بنتی ہے۔ای طرح نحمیاہ میں بیان کی گئی تعداد کو جمع کیا جائے تو وہاں بھی میزان اکتیس ہزار انا نوے (۴۸۰،۸۹) آئے گا۔

اگر بائل کا مصنف سیدها سادا میزان بھی نہیں کرسکتا تھا تو کیا اس کتاب کو خدا کی جانب سے نازل کردہ تعلیم کیا جاسکتا ہے؟ نعوذ باللہ

آ کے چلیے ۔عزرامی کہا گیا ہے کہ:

''ان كے ساتھ دوسوگانے والے اور گانے واليال تحيس''

جب كرمياه من كها جار باب:

"اوران كے ساتھ دوسو پينتاليس كانے والے اور كانے واليال تھيں \_"

اب آپ ہی ہتا ہے کہ یہ تعداد دوسوتھی یا دوسو پیٹتالیس؟ کیوں کہ بات ایک ہی سیاق وسباق میں مور بی ہے لیکن ریاضیاتی تفناد موجود ہے۔ای طرح سلاطین ۲ کے باب نبر ۲۳ میں تحریر ہے:

"اور يهوياكين جبسلطنت كرف لكاتو الخاره يرس كاتحا اور يروثلم على اس

نے تین مینے سلطنت کی۔"[آیت نمبر۸]

لیکن تواریخ ۲ے باب نمبر۳۹ میں کہاجار ہاہے:

" يهويا كين آئھ برس كا تھا جب وہ سلطنت كرنے لگا اور اس نے تين مينے دس دن حكومت كي - " [ آيت نمبر ٩ ]

تضاد بالكل واضح ہے۔ میں ڈاكر كيميل سے يو چھنا جا موں گا كہ جب يہويا كين نے

سلطنت شروع کی تو اس کی عمر آتھ برس تھی یا اٹھارہ برس؟ اور بی بھی کہ اس نے حکومت مہینے کی میا تین مہینے اور دس دن؟

مزید برآل بائبل میں بیکل سلیمانی کا ذکر کرتے ہوئے سلاطین ۔ا کے باب عک آیت نمبر۲۹ میں تحریرے:

''اور دل اس کا چار انگل تھا اور اس کا کنارہ پیالہ کے کنارہ کی طرح گل سوس کے مانند تھا اور اس مین دو ہزار بت کی سائی تھی۔''

دوسری جگدیعنی تواریخ ۲۰، باب، آیت ۵ می بیکل سلمانی می کے ذکر اس بد بات

ال طرح خدکورے:

''اوراس کی موٹائی چارانگل کی تھی اوراس کا کنارہ پیالہ کے کنارہ کی طرح اور سوئ کے چھول سے مشابہ تھا۔اس میں تین ہزار بت کی سائی تھی۔"

اب میں ڈاکٹر کیمپبل پر چیوڑتا ہوں۔ وہ ہمیں بتائیں کہ دہاں تین ہزار بت کی سائی تھی یا دو ہزار بت کی؟

یہال ایک واضح ریاضیاتی تفناد ہارے سامنے موجود ہے۔

آ مے چلیے اسلاطین ۔ اے باب تمبر ۱۵ کی آیات ۳۲،۳۳ پڑھے۔ یہال سے معلوم ہوتا ہے کہ شاہ یہوداہ آسا کے چمبیویں سال احظا مرکبا تھا اور اس کی جگہ اس کا بیٹا ایلہ

عَلومت كرنے لگار

لیکن تواریخ ۲ کا سولهوال باب راحتا شروع میجید بهال کها میا ب که آساک

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

چستیوی برس بعشانے یہوداہ پر حملہ کیا۔

سوال سے پیدا ہوتا ہے کہ بعشا اپنی موت کے دس سال بعد کس طرح میبوداہ پر چڑ ھائی

كرسكا ہے؟ بدايك بالكل غيرسائنس بات ہے-

واکثر ولیم کیمپل کی آسانی کے لیے میں اپنی گفتگو کا خلاصہ بیان کر دیتا ہوں تا کہ وہ

اس کا جواب و ہے عمیں۔

پہلا تکتہ سے کہ بائبل کے بیان کے مطابق کا تنات جھ دنوں میں بعنی چوہیں تھنے والے ونوں میں تخلیق ہوئی جو کہ ظاہر ہے کہ غیر سائنسی بات ہے۔

دوسرا میک بائبل کے بیان کے مطابق روشنی کی تخلیق سورج اورستاروں سے پہلے ہوئی۔

تھی، یہ بات بھی غیرمنطق ہے۔

تیسرا نکتہ بیتھا کہ دن اور رات کی تشکیل زمین کے تخلیق ہونے سے قبل ممکن تیں لیکن

بائل ایمای ظاہر کرتی ہے۔

چوت التعمل نے سے بیان کیا تھا کہ ہائبل کے مطابق نباتات کی تخلیق سورج سے قبل ہو من تھی۔ یہ غیر سائنسی بیان ہے کوں کہ بودوں کو اپنی نشودنما کے لیے سورج کی روشنی در کار

بانجویں بات میں نے ید کی کرز مین کی تخلیق سورج سے قبل بتائی گئ ہے اور یہ بات سائنس کی روشنی میں بالکل درست نہیں۔

چھٹا نکتہ بیتھا کہ بائبل کے بیان کے مطابق چاند کی روشنی اس کی اپنی روثنی ہے۔ سا تواں نکتہ بیرتھا کہ زمین ہمیشہ قائم رہے گی یافنا ہو جائے گ؟

آ تھواں نکتہ ہیکہ بائبل میں زمین کے ستون بیان کیے مکئے ہیں۔

نوواں میر کہ آسان کے مجل ستون بتائے گئے ہیں۔

دسواں بدکہ بائل کے بیان کے مطابق تمام جج دار پھل انسان کے کھانے کے لیے بنائے مجے بیں لیکن ہم جانتے ہیں کدان میں کی انتہائی زہر ملے بھی ہوتے ہیں۔ گیار هویں بات میں نے یہ کی تھی کہ بائل میں ایک امتحان بتایا گیا ہے جس سے ایک سچمینی کا ایمان معلوم کیا جاسکتا ہے۔ کیا کوئی سیجی بیامتحان دینے کے لیے تیار ہے؟ بارهوال مکته بیر تفاکه بینی کی پیدایش کی صورت میں مال دینے عرصے تک کیوں ناپاک رہتی ہے؟

تیر حوال نکته به تقا که بائبل می مکان کوکوڑھ کی وباسے محفوظ رکھنے کے لیے خون چیر کنے کامشورہ دیا گیا ہے جو کہ قطعاً غیر سائنسی ہے۔،

چود حوال نکتہ یہ کہ بد کر داری معلوم کرنے کے لیے جوکڑوے پانی کا امتحان بیان کیا کیا ہے اس کی وضاحت کی جائے۔

پندر حوال نکتہ یہ کہ بائل میں ایک عی جگہ ساٹھ سے بھی کم آیات میں اٹھارہ ، تقنادات موجود ہیں۔ اور میں اسے ایک ہی نکتہ یا ایک ہی سوال کن رہا ہوں ، حالانکہ ہیہ امخارہ نکات ہیں۔

سولهوال كلته يد كدمندرجه بالا معاسل مين دونول جكه تعداد عتلف سي يعني ايك توبيان کردہ کل تعدادغلط ہے اور دوسرے دونوں ابواب میں میزان مختلف لکا ہے۔

سوال نمبرسرہ یہ ہے کہ مندرجہ بالا موقع پر یعنی بائل سے بنی اسرائیل کی رہائی کے

موقع پرگانے والوں اور گانے والیوں کی تعداد دوسوتھی یا درسو پینتالیس؟

الماروال سوال مير كم جنب يهويا كين ن المسلطنت شروع كي تو اس كي عمر الماره سال متمى يا آٹھ سال؟

انیسوال سوال بیہ ہے کہ اس نے حکومت تین ماہ کی تھی یا تین ماہ اور دس دن؟

بيسوال مُكته به كه بيكل سليماني مين " دو جزار بت كي سائي تقيي " يا " تعن بزار بت " كي؟ اکسوال سوال بیک بعث این موت کے دن سال بعد کیوں کر یہوداہ پر چڑھائی کرسکتا تھا؟ بائیسوال نکتہ بیتھا کہ قوس قزح کے بارے میں بیکھا گیا ہے کہ بیطوفان نوح کے بعد مدا کے وعدے کی نشانی کے طور پر ظاہر ہوئی۔

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

میں نے بائبل میں موجود سینکٹرول سائنسی اغلاط میں سے صرف بائیس کی نشان دہی کی ہے۔ میں ڈاکٹر ولیم کمپیل سے درخواست کرول گا کہ وہ ان کا جواب دیں۔ وہ منطقی اور سائنسی طور پران ۲۲ نکات کا جواب بھی نہیں دے سکیس مے۔

حضرت عیسیٰ مَلِیناً پر ہمارا بھی ایمان ہے۔ انھیں انجیل عطا کی گئی تھی۔لیکن بیدہ انجیل مہرکز منبیں ہے۔شایداس میں جزوی طور پر وہی خداوندی موجود ہولیکن مجموعی طور پر وہ انجیل ہرگز منبیل جو حضرت عیسیٰ مَلِیناً پر نازل ہوئی تھی۔ اس کا غیرسائنسی اور غیرمنطقی حصہ ہرگز منزل من اللہ نہیں ہے۔

من اپني كفتكوكا اختيام اس آيت قرآني پركرنا جا بور كا:

﴿ فَوَيْلٌ لِلَّذِيْنَ يَكُتُبُونَ الْكِتْبَ بِآيْدِيْهِمْ ثُمَّ يَقُوْلُونَ لَمَذَا مِنْ عِنْدِ اللهِ لِيَشْتَرُوا بِهِ ثَمَنًا قَلِيْلًا فَوَيْلٌ لَهُمْ مِّمَّا كَتَبَتْ آيْدِيْهِمْ وَ وَيْلُ لَهُمْ مِّمَّا كَتَبَتْ آيْدِيْهِمْ وَ وَيْلُ لَهُمْ مِّمَّا كَتَبَتْ آيْدِيْهِمْ وَ وَيْلُ لَهُمْ مِّمَّا يَكْبَتُ آيْدِيْهِمْ وَ وَيْلُ لَهُمْ مِّمَّا يَكْبِهُونَ ٥﴾ [النفره: ٧٩]

" الله المت اور جابی ہے ان لوگوں کے لیے جو اپنے ہاتھوں سے شرع کا نوشتہ لکھتے ہیں چرلوگوں سے کہتے ہیں کہ بیداللہ کے پاس سے آیا ہوا ہے۔

تاکداس کے معاوضے ہیں تعوڑ اسا فایدہ حاصل کرلیں۔ان کے ہاتھوں کا بید کھا بھی ان کے لیے تباہی کا سامان ہے اور ان کی بیکمائی بھی ان کے لیے موجب ہلاکت۔"

وأذر دعوانا إن التمدلله ربب العالمين

ል.............

## ڈاکٹر ولیم کیمپیل

دیکھیے، ڈاکٹر ذاکر نائیک کھھیتی نوعیت کے مسائل سامنے لائے ہیں۔ جہاں تک قرآن کا تعلق ہے میں ان کے جواب سے انفاق نہیں کرتا۔ یعنی جہاں تک «علقة " اور "مضغة" کے الفاظ کا تعلق ہے، میرا اب بھی یمی خیال ہے کہ یہ ایک اہم مشئلہ ہے لیکن فلا ہر ہے کہ ان کا ایک نقطہ نظر ہے اور میرا بھی ایک نقطہ نظر ہے۔ دونوں نقطہ ہائے نظر سننے کے بعد جرکی کو گھر جا کرخوداس مسئلے پرغور کرنا چاہیے۔

جہاں تک زہروالے امتحان کا تعلق ہے، میں کسی ایسے شخص کوتو آپ کے سامنے پیش نہیں کرسکتا جو بیدامتحان دے چکا ہو، کیوں کہ وہ شخص فوت ہو چکا ہے لیکن میں اس کا واقعہ آپ کے سامنے بیان کرسکتا ہوں۔

میرے ایک دوست جن کا نام ہیری رینکلف تھا، وہ مراکش کے جنوبی علاقے کے ایک قصبے میں رہائش کے جنوبی علاقے کی قصبے میں رہائش پذیر ہے۔ ای قصبے کے ایک شخص نے جے وہ اپنا دوست سجھتے ہے، ان کی دوست کی۔ اس نے ان کی ہوی اور بیٹے کو بھی اس دعو ت میں مدعو کیا۔ ہیری نے یہ دعوت قبول کر لی۔ لیکن بعد میں کی شخص نے آ کر انھیں بتایا کہ وہ شخص انھیں زہر دینا چاہتا ہے۔ اس کے باو جود وہ اس دعوت میں گئے۔ ہیری نے ذکورہ آ بت کی روشی میں فیصلہ کیا کہ اس کے باوجود وہ اس دعوت میں گئے۔ ہیری نے ذکورہ آ بت کی روشی میں فیصلہ کیا کہ اس حوالے جان کے باوجود وہ اس دعوت میں گئے۔ انھوں نے کوشش کی کہ اگر موقع ملے تو وہ پلیٹس تبدیل کر دیں۔ لیکن انھیں میہ موقع نہ مل سکا۔ البتہ اپنے بیٹے کو وہ انھی طرح کھانا وہ کھلا کر لے گئے تھے۔ ان کی بیوی نے بھی زیادہ کھانا نہیں کھایا۔ لیکن ہیری کو کھانا ہی پڑا۔

مکھلا کر لے گئے تھے۔ ان کی بیوی نے بھی زیادہ کھانا نہیں کھایا۔ لیکن ہیری کو کھانا ہی پڑا۔

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

زندہ رہا۔ دودن بعد ہیری اُس مخص کے محر عمیا ، دروازے پر دستک دی۔ جب وہ باہرآیا تو ہیری کو دکھے کر حمران رہ عمیا۔ اس کا چمرہ سفید پڑھیا۔لیکن ہیری دعوت کا شکریدادا کر کے والی آھیا۔

چوں کہ یہ داقعہ مجھے یاد آعمیا تھا، لہذا میں نے سوچا آپ کو سنا ہی دیا جائے۔ اچھا، ایک بات آپ نے یہ کی کہ حضرت عیسیٰ مَلَیْتِلَا کو صرف یہودیوں کی طرف بھیجا عمیا تھااور دیگراقوام کی طرف نہیں۔

لکین خود قرآن میں کہا گیاہے:

﴿ وَلِنَجْعَلَةَ آيَةً لِلنَّاسِ وَرَحْمَةً مِّنَّا وَكَانَ آمَرًا مَّقْضِيًّا ۞

[مريم: ٢١]

''اورہم بیاس لیے کریں مے کہ اس اڑے کولوگوں کے لیے ایک نشانی بنا کیں اورا پی طرف سے رحمت۔' [مریم: ۲۱]

ای طرح الجیل میں کہا گیا ہے:

''یوع نے پاس آگران سے باتیں کیں اور کہا آسان اور زمین کا کل اختیار مجھے دیا گیا ہے۔ پس تم جا کرسب قوموں کوشاگردینا و اوران کو باپ اور بیٹے اور روح القدس کے نام سے بہتمہ دو۔''[متی باب ۲۸-۱۹، ۱۹]

لیکن حضرت عیسیٰی مَالِینلا نے اپنے شاگر دول کوصرف یہود بول کی طرف جانے کے لیے بھی کہا تھا اور اس میں کوئی تصادنہیں ہے۔ کیول کہ یہود بول کو ایک بھیٹی موقع دیا جاتا تھا۔

انجیل میں ایک کہانی بیان کی گئی ہے ۔۔۔۔۔ بلکہ شاید مجھے''کہانی'' کا لفظ استعال نہیں کرنا چاہیے، یہ تو تاریخ ہے۔۔۔۔ ہاں تو حکایت کچھ یوں ہے کہ حضرت عینی مَالِئلا ایک انجیر کے درخت کے پاس آئے۔اس درخت پر تمین سال سے پھل نہیں آیا تھا۔ جب پو چھا گیا کہ کیا اس درخت کو اُ کھاڑ پھینکا جائے تو حضرت عینی مَالِئلا نے جواب دیا کہ''نہیں'' ایک سال مزید انتظار کرواور دیکھو، شاید یہ درخت پھل لے آئے۔

بیدایک تمثیل بھی ، نی اسرائیل کے بارے میں اور حضرت عیسیٰ مَلِیٰلا نے تین سال تک انھیں تبلیغ کی بھی اور چید ماہ تک مزید تبلیغ کرنی تھی۔اسی طرح مزید تمثیلات بھی موجود ہیں جن سے معلوم ہوتا ہے کہ فعت ان سے لے کرغیرا توام کے حوالے کر دی جائے گی۔

ڈاکٹر ٹائیک نے ''دن'' کے ضمن میں '' زمانوں' کے بارے میں بھی بات کی ہے۔
بائیل میں''دن' کے لفظ سے مراد ایک طویل زمانہ بھی ہوسکتا ہے۔ ضروری نہیں کہ اس سے
چوہیں تھنے والا دن ہی مراد ہوجیہا کہ ڈاکٹر موریس بوکائے نے اپنی کتاب میں ثابت کرنا
چاہا ہے۔ میرا خیال یہی ہے کہ اس سے طویل زمانے مراد ہیں۔ دیگر مسائل بھی ہیں جن کا
ذکر ڈاکٹر نائیک نے کیا ہے ، میں شلیم کرتا ہوں کہ بید مسائل موجود ہیں اور ان کے مناسب
جوابات میرے پاس نہیں ہیں۔

لیکن میں یہال اس حوالے سے بات ضرور کرنا چاہوں گا کہ ڈاکٹر صاحب نے دو طرح کے پانی کا ذکر کیا جمکین یا کھاری پانی اور میٹھا پانی۔ میں اس سلیلے میں ان کی وضاحت سے بالکل مطمئن نہیں ہوں۔ قرآن سے کہتا ہے کہ دوطرح کے پانی ہیں جو اکشے ہوتے ہیں لیکن ان کے درمیان ایک روک ہوتی ہے جو انھیں طخیبیں دیتی ہی بہاں روک یا رکاوٹ کے لیے قرآن نے جو لفظ استعال کیا ہے ، وہ ہے برزخ ، برزخ کے معانی وقفہ ، رکاوٹ ، فاصلہ وغیرہ ہوتے ہیں۔

يبى بات سور و فرقان من بھى كمي كى كے ہے:

﴿ وَهُوَ الَّذِي مَرَجَ الْهَحْرَيْنِ لِهَذَا عَذْبٌ فُرَاتٌ وَلِهُمَا مِلْمُ أَجَاجٌ وَجَعَلَ بَيْنَهُمَا بَرْزَكًا وَحِجْرًا مَّجْجُورًا ﴾ [الفرقان: ٥٣]

''اور وہی ہے جس نے دوسمندروں کو ملا رکھا ہے، ایک لذیذ وشیریں، دوسرا تلخ دشور، اور دونوں کے درمیان ، ایک پردہ حاکل ہے، ایک رکاوٹ ہے جو دونوں کوگٹ نیموں نے سیدر کے درمیان ، ایک پردہ حاکل ہے، ایک رکاوٹ ہے جو

دونوں کو گذید ہونے سے روکے ہوئے ہے۔"

يهال عربي كے دو الفاظ استعال موئے ہيں، جن كا مادہ ايك عى ہے اور ايما عربي

زبان میں اس وقت کیا جاتا ہے جب کسی بات پر زور دیا جاتا مقصود ہو۔ تاکید مطلوب ہولہذا یہاں تر جمہ یہی ہونا چا ہے کہ کوئی با قاعدہ روک ہے جو کہ دونوں طرح کے پانیوں کے مابین موجود ہے۔

لیکن میرے دوست نے کہا کہ اس سے مراد بیہ ہے کہ دونوں طرح کے پانی الگ الگ رہتے ہیں۔ ڈاکٹر بوکا یے رہتے ہیں۔ ڈاکٹر بوکا یے نے ہیں اس حوالے سے کافی بحث کی ہے اور شلیم کیا ہے کہ سمندر میں آگے جاکر بالآخر پانی آپس میں اس حوالے سے کافی بحث کی ہے اور شلیم کیا ہے کہ سمندر میں آگے جاکر بالآخر پانی آپس میں اس جاتے ہیں۔ بات صرف یہ ہے کہ اتنی زیادہ مقدار میں پانی کوحل ہونے کے لیے کھوفت درکار ہوتا ہے۔

ایک چیوٹی مثال میں ذاتی طور پر بھی پیش کرسکتا ہوں۔ تیونس میں میرا ایک دوست ہے جوآ کو پس پکڑتا ہے۔ایک دفعہ میں اس سے ملئے گیا۔ میں پانی میں تیرر ہا تھا۔ اچا تک جھے محسوں ہوا کہ پانی او پر سے شنڈا اور پنچے سے گرم ہے۔ میں جیران ہوا کہ بید کیوں کرمکن ہے۔

غور کرنے پر اندازہ ہوا کہ قریب ہی ایک ندی آ کر سمندر میں گر رہی تھی۔ شندا پائی ندی کا تھا اور گرم پائی سمندر کا ۔ سمندر کی پائی چوں کہ نمکین ہونے کی وجہ سے بھاری ہوتا ہے، البذاوہ ینچے تھا اور تازہ پائی ہلکا ہونے کی وجہ سے اوپر تھا۔ یہی معاملہ ہوتا ہے۔ رکاوٹ کوئی نہیں ہوتی۔

ڈاکٹر صاحب نے زبانوں کی بات کی اور ظاہر ہے میں ہندوستانی زبائیں نہیں بول
سکتا بلکہ میں امر کی ہند بوں (Red Indians) کی زبانیں بھی نہیں بول سکتا لہذا مریکہ
اور ہندوستان سے کوئی فرق نہیں پڑتا۔ لیکن بات سے ہے کہ انجیل کے جس مقام کے بارے
میں وہ بات کررہے ہیں وہاں بات حوار بول کے بارے میں ہور ہی ہے جنہیں سے صلاحیت
ایک معجزے کے طور پر دی گئی تھی ۔ لیکن بیوہ زبانیں تھیں جو وہاں کے موجود لوگ بولا کرتے
تھے۔اس سے مراد دنیا بحرکی چھوٹی چھوٹی اور گمنام زبانیں نہیں۔ ہوتا یہ تھا کہ اگر کوئی فخض

سین سے آیا ہے تو حواری اس کے ساتھ سین کی زبان میں گفتگو کرتا تھا ، اگر کوئی دوسر افخص ترک سے آیا ہے تو اس کے ساتھ اس کی زبان میں گفتگو کی جاتی تھی۔

ہم پیش گوئیوں کا ریاضیاتی تجو یہ کریں گے۔ اس نظریے کو Theory of جم پیش گوئیوں کا ریاضیاتی تجو یہ کریں گے۔ اس نظریے کو Probabilities

فرض سیجیے ڈاکٹر ذاکر نائیک کے پاس دی قیصیں ہیں اور ان میں سے ایک کا رنگ مرخ ہے۔اب میں پیش گوئی کرتا ہوں کہ' دکل ڈاکٹر ذاکر نائیک مرخ قیص پہنیں گے۔'' اور فرض سیجیے اگلے دن واقعی ڈاکٹر نائیک مرخ قیص پہنتے ہیں۔اگر میں اپنی اس پیش گوئی کی بنیاد پر نبوت کا دعویٰ کروں تو کیا ہوگا؟ میرا ہر دوست کے گا کہ نہیں نہیں، یہ تو محض اتفاق ہے۔

کیکن فرض کیجے میں الی ہی چیش گوئی ڈاکٹر سمویل نعمان کے بارے میں بھی کر دیتا ہوں کہ وہ اپنی تین جو تیوں میں سے کل کون ہی جو تی پہنیں گے، اس طرح ڈاکٹر سبیل احمد کے بارے میں بھی پیش گوئی کر دیتا ہوں کہ وہ اپنی پانچ ٹو پیوں میں سے کل کون ہی ٹو پی پہنیں گے تو میری ان تین پیش گوئیوں کے بیک وقت درست ثابت ہونے کے امکانات کس قدر ہیں؟

یہ امکان ڈیڑھ مومیں ایک ہے۔ ہم یہاں دس پیش گوئیوں کا ذکر کریں ہے۔ ہمارے پاس وقت محدود ہے، اس لیے صرف دس پیش گوئیوں کا ذکر کیا جائے گا۔ پہلی پیش گوئی برمیاہ کی ہے۔ ۲۰۰۰ قبل میچ میں پیش گوئی کر ، ، گئی میپو بے تعلق رہے۔

پہلی پیش کوئی رمیاہ کی ہے۔ ۱۰۰ قبل میج میں پیش کوئی کردی گئی کہ سے کا تعلق داؤد کنسل سے ہوگا۔ برمیاہ میں بتا دیا گیا کہ داؤد کی نسل سے ایک بادشاہ کے آنے کا وقت آرہا ہے جو بہدواہ کہلائے گا۔ یہ پیش کوئی پوری ہوئی اور حضرت عیسیٰ مَالِنظ ابن مریم پیدا ہوئے۔ اس ہوئے۔ نی اسرائیل میں اولا دِ داؤد کا تناسب میرے خیال میں دوسو میں ایک تھا۔ یعنی اس پیش کوئی کے پارا ہونے کا امکان دوسو میں ایک بی تھا۔

دوسری فایش کوئی کہ دائمی حکومت کرنے والا بیت اللحم میں پیدا ہوگا۔ یہ بات میکاہ میں کی گئی بعن + 20 ق م میں۔اب میہ ویکھیے کہ بیت اللحم میں پیدا ہونے کے امکانات کیا ہیں،اگر حساب لگایا جائے تو ...........تقریباً • ۲۸ میں سے ایک امکان یہ ہے۔

تيرى پين مونى ملاك كتيرے باب من ك كل لي

'' دیکھویش رسول کو بھیجوں گا اور وہ میرے آگے راہ ورست کرے گا اور خداوند جس کے تم طالب ہو، نا گہاں اپنی بیکل میں آ موجود ہوگا، ہاں عہد کا رسول جس کے تم آرز ومند ہو۔''

سے بات دوم ق م کی ہے۔ یکی این زکریانے بھی یہی پیش گوئی کی۔قر آن بھی اس کی تائید کرتا ہے۔ مورہ آل عمران میں کہا گیا ہے:

 ینکریک الله یکبوری بیگلمة منه المسیم عیسی ابن مریک و حیثها نی الله یکبوری بیگلمة منه المسیم عیسی ابن مریک و حیثها نی الگفیا والا خورة و من المقربین (آل عمران: ٣٩ تا ٥٥] الله من الگفیا نی الله کا در الله تخصے یکی منایا کی خوش خبری دیتا ہے۔ وہ الله کی طرف سے ایک فربان ( ایسی معرب سیسی منایا کی الله من کر آئے گا۔ اس میں سرداری و معرب سیسی منایا کی تقدیق کرنے والا بن کر آئے گا۔ اس میں سرداری و بررگ کی شان ہوگ۔ کمال درج کا ضابط ہوگا۔ نبوت سے سرفراز ہوگا اور مسالحین میں شار کیا جائے گا۔ ' زکر یا منایا کی اور درگار! بملا میرے ہاں اور میری یوی یا جھ ہے۔' منان میں شار کیا جائے گا۔' زکر یا منایا ہے کہا ' نہوری کا جو ک ایک ، پھرکوئی جواب ملا:' الیابی ہوگا ، اللہ جو چا ہتا ہے کرتا ہے۔' عرض کیا'' ما لک ، پھرکوئی شان میرے لیے مقرر فرما دے۔' کہا' نشانی ہے ہے کہ تم تین دن تک لوگوں سے اشارہ کے سواکوئی بات چیت نہ کرو گے ( یا نہ کر سکو کے )۔ اس دوران میں این درب کو بہت یا دکرنا اور منح شام اس کی شیخ کرتے رہنا۔'

پھروہ وفت آیا جب مریم علیماالسلام سے فرشتوں نے آکر کہا''اے مریم اللہ اللہ نے کھروہ وفت آیا جب مریم علیماالسلام سے فرشتوں نے آگر کہا ''اللہ نے کھروہ کیا اور پاکیزگی عطاکی اور تمام دنیا کی عورتوں پر تجھ کو ترجیح دے کراپی خدمت کے لیے چن لیا۔ اے مریم این دب کردہ۔ اس کے آگے سر بہجود ہو، اور جو بندے اس کے حضور جھکنے والے ہیں ان کے ساتھ تو بھی جھک جا۔''

اے نی ایم غیب کی خبریں ہیں جوہم تم کو وق کے ذریعہ سے بتارہ ہیں، ورنہ تم اس وقت وہاں موجود ندیتے جب ہیکل کے خادم یہ فیعلہ کرنے کے لیے کہ مریم میکا سر پرست کون ہو؟ اپنے اپنے قلم پھینک رہے تھے، اور ندتم اس وقت حاضر تھے جب ان کے درمیان جھڑ ابریا تھا۔

اور جب فرشتوں نے کہا: "اے مریم"!اللہ کھے اسپے ایک فرمان کی خوش خری

دیتا ہے۔ اس کا نام سے عیسیٰ مقاین اللہ این مریم ہوگا۔ دنیا اور آخرت میں معزز ہو گا۔ اللہ کے مقرب بندوں میں شار کیا جائے گا ، لوگوں سے گہوارے میں بھی کلام کرے گا اور بڑی عمر کو پہنچ کر بھی ، اور وہ ایک مردصالح ہوگا۔'' چوتھی پیش گوئی یہ کہ سے مقالنا سے معجزات کا صدور ہوگا۔ ہم انجیل میں پڑھتے ہیں کہ

من مَلِيْلًا كَى چَيْن كُونَى مِن كِها كَيا بِ كَمْنَ مَلِيْلًا ب بهت معجزات صادر موں ك\_وہ اندھوں ، بہروں اور كو تنظے لوكوں كو تھيك كردے كا۔

ہم انجیل اور قرآن دونوں میں دیکھتے ہیں کہ حصرت عیسی ملائظ ہے کس قدر معجزات کا صدور ہوا۔ بعض اوقات ان کے پاس آنے والے بھی لوگ شفایاب ہوجاتے تھے۔

چھٹی پیش گوئی جو کہ حضرت ذکر یا مَلِیا نے نام قام میں کی ، اور وہ بید کہ سے گدھے پر سوار ہو کر بروٹنگم میں داخل ہوگا۔ کتنے حکمران ہیں جو گدھے پر سوار ہو کر بروٹنگم میں داخل ہوں گے۔ آئ کل تو خلا ہر ہے لوگ مرسڈیز کاروں میں ہوتے ہیں، اس وقت بھی میرے خیال میں سومی ایک جانس تھا۔

ساتویں پیش گوئی بیکل کی جابی ہے متعلق ہے جو کہ حضرت عیسیٰ عَالِیٰ اللہ نے خود کی تھی۔ ۳۰ ء میں حضرت عیسیٰ عَلِیٰ اللہ نے پیش گوئی کی اور جالیس سال بعد یہ پیش گوئی پوری ہوئی، جب رومی جرنیل ٹائی ٹس نے طویل محاصرے کے بعد روشلم پر قبضہ کیا۔

اس بیش کوئی کے بورا ہونے کا امکان پانچ میں سے ایک تھا۔ کیوں کہ یہود یوں کی بغاوت اور پھران کا کچلا جاتا کچھ ایسا غیر متوقع نہیں تھا۔

## آ خوي چي كوئي يد كريج كومعلوب كيا جائع كار

کتے لوگ مصلوب ہوئے ہیں؟ ہم یہ فرض کر لیتے ہیں کہ اس پیش کوئی کے پورے ہونے کا امکان دس ہزار میں سے ایک تھا۔

نویں چیش گوئی میہ کہ لوگ اس کے کپڑے آپس میں تقتیم کرلیں ہے۔ اس پیش گوئی کے پورا ہونے کا امکان ،میرے خیال میں ،سومیں ہے ایک تھا۔

بے گناہ ہونے کے باوجودوہ اپنی موت کے لحاظ ہے، گناہ گاروں اور امیر لوگوں کے ساتھ مصلوب ساتھ مصلوب ساتھ مصلوب کیا گیا تھا۔ کیا گیا تھا۔ کیا گیا تھا۔ اس پیش گوئی کے پورا ہونے کا امکان ہزار میں سے ایک تھا۔

آ خری چیش گوئی میر کمصلوب ہونے کے بعدوہ دوبارہ جی اُسٹھے گا۔اس پیش گوئی کے ساتھ تو ظاہر ہے کہ کوئی جھی قدروابسة کی ہی نہیں جاستی۔

اب ہم ذرا ان تمام پیش کوئیوں کے پورا ہونے کے امکانات کا حماب لگاتے ہیں سے ایک ہے۔

ایک آسان مثال یہ ہے کہ فرض کر لیجے پوری ریاست فیکساس میں ایک ایک ڈالر کے سکوں کی ایک مثان دہ سکہ دھونڈ لینے کا ایک مثان زدہ سکہ ڈھونڈ لینے کا ہے ، ای قدرامکان آپ کے دہ سکہ ڈھونڈ لینے کا ہے ، ای قدرامکان ان پیش گوئیوں کے پورا ہونے کا ہے ۔ یعنی دوسر لفظوں میں کوئی امکان نہیں ہے۔ ان پیش گوئیوں کے پورا ہونے کا ہے ۔ یعنی دوسر لفظوں میں کوئی امکان نہیں ہے۔ الی بہت کی دیگر پیش گوئیاں بھی ہیں اور بیشوت ہیں اس بات کا کہ انجیل برحق ہے اور بیپوواوالوہیم کی جانب سے نازل شدہ ہے۔

انجل مميں بتاتى ہے كەحفرت يكيلى قالىقا مارك كنامول كا كفاره ادا كرنے كے ليے تشريف لائ مصلى باللہ اللہ الناس بطل ميں كري خرسا تا ہے ، مورة كل من تريہ به الله الناس بطل مهم من ترك عكيها مِن دَا بَيْةٍ وَّ لِكِنْ لَا وَ لَهُ اللّهِ النّاسَ بِطُلْمِهِمْ مَّا تَرَكَ عَكَيْهَا مِنْ دَا بَيْةٍ وَّ لِكِنْ لَا يَسْتَنْ عِرُوْنَ سَاعَةً وَ لَا اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللللللّهُ الللللّهُ ال

يَسْتَقْدِمُونَ٥) [النحل: ٦١]

''اگر کہیں اللہ لوگوں کو ان کی زیادتی پر فورانی پکڑ لیا کرتا تو روئے زمین پر کسی متنفس کو نہ چھوڑتا ۔ لیکن وہ سب کو ایک وقت مقرر تیک مہلت دیتا ہے پھر جب ووقت آجاتا ہے تو اس سے کوئی ایک گھڑی بھر بھی آگے چھچے نہیں ہوسکتا۔''

مئلہ یہ ہے کہ وہ لوگ جوا پی پوری کوشش کرلیں ، ان کے بارے میں بھی قرآ ن محض

ایک امکان بی پیش کرتا ہے، تعنی "شاید-"

مثلاً سورهُ تصف میں کہا گیا:

﴿ فَاكَمَّا مَنْ تَابَ وَ أَمَنَ وَ عَمِلَ صَالِحًا فَعَسَى أَنْ يَكُونَ مِنَ الْمُفْلِحِيْنَ 0 ﴾ [القصص: ٦٧]

"البته جس نے آج توبر کول اور ایمان لے آیا اور نیک عمل کیے، وہی بیاتو قع کرسکتا ہے کدوہاں فلاح پانے والول میں سے ہوگا۔"

یعیٰ وہ بھی یقیل ندر کے، بلکمض توقع بی رکوسکتا ہے۔ای طرح سورہ تحریم میں کہا گیا ہے:
﴿ يَا يُنْهَا الَّذِيْنَ امْنُوا تُوبُوا إِلَى اللَّهِ تَوْبَةً نَصُوحًا عَسَى رَبُّكُمْ اَنْ

﴿ يَكُفِّرَ عَنْكُمْ سَيّاتِكُمْ وَيُدْخِلَكُمْ جَنَّتٍ تَجْرِى مِنْ تَحْتِهَا الْاَنْهُارُ ﴾ يَتْكُونُ عَنْكُمْ عَنْتٍ تَجْرِى مِنْ تَحْتِهَا الْاَنْهُارُ ﴾

[التحريم: ٨]

''اے لوگو! جو ایمان لائے ہو، اللہ سے توبہ کرو، خالص توبہ، بعید نہیں کہ اللہ تہاری برائیاں دُور کر دے اور حمدہیں ایک جنتوں میں داخل فرما دے جن کے یہے نہریں بہدرہی ہوں گی۔''

سورهٔ توبه من تحریب:

﴿إِنَّمَا يَعْمُرُ مَسْجِدَ اللَّهِ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَ الْيَوْمِ الْأَخِرِ وَ آقَامَ الصَّلَوةَ وَ آتَى الزَّكُوةَ وَ لَمْ يَخْشَ إِلَّا اللَّهَ فَعَسَى أُولَئِكَ آنْ يَّكُونُوا مِنَ الْمُهْتَدِيِّيْنَ٥﴾ [التوبه: ١٨] AN

''الله کی مجدول کے آباد کار (مجاور و خادم) تو وہی لوگ ہو سکتے ہیں جواللہ اور روز آخر کو مانیں اور نماز قایم کریں ، زکو قد دیں اور اللہ کے سواکس سے نہ ڈریں۔ انہی سے بیتو قع ہے کہ سیدھی راہ چلیں گے۔''

یعنی بالآخر تنهائی ہے۔ اگر ایک فخض ایمان نہیں لاتا تو وہ یقینی طور پر چہنم میں جائے گا۔
لیکن اگر دہ ایمان کے بھی آتا ہے تو رد زِحشر وہ یک و تنها خدا کے سامنے کھڑا ہوگا۔ نہ کوئی
دوست ہوگا نہ سفارش۔ اور محض لوقع ہی کرسکتا ہے ، امید ہی رکھ سکتا ہے کہ شاید وہ بخشے
جانے والوں میں شامل ہو جائے۔ اور یہ بوئی سخت خبر ہے۔ مندرجہ بالا آیات میں لفظ
دعسی''استعال ہوا ہے جس کا مطلب ہے''شاید، ہوسکتا ہے، امکان ہے'' وغیرہ۔
دوسری طرف انجیل میں ہمیں اچھی خبر ملتی ہے۔

حضرت عيسى مَالِيناً فرمات بين:

" بیں خدمت کروانے کے لیے نہیں بلکہ خدمت کرنے کے لیے آیا ہوں تاکہ اپنی زندگی ، بہت می زندگیوں کے کفارے میں دے سکوں۔" اس طرح بائبل میں مزید کہا گیا ہے:

''اگرتم حفرت عیسیٰ عَلَیْلاً پرامیان لا دُاور دل ہے یہ یقین رکھو کہ خدانے اٹھیں زندہ کردیا تھا تو تمہاری نجات یقینی ہے۔''

یدایک جرت انگیز طور پرخوش کن خر ہے۔ آپ پوری ہونے والی پیش او تیوں کو شوت کے طور پر پر مصلوب ہونے کے بعد ، زندہ دیکھا تھا۔ بہت سے آٹار قدیمہ بھی ایسے دریافت ہوئے ہیں جو بائبل کی تا تیماکرتے ہیں۔ میں آپ سب کو یہ وعوت دیتا ہوں کہ آپ بائبل کا مطالعہ کریں ۔ آپ کو اپنی ردح کے لیے بہت کی خوش خبریاں ملیں گی۔ خدا آپ پردھ کرے۔

کا برون مان مان میران پروم برساند. بهت بهت شکریه

جواني خطاب

## ڈاکٹر ذاکر نائیک

محترم ڈاکٹر ولیم کیمپیل صاحب، شیج پرتشریف فرمادیگرمعززین، میرے بزرگو، بھائیو اور بہنو! میں آپ سب کوددبارہ اسلامی طریقے سے خوش آ مدید کہتا ہوں:

السلام عليكم ورحمة اللدو بركانة

ڈاکٹر ولیم لیم پیل نے میرے بیان کردہ باکیس نکات میں سے صرف دو نکات کو چیٹرا ہے۔ جی بال ،صرف دو نکات کو۔

پہلا نکھ جس کا انھوں نے جواب دینے کی کوشش کی وہ یہ تھا کہ بائیل میں کا ننات کی تفکیل چھ دفع ان میں ہونے کا بتایا گیاہے ، ان دفون سے کیا مراد ہے۔ ڈاکٹر صاحب نے کہا کہ ان دفول سے مراد طویل زمانے ہیں۔ اس بات کا جواب میں اپنی گفتگو میں پہلے ہی دے چکا ہوں کہ اگر آپ 'دن'' سے مراد ایک طویل زمانہ لیتے ہیں تو آپ چھ میں سے صرف دو مسائل عل کرتے ہیں، باتی چار مسائل عل طلب ہی رہ جاتے ہیں۔ آفریش کا نتات کے حوالے سے وہ ان مسائل کو تسلیم کرتے ہیں، یہ اچھی بات ہے۔

دوسرا تلتہ جس کا انھوں نے ذکر کیا ، وہ مرض کی انجیل میں بتائے گئے امتحان کے بارے میں بتائے گئے امتحان کے بارے میں تھا۔ اس حوالے سے انھوں نے بتایا کہ ان کے ایک دوست نے جس کا نام ہیری تھا یا جو کچھ بھی اس کا نام تھا، مراکش میں اس نے زہر کھایا اور اس پر انٹرنہیں ہوا لیکن انجیل تو کہتی ہے کہ:

"اورا گر کھ ہلاک کرنے والی چیز تک مے تو انھیں کھو ضررند پنجے گا۔"

[مرقِس،باب۱۱،۸۱]

یہاں واضح طور پر پینے کا قرکر ہے ، کھا نے کا تہیں لیکن پھر بھی عمی ان کی بات مائے لیتا ہوں کہ کھانے کو گی فرق نہیں پڑتا۔ اگر کوئی زہر پینے کی بجائے کھالے تو بھی وہ اس امتحان میں پورا اُترے گا۔ لیکن ذرا تصور سجیے ایک شخص ، وہ بھی مراکش میں ، وہ بھی فوت ہو چکا ہے ، مجھے تو بتایا ممیا ہے کہ دنیا میں دوارب مسیحی ہیں۔ ان دوارب لوگوں میں ہے کوئی بھی آ کے نہیں آ سے گا؟

اور میرا تو خیال تھا کہ ڈاکٹر ولیم کیمبل خود ایک صاحب ایمان سیحی ہیں، وہ خود یہ امتحان دینے کے لیے آ کے بوھیں مے، نہ کہان کا دوست جو پہلے ہی تو ت ہو چکا ہے۔ دوسری بات یہ تھی کہ دہ نئ نئ زبا نیں بولیس کے۔ ڈاکٹر صاحب نے کہا اس وقت وہ لوگ یہ زبا نیں بولیس کے۔ ڈاکٹر صاحب نے کہا اس وقت وہ لوگ یہ زبا نیں بولتے تھے۔ یہ امتحان دینا ذرا بھی مشکل نہیں تھا۔ آخر آپ کو ان چند زبانوں میں ایک ایک جملہ ہی بولنا تھا۔ ان زبانوں کو بچھے دالے یہاں موجود ہوں گے۔ لیکن بات یہ ہے کہ میں اپنی زندگی میں بڑاروں سیحیوں سے لی چکا ہوں اور ان میں لیکن بات یہ ہے کہ میں اپنی زندگی میں بڑاروں سیحیوں سے لی چکا ہوں اور ان میں سے کوئی ایک بھی اس امتحان میں پورانہیں اُترا۔ اگر آج تک اس امتحان میں ناکا م رہنے دالوں کی تعداد ایک بڑار تھی تو آج ایک بڑار ایک ہوگئی ہے، کیوں کہ ڈاکٹر ولیم کیمپیل سے دالوں کی تعداد ایک بڑار تھی تو آج ایک بڑار ایک ہوگئی ہے، کیوں کہ ڈاکٹر ولیم کیمپیل سے بھی ملاقات ہوگئی ہے۔

میرے بیان کردہ بائیس نکات میں سے ڈاکٹر ولیم نے انہی دو نکات کو چیٹرا اور باتی

مائدہ بیس نکات کا ذکر بی نہیں کیا۔اس کی بجائے انھوں نے پیٹی گوئیوں کی بجائے شروع کر

دی۔ پیٹی گوئیوں کا ذیر بحث موضوع ، یعنی''بائیل اور جدید سائنس'' سے کیا تعلق ہے؟

اگر پیٹی گوئیاں بی معیار ہیں تو پھر ناسٹراڈیمس کی کتاب بہترین کتاب ہے۔اس

بنر پر تو اسے کلام خداو عدی تشلیم کر لیا جانا چاہیے۔ ڈاکٹر ولیم نے Theory of کا دکر کیا اور اس کا اطلاق بائبل کی پیٹ گوئیوں پرکیا۔اگر آ پ اس تھیوری

کا درست اطلاق دیکھنا چاہتے ہیں تو میری کتاب'' قرآن وادسائنس'' کی کا مطالعہ کے جے۔

🌣 🕏 تاشردارالوادرأردوبازار، لا مور

اگر میں چاہوں تو انجیل کی انہی چیش گوئیوں کو فلط بھی خابت کرسکتا ہوں لیکن میں ایسا خبیل کر دانہوں نے کیا وہ سب کمل طور خبیل کردانہوں نے کیا وہ سب کمل طور پردرست ہیں ایکن ان کے طرز استدلال سے یہ بھی نتیجہ لکتا ہے کہ اگر انجیل کی ایک بھی چیش کوئی غلط خابت ہو جائے تو اس کا مطلب ہوگا کہ بیہ کتاب منزل من اللہ نہیں ہے۔ اور میں ایک چیش کوئیوں کی پوری فہرست آپ کے سامنے چیش کرسکتا ہوں۔

مثال کے طور پر کتاب بیدایش کے چوتھ باب کی بارھویں آیت میں قائن سے کہا گ

''جب تو زمین کو جوتے گا تو وہ اب تخفیے اپنی ہیداوار نہ دے گی اور زمین پر تو خانہ خراب اور آوارہ ہوگا۔''

لیکن چند ای سطرول کے بعد آیت نمبر کا میں پہ چلتا ہے:

''اوراس نے ایک شہر بسایا اور اس کا نام اپنے بیٹے کے نام پر حنوک رکھا۔'' یعنی پیش کوئی الکل غلط ثابت ہوئی۔

ال طرح رمياه كي باب ٣٦ كي آيت ٣٠ مين جم روحة بن:

''اس کیے شاہ یہوداہ یہویقیم کی بابت خدادند یوں فرماتا ہے کہاس کی نسل میں سے کوئی باتی شدرے گا جو داؤد کے تخت پر بیٹھے اور اس کی لاش چیکی جائے گ تاکہ دن کوگری میں، دات کو پالے میں پڑی رہے۔''

لیکن اگر آپ سلاطین - ۲ کے چوبیسویں باب کی چھٹی آیت کا مطالعہ کریں تو آپ کو معلوم ہوگا کہ:

''اور بہویقیم اپنے باپ دادا کے ساتھ سوگیا اور اس کا بیٹا بہویا کین اس کی جگہ بادشاہ ہوا۔''

لعِن مِين مُولَى عَلْمِ ثابت مولى \_

اگرچەلىك بى پیش كوئى كاغلا ہونا بەتابەت كرديتا ہے كەموجود دانچىل كلام خدادندى

نہیں ہے، لیکن میں بہت می مثالیں پیش کرسکتا ہوں۔

حزقی ایل، باب ۲۶، کی آیت نمبر ۸ میں بتایا گیا ہے کہ بنو کدر ضر، شاہ بایل، صور کے شہر کو تناہ کر ایس میں میں شہر کو تناہ کر ایس میں کہ اس شہر کو تناہ کیا تھا۔ کو یا یہ پیش کو گائیں ہوئی۔ کوئی بھی درست ٹابت نہیں ہوئی۔

يسعياه، باب نمبرك، آيت ١٩ من كها كياب:

دو یکھو، ایک کواری حاملہ ہوگی اور بیٹا پیداہوگا اور وہ اس کا نام عمانو ایل رکھے گی۔"

اوّل تو یہاں غلط ترجمہ کیا جارہا ہے کیوں کہ جواصل عبرانی لفظ یہاں استعال ہوا ہے،
اس کا مطلب 'د کنواری' نہیں ہوتا بلک اس کے معنی' جوان عورت' ہیں لیکن سیحی حضرات
کا کہنا ہے کہ یہ بات حضرت عیلی فالیا کے بارے میں کی جارہی ہے ۔ لہذا ہم ان کی مانے
لیتے ہیں کہ واقعی یہاں لفظ کنواری استعال ہوا ہے لیکن یہ آ ہے کہتی ہے کہ اس کا نام
عمانوایل ہوگا اور پوری بائبل میں کسی بھی جگہ حضرت عیلی فالیا کو تمانوایل کو نام سے نہیں
پکارا گیا۔ لہذا بہرصورت یہ پیش گوئی غلط تابت ہوئی۔

میں بہت میں مثالیں مزید بھی پیش کرسکتا ہوں۔ جیسا کہ میں نے پہلے کہا ، ایک ہی مثال میہ ثابت کرنے کے لیے کفایت کرتی ہے کہ بائبل کلام خداوندی نہیں ہے۔ میں نے تو بہت مثالیں پیش کر دی ہیں۔ لہذا آپ کے پیش کردہ نظریے کے مطابق بھی یہی ثابت ہوتا ہے کہ بائبل کلام خداوندی نہیں ہے۔

ڈ اکٹر ولیم لیمپیل نے میرے اُٹھائے ہوئے نکات کا جواب دینے کے علاوہ بھی چھ سات باتیں کی ہیں جن کا میں ان شاءاللہ اختصار کے ساتھ جواب ضرور دوں گا۔

انھوں نے ایک بات ، میرے حوالے سے اور برا در شبیر علی کے حوالے سے ری کہ ہم یہ کہتے ہیں کہ قرآن کے مطابق چاند کی روشی منعکس روشی ہوتی ہے۔ جب کہ در حقیقت ایسا نہیں ہے۔ یں دوباں و عرض کرتا ہوں ، سور و فرقان میں ارشاد ہوتا ہے:

﴿ تَهْرَكَ الَّذِي جَعَلَ فِي السَّمَآءِ بُرُوِّجًا وَجَعَلَ فِيْهَا سِرَاجًا وَقَمَرًا

مُّنِيرٌ ٥ ﴾ [الفرقات: ٦١]

''برا امتبرک ہے وہ جس نے آسان میں برج بنائے اور اس میں ایک چراغ اور ایک چکتا جا عدروش کیا۔''

اس آیت میں سورج کو چراغ قرار دیا گیا ہے۔ اور چاند کے لیے لفظ قراستعال ہوا ہے۔ قر کے ساتھ ہمیشہ منیر کا لفظ استعال ہوا ہے جس کے معنی منعکس یا مستعار روشی کے بیں۔ سورج کے لیے میش کا لفظ استعال ہوتا ہے اور سورج کو ہمیشہ روشن چراغ ہی قرار دیا گیا ہے۔ میں حوالے پیش کرسکتا ہوں۔ مثال کے طور پر:

سورهٔ نور، آیات ۱۱ اور ۱۷

سورة يونس ، آيت ٥

اوراى طرح متعدود كرآيات.

انھوں نے مزید بیکھا کہ اگر ''نور'' ہے مراد منعکس روشی ہے توبید لفظ سور ہ نور میں خود اللہ سجانہ و تعالیٰ کے بارے میں ارشاد ہے کہ وہی زمین و آسان کا نوز ہے۔

آپ اوری آیت کا مطالعہ کیے اور پھر دیکھے کہ یہاں کیا کہا جارہ ہے؟ ﴿ اللّٰهُ نُورُ السَّمُوٰتِ وَالْاَرْضِ مَعَلُ نُورِةِ كَمِشْكَا قِ فِيْهَا مِصْبَاءُ الْمِصْبَاءُ فِي ذُجَاجَةِ الزَّجَاجَةُ كَانَهَا كُوكُ دُرِّيٌ يُوقَدُ مِنْ شَجَرَةٍ مُمْرَكَةٍ لَيُتُونِةِ لَا شَرْقِيَّةٍ وَلَا غَرْبِيَّةٍ يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيءُ وَلَوْ لَمُ مُمْرَكَةٍ لَيُعْمَى أَورُ عَلَى نُورِ يَهْدِي اللّٰهُ لِنُورِةِ مَنْ يَشَآءُ وَيَضْرِبُ اللّٰهُ لِنُورِةِ مَنْ يَشَآءُ وَيَضْرِبُ اللّٰهُ الْمُعَالَ لِلنَّاسِ وَاللّٰهُ بِكُلِّ مَنْ عَلِيْمٌ ﴾ [الدور: ٣٠]
الدُمْعَالَ لِلنَّاسِ وَاللّٰهُ بِكُلِّ مَنْ عَلِيْمٌ ﴾ [الدور: ٣٠] ہے جیسے ایک طاق میں جراغ رکھا ہوا ہو، وہ جراغ ایک فانوس میں ہو، فانوس کا حال یہ ہو کہ جیسے موتی کی طرح چکتا ہوا تارا، اور وہ جراغ زیتون کے ایک ایسے مبارک درخت کے تیل سے روش کیا جاتا ہو جو نہ شرقی ہو نہ غربی، جس کا تیل آب ہی آب ہمڑکا پڑتا ہو چا ہے آگ اس کو نہ گئے، (اس طرح) روشنی تیل آب ہی آب ہمڑکا پڑتا ہو چا ہے آگ اس کو نہ گئے، (اس طرح) روشنی پر روشنی (بڑھنے کے تمام اسباب جمع ہو گئے ہوں) ۔ اللہ اپنے نور کی طرف جس کی چاہتا ہے، رہنمائی فرماتا ہے، وہ لوگوں کو مثالوں سے بات سمجھاتا ہے، وہ ہر چیز سے خوب واقف ہے۔

اس آیت کے مطالعہ سے واضح طور پر پند چلنا ہے کہ اس مثال میں الگر اللہ تعالیٰ نور ایسی منتکس روشی ہے تو اس روشیٰ کا منبع یا چراغ بھی وہ خود ہے۔ یعنی اس آیت میں جو مثال پیش کی گئی ہے اس میں روشیٰ بھی وہ خود ہے اور اس روشیٰ کا تشک بھی وہ خود نانوس کی مثال دی گئی ہے جس کے اندرروشیٰ کا ذریعہ بھی ہوتا ہے اور بیروشیٰ کومنعکس بھی کرتا ہے۔

ڈاکٹر ولیم نے کہا کہ قرآن بھی نور ہے۔تو کیا پیمی عکس ہے؟ یقیناً قرآن اللہ سجانہ و تعالیٰ کی ہدایات کی روشن اور عکس ہے۔

مزید برآل انھوں نے حضرت محمد منطقاتی کے سراج ہونے کا ذکر کیا۔ یقیناً وہ سراج بیں جن کی روشن کاعکس احادیث کی صورت میں ہم تک پہنچ رہا ہے۔ اور چونکہ وہ احکامات الہیہ ہم تک پہنچانے کا سبب ہیں لہذا اس لحاظ ہے وہ نور بھی ہیں۔

لہذا آپ کسی بھی لحاظ ہے دیکھیں، نور یا منیر کا مطلب منعکس ، منعطف یا مستعار روثن بی بنمآ ہے۔

دوسری بات ڈاکٹر ولیم نے سورہ کہف کی آیت ۲۷ کے حوالے ہے کی کہ ذوالقر نین نے سورج کو گدلے پانی میں ڈوب جاتا یقینا غیر نے سورج کو گدلے پانی میں ڈوب جاتا یقینا غیر سائنسی بات ہے۔ لیکن یہال عربی لفظ و بحد استعال ہواہے جس کا مطلب ہے نظر آتا۔ سو اللہ سجانہ و تعالیٰ یہاں فرمادہ بیں کہ ذوالقر نین کوالیا نظر آیا۔

اگریس کون کددوسری جماعت کے ایک بچے نے کہا کددواوردو پانچ ہوتے ہیں تو کیا آپ یہ کہیں گے کہ'' ڈاکر کہتا ہے کہ دواوردو پانچ ہوتے ہیں۔'' یہ یمی نہیں کہ رہا بلکہ آپ کو بتارہا ہواں کہ بچہ کیا کہ رہا ہے۔ میں غلط نہیں کہ رہا بلکہ وہ بچہ غلط کہ رہا ہے۔ اس آیت کو بچھنے کے متعدد طریقے ہیں۔ایک تو بھی کہ وَجَدَ کے معانی پرغور کیا جائے ، جو کہ ہیں'' نظر آیا'' اور محمد اسد کے بقول دوسرا طریقہ یہ کہ لفظ مغرب کے معانی پرغور کیا جائے۔عربی کے لفظ مغرب کے دو معانی ہیں۔ایک تو ست کے لیے استعال ہوتا ہے یعنی عرب کی ست (West) اور دوسرے وقت کے لیے یعنی غروب آ فاب کا وقت۔

البذا اگر زیر نظر آیت میں غروب آفاب کے مقام کی بجائے غروب آفاب کا وقت مراد لیا جائے مسئلہ ہی حل ہو جاتا ہے۔ متعدد طریقوں سے اس آیت کو سمجھا جا سکتا ہے۔
الکین ہوسکتا ہے کہ ڈاکٹر ولیم اس پر اعتراض کریں اور کہیں کہ ہم با تیں فرض کررہے ہیں اور ہمیں الفاظ کوال کے ظاہری معانی میں ہی قبول کرنا چاہے۔ چلیے اس نجج پر تجزید کو آگے برطابت ہیں۔ میں ہم موز غرو گفتگو میں سورج کے نظنے اور غروب ہونے کا ذکر کرتے ہیں تو کیا ہم واقعی سورج کے نظنے اور ڈو بنے کا ذکر کررہے ہوتے ہیں؟ اخبارات میں ہم سورج کے نظنے اور ڈو بنے کا ذکر کررہے ہوتے ہیں؟ اخبارات میں ہم سورج کے نظنے اور ڈو بنے کا ذکر کررہے ہوتے ہیں؟ اخبارات میں ہم سورج کے نظنے اور ڈو بنے کا ذکر کررہے ہوتے ہیں کہ سورج نے نظنے اور ڈو بنے کا ذکر کررہے ہوتے ہیں؟ سائنسی طور پر ہم سب جانے ہیں کہ سورج نہ تو نظا ہے اور نہ ڈو ہتا ہو دراصل ہے زمین کی گروش ہوتی ہے جس کے سبب ہمیں ایسا محسوس ہوتا ہے تو کیا ہے اخبارات غلط بیانی کررہے ہوتے ہیں؟

جب میں افظ Disaster استعال کرتا ہوں تو میری مرادایک برا حادثہ ہوتی ہے، یہ لفظ اتھی معانی میں استعال ہوتا ہے کیکن اس کے لغوی معانی '' ایک منحوس ستارے'' کے ہوتے ہیں تو کیا جب یہ لفظ استعال کیا جائے تو ہمیں اس کے لغوی معانی ہی مراد لینے چاہئیں؟

میں اور ڈاکٹر ولیم دونوں بعض اوقات یا کل مخص کے لیے ایک لفظ استعال کرتے ہیں

Lunatic ، اس لفظ کے لغوی معانی ہوتے ہیں "Struck by the Moon" تو کیا ہم اس لفظ کو اس کے لغوی معانی ہی میں استعال کرتے ہیں؟

لیکن بات یہ ہے کہ زبان کا ارتقائی طرح ہوا ہے۔ سورج کے نگلے اور ڈو بیخ کو بھی اس طرح ویکھنا اور سمجھنا چا ہے۔ اس طرح ہد بات واضح ہو جاتی ہے کہ سور ہ کہف کی اس آیت میں سورج کے ڈو بینے سے کیا مراو ہے؟ یہاں کوئی بات سائنس کے خلاف نہیں ہے۔ انھوں نے سور ہ فرقان کا بھی حوالہ دیا ہے:

﴿ آلَهُ تَرَ الِي رَبِّكَ كَيْفَ مَنَّ الظِّلُّ وَلَوْ شَآءَ لَجَعَلَهُ سَاكِنًا ثُمَّ جَعَلْنَا الشَّمْسَ عَلَيْهِ وَلِيُلًا ۞ [الفرقان: ٥٤]

" تم نے دیکھانہیں کہ تہارا رب کس طرح سابیہ پھیلا دیتا ہے؟ اگر وہ جا ہتا تو اسے دائی سابیہ بنا دیتا۔ ہم نے سورج کواس پر دلیل بنایا۔ "

ڈاکٹر ولیم اپنی کتاب میں اس آ ہت کے حوالے سے لکھتے ہیں کہ ''سورج کہاں جرکت کا ذکر ہی کرتا ہے؟ ''لیکن آ پ دیکھ سے ہیں کہ اس آ ہت میں کہیں بھی سورج کی حرکت کا ذکر ہی خبیں ہے۔ ڈاکٹر صاحب اپنی گفتگو میں بھی اور اپنی کتاب میں بھی بہی سوال آخاتے ہیں کہ سورج حرکت نہیں کرتا لیکن اس آ ہت مبارکہ میں تو صرف اتنا ہی کہا گیا ہے کہ سورج کو سائے کی حرکت پر دلیل بنایا گیا ہے۔ اور یہ بات تو وہ محض بھی جانتا ہے جس نے بھی سائے کی حرکت پر دلیل بنایا گیا ہے۔ اور یہ بات تو وہ محض بھی جانتا ہے جس نے بھی سائے کی حرکت پر دلیل منایا گیا ہے۔ اور یہ بات تو وہ محض بھی جانتا ہے۔ المذا قرآن کی سائے کی اسب سورج کی روختی ہوتی ہے۔ المذا قرآن کی بات بالکل درست ہے۔ کیوں کہ قرآن یہ نیمیں کہ دہا کہ سورج کی حجہ سائے پر بات بالکل درست ہے۔ یوں کہ قرآن سے وابستہ کررہے ہیں۔ سورج سائے پر ولیل ہے کیوں کہ سورج کی دوختی کی وجہ سے جی سائے مختا ہو ہوتا ہے۔ اگر روختی نہ ہوتو سائے ہی نہیں ہوگا۔ سائی تو فل ہر ہے دیگر دوختی کے ذرائع کی وجہ سے بھی بن سکتا ہے لیکن یہاں خوص سائے کی بات ہوری ہے جو گھتا بھی ہے اور پر ھتا بھی ہے اور پر سائے سورج کی وہ

ڈاکٹر کیمپیل نے سلیمان کی وفات کامی ذکر کیا ہے۔ انھوں نے سورہ سباک آیت کا

حواليدوياہے:

﴿ فَلَمَّا قَضَلْمُنَا عَلَيْهِ الْمَوْتَ مَا دَلَّهُمْ عَلَى مَوْتِهِ إِلَّا دَآبَةُ الْاَرْضِ تَأْكُلُ مِنْسَأَتَهُ فَلَمَّا خَرَّتَهَيَّنَتِ الْجِنَّ اَنْ لَّوْ كَانُوا يَعْلَمُوْنَ الْعَيْبَ مَالَبِقُوا فِي الْعَنَابِ الْمُهِيْنِ ۞ [سبا: ١٤]

" پھر جب سلیمان پرہم نے موت کا فیصلہ تا فذکیا تو جنوں کواس کی موت کا پتہ دیے والی کوئی چیز اس گھن کے سوانہ تھی جواس کے عصا کو کھا رہا تھا، اس طرح جب سلیمان گر پڑا تو جنوں پر میہ ہات کھل گئی کہ اگر وہ غیب کے جانے والے ہوتے تواس ذلت کے عذاب میں جنلانہ رہتے۔"

اس آیت کے بارے میں وہ کہتے ہیں کہ یہ کس طرح ممکن ہے کہ ایک فخص چینزی کے سہارے کھڑا ہو، واو فوت ہوجائے اور کسی کو پتہ ہی نہ چلا۔

اس آیت کو بیمہ کی وضاحت بھی متحدد طریقوں سے مکن ہے۔ پہلی بات تو یہی ہے کہ حضرت سلیمان اللہ تعالی کے پیٹیبر تنے اور بیان کا ایک معجز و ہوسکتا ہے۔ جب بائبل بیہ بہتی ہے کہ حضرت سلیمان ملائلا مردوں کو زندہ کر دیا کرتے تنے اور بید کہ وہ بغیر باپ کے پیدا ہوئے تنے تو بیر بات حضرت سلیمان ملائلا کے واقعے کے مقابلے میں کئی گنا زیادہ نا قابل یقین ہوتی ہے۔ آپ خود بتا ہے کسی مردے کا زندہ کر دینا اور بغیر باپ کے پیدا ہونا زیادہ حجرت انگیز ہے یا کسی مردہ فخص کا حجیری سہارے کھڑے رہنا؟

سواگر اللہ البحانہ و تعالی حضرت عیسیٰ مَلِیٰظا کے ذریعے معجزات ظاہر فرما سکتا ہے تو حضرت سلیمان مَلَیْللا کے ذریعے کیوں نہیں فرماسکتا؟

حضرت موسیٰ مَلِینہ کے لیے سمندر میں راستہ بن سکتا ہے ، ان کا عصا اڑ دھے میں تبدیل ہوسکتا ہے ، ان کا عصا اڑ دھے میں تبدیل ہوسکتا ہے ، بائبل یہ بتاتی ہے ، قرآن بھی یہی بتاتا ہے ، سواگر اللہ تعالیٰ کے لیے سید ممکن ہے و حضرت سلیمان مَلِینہ والا واقعہ کیوں ممکن ہیں ہے؟

متعدد دیگر تاویلات بھی ممکن ہیں کیوں کہ قرآن یہ تو کہہ ہی نہیں رہا کہ حضرت سلیمان مَلِیلا ''بہت طویل عرصے'' تک چیڑی کے سہارے کھڑے رہے تھے ۔۔۔۔۔سور و نسا میں ادشاد ہوتا ہے:

﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْعُرَانَ وَ لَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ عَيْدِ اللّهِ لَوَجُدُوا فِيْهِ اغْتِلَافًا كَثِيْدُ ٥ ﴾ [النساء: ٨٢]

"كيابيلوگ قرآن برخورنيس كرتے؟ اگربيالله كيسواكس اور كى طرف سے موتا تواس ميں بہت كھواختلاف بيانى يائى جاتى۔"

آپ کی بھی نظر نظر سے قرآن کا مطالعہ کریں۔ اگر آپ کا طریقہ کار منطق ہے تو آپ قرآن میں کہیں بھی تضاد اور اختلاف نہیں پائیں گے، اور نہ بی قرآن کی کوئی آیت مصدقہ سائنی خایق کے خلاف ہوگی۔

میں ڈاکٹر ولیم کیمپیل سے اتفاق کرتا ہوں، حضرت سلیمان عَلَیْا طویل عرصہ تک کھڑے رہے ہوں کے اور اس کی وجہ بھی ای جگہ بیان کر دی گئی ہے۔ جب حضرت سلیمان عَلَیْل کرے ہیں اور جنوں کو ان کی وفات کاعلم ہوا تو انھوں نے کہا کہ اگر ہمیں غیب کاعلم ہوتا تو ہم اتنا عرصہ مشقت نہ کرتے۔ دراصل ان جنات کوا پئی طاقت کا بہت زعم تھا، خصے ختم کرنے کے لیے اللہ تعالی نے ان پرواضح فرمایا کہ انھیں علم غیب حاصل نہیں ہے۔ بحض کرنے کے لیے اللہ تعالی نے ان پرواضح فرمایا کہ انھیں علم غیب حاصل نہیں ہے۔ فراکٹر صاحب نے دود دھ بننے کے عمل کا بھی ذکر کیا ہے۔ سورۂ انحل کی آ بت کے خوالے سے انھوں نے اعتراض کیا ہے۔

سب سے پہلا محض جس نے دوران خون کاعمل دریافت کیا وہ این نیس تھا۔ اس فے بیددریافت کیا وہ این نیس تھا۔ اس فے بیددریافت نزول قرآن کے چیسوسال بعد ولیم ہاروی کے ذریعے بیات الل مغرب کے علم میں آئی۔ یعنی نزول قرآن کے ایک ہزادسال بعد۔

جوغذا ہم کھاتے ہیں وہ معدے ادرآ نوں میں ہسم ہوتی ہے۔ ہسم کے بعد خوراک

کے اجزا دوران خون کے ذریعے جسم کے خلف اعضا تک وینیتے ہیں۔ جگر کا تعلی اس عمل میں اس عمل میں اس عمل میں اس عمل میں اپنا کردار ادا کرتا ہے۔ دوران خون کے اس عمل کے ذریعے ہی غذائی اجزا دودھ پیدا کرنے والے غدودوں تک بھی وینیتے ہیں۔

جدید سائنس کی فراہم کردہ بیتمام معلومات اجمال واختصار کے ساتھ اس آیت قرآنی میں بیان کر دی گئی جیں:

﴿ وَ إِنَّ لَكُمْ فِي الْاَنْعَامِ لَعِبْرَةً نُسُقِيْكُمْ مِّمَّا فِي بُطُونِهِ مِنْ بَيْنِ فَرْثٍ وَ دَمِ لَبَنَا عَالِصًا سَآنِعًا لِلشَّرِيقِيْنَ ﴾ [النحل: ٦٦] "اورتهارے لیے مویثیوں میں بھی ایک سبق موجود ہے۔ان کے پیٹ سے گوبراورخون کے درمیان ہم ایک چیز تہیں پلاتے ہیں، لین خالص دودھ جو پینے والوں کے لیے نہایت خوش گوار ہے۔"

حدوثا الله كي بي بي بي ان حدوثا الله كي بي بي ان خوريع جوده سوسال بيلي بى ان حقاق كالله والمحمد وثنا الله كي بي ال حقاق كالله والمحمد على الله معمون كالمربى بيد ما معمون كالمربى بيد ما معمون كالمربي المربي المرب

﴿ وَإِنَّ لَكُمْ فِي الْاَنْعَامِ لَمِبْرَةً نُسْقِيْكُمْ مِمَّا فِي بُطُوْنِهَا وَلَكُمْ فِيْهَا مَنَافِمُ كَكُمْ فِيهَا مَنَافِمُ كَثِيرَةً وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ ٥ وَعَلَيْهَا وَعَلَى الْفُلُكِ تُحْمَلُونَ ٥ ﴾ مَنَافِمُ تَكُمَ الْفُلُكِ تُحْمَلُونَ ٥ ﴾

[المؤمنون: ٢١٠٢٢]

"اورحقیقت یہ ہے کہ تمہارے لیے مویشیوں میں بھی ایک سبق ہے۔ان کے پیٹوں میں جو کچھ ہے،ای میں سے ایک چیز ( لیٹی دودھ) ہم تمہیں بلاتے ہیں اور تمہارے لیے ان میں بہت سے دوسرے فایدے بھی ہیں۔ ان کوتم کھاتے ہوادران براور کشتیوں برسوار بھی کیے جاتے ہو۔"

ڈاکٹر ولیم نے حوالوں کے حروبوں میں رہنے کے حوالے سے بھی ایک تکت اُٹھایا ہے۔ متعلقہ آیت کریمہ قرآن مجید کی سورة افعام میں ہے۔ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ وَمَا مِنْ دَآيَةٍ فِي الْأَرْضِ وَ لَا ظَيْرِيَّطِيْرُ بِجَنَاحَيْهِ إِلَّا أُمَمَّ اَمْقَالُكُمْ مَا فَرَّطْنَا فِي الْكِتْبِ مِنْ شَيْءٍ ثُمَّ إِلَى رَبِّهِمْ يُحْشَرُونَ۞

[الانعام: ١٨]

''زمین میں چلنے والے کی جانور اور ہوا میں پروں سے اُڑنے والے کی پرندے کود کھے لو، یہ سب تمہاری ہی طرح کی انواع ہیں، ہم نے ان کی تقدیر کے نوشتے میں کوئی کسر نہیں چھوڑی ہے۔ پھر یہ سب اپنے رب کی طرف سمیلے جاتے ہیں۔''

قرآن مجیدتویہ کہدرہا ہے اور ڈاکٹر ولیم کمدرہ میں کہ کڑی اپنے نرکو ہلاک کر دیتی ہے اور شیر یوں کرتا ہے اور ہاتھی یوں کرتا ہے ، وغیرہ وغیرہ۔

وہ رویوں کے بارے میں بات کررہے ہیں، قرآن رویے کی بات ہی نہیں کر رہا۔ اگر ڈاکٹر ولیم کیمپیل قرآن کی بات نہیں سمجھ پائے تو اس کا مطلب بینہیں کہ قرآن کی بات غلط ہے۔

قرآن یہ کہہ رہا ہے کہ نیانواع ہیں تمہاری طرح۔ یعنی جانوروں اور پر عاوں کے بھی انسانوں کی طرح گروہ ہوتے ہیں۔قرآن ان کے رویوں کی بات نہیں کر رہا۔

اور آج جدید سائنس بھی ہمیں بھی بتاتی ہے کہ جانور اور پرندے بھی ہماری طرح گروہوں کی صورت میں ہی رہتے ہیں۔

میں علم الجنین کے حوالے سے تفصیلی گفتگونہیں کر سکا تھا کیوں کہ وقت محدود تھا۔ ڈاکٹر ولیم کے اُٹھائے ہوئے تمام نکات کا جواب میں نے دے دیا ہے۔اب ہم علم الجنین کے حوالے سے ذراتفصیل سے بات کریں گے۔ جن نکات کا جواب میں دے چکا ہوں ان کے علاوہ ڈاکٹر ولیم نے کچھ با تیں کی ہیں۔ایک بات انھوں نے یہ کی کہ جنین کی ناٹو ونما کے مراحل کا ذکر hippocritus اور گالن وغیرہ نے بھی کیا ہے۔ یہاں ایک بنیادی کئتہ بچھ لینا ضروری ہے۔ اگر کمی نے کوئی الی بات کی ہے جس سے قرآن کو اتفاق ہے تو اس سے لینا ضروری ہے۔ اگر کمی نے کوئی الی بات کی ہے جس سے قرآن کو اتفاق ہے تو اس سے لینا ضروری ہے۔ اگر کمی نے کوئی الی بات کی ہے جس سے قرآن کو اتفاق ہے تو اس سے لینا ضروری ہے۔ اگر کمی نے کوئی الی بات کی ہے جس سے قرآن کو اتفاق ہے تو اس سے لینا ضروری ہے۔ اگر کمی نے کوئی الی بات کی ہے جس سے قرآن کو اتفاق ہے تو اس سے لینا ضروری ہے۔ اگر کمی نے کوئی الی بات کی ہے جس سے قرآن کو اتفاق ہے تو اس سے سے تران کو اتفاق ہے تو اس سے تران کو انتہاں ہے۔

بیمراد لینا ہر گر درست ند ہوگا کہ وہ بات قرآن نے اس فض سے اخذی ہوگی۔ مثال کے طور پر میں ایک بیان دیا ہوں اور فرض کیجیے کہ وہ بیان درست ہے۔ اب اگر وہی بیان مجھ سے پہلے بھی کوئی دے چکا ہے تو اس سے بیٹا بہتر ہوجاتا کہ میں نے لاز آس فض کی نقل کی ہے یا اس سے استفادہ کیا ہے۔ اس کا امکان ضرور ہے لیکن بیضروری نہیں ہے۔ اہل امکان ضرور ہے لیکن بیضروری نہیں ہے۔ اہل امکان صرور ہے لیکن میں مورت حال کا تجزید کریں۔

قرآن گالن اور میپو کریٹس وغیرہ کی ہر بات سے اتفاق نہیں کرتا۔ جنین کے ارتقاکے حوالے سے قرآن اور گالن وغیرہ کے نظریات میں کمل بکسانیت نہیں پائی جاتی ۔ اگر قرآن نے ( نعوذ باللہ) ان سائنس دانوں کی نقل کی ہوتی تو دونوں میں کمل بکسانیت پائی جاتی ۔ نے (نعوذ باللہ) ان سائنس دانوں کی نقل کی ہوتی تو دونوں میں کمل بکسانیت پائی جاتی ۔ یہا کی منطقی بات ہے۔ ایسانہیں ہوسکتا تھا کہ پچھ چیزوں کی تو نقل کر لی جاتی اور پچھ چیزیں جو غلط ہیں ، دہ چھوڑ دی جاتیں۔ گالن اور بپو کریٹس وغیرہ ''جو تک نما مرطے'' کا ذکر نہیں کرتے۔ ان کے ہاں ''مضعفہ'' کا تصوریایا ہی نہیں جاتا۔

مزید برآن ان سائنس دانوں نے بیجی کما کر جورت میں بھی مادہ منویہ ہوتا ہے۔ اور یبی بات بائنل میں بھی کی گئی ہے۔ لہذا گالن اور بیچو کریٹس سے استفادہ دراصل انجیل میں کیا گیاہے۔

بائبل میں ہم پڑھتے ہیں:

"كيا تونے مجھے دودھ كى طرح نہيں أغريلا اور پنير كى طرح نہيں جمايا؟"

[14-14-1-1]

یہ دودھ اور جے ہوئے پنیر کا تذکرہ کیا ہے؟ سیدھی سیدھی گالن کی نقل ہے۔نقل کیوں؟ کیوں کہ یہ جملہ کلام البی نہیں ہے۔ ید بات غلط ہے۔ دراصل یہ گالن، بیو کریش اور دیگر بونا نیوں کا خیال تھا کہ جنین کی تھکیل جے ہوئے پنیر کی طرح ہوتی ہے۔ اور بائبل میں یہ بات بعینہ قال کرلی گئی ہے۔قرآن میں ہرگز ایسانہیں ہے۔

اگر آب علم الجنين ك حوال سي كلي كل كابون كا مطالع كري، مثال كي طور بر

ڈاکٹر کیتھ مورکی کتاب دیکھیں آو آپ کومعلوم ہوگا کہ گالن، بیو کریٹس اور ارسطو وغیرہ نے اس موضوع پر بہت زیادہ توجہ بیس دی۔ اُن کی پچھ با تیس درست ہیں تو بہت ی با تیس غلط بھی ہیں۔

ڈاکٹر مور مزید لکھتے ہیں کہ قرون وسطی یا اس وقت کے عربوں کے لحاظ سے قرآن ہمیں اضافی معلومات فراہم کرتا ہے۔ ڈاکٹر کیتھ مورا پٹی کتاب میں قرآن کوخراج عقیدت پیش کرتے ہیں۔ وہ ارسطواور ہیچ کریٹس کا بھی اعتراف کرتے ہیں کین یہ بھی بتاتے ہیں کہ ان کی باتیں غلا بھی ہیں۔ قرآن کے کئی بیان کے بارے میں وہ ایسانہیں کہتے ۔ یہی اِس بات کا کافی ثبوت ہے کہ قرآن ، یونانی نظریات کی نقل نہیں کررہا۔

ربی بات جائد کی روشی اور زمین کی گردش کی ، تو مجھے فیا خورث کے بارے میں بھی پت ہے اور بیابھی کرز مانہ قبل مسے میں ہی بعض ہونا نیوں کا خیال تھا کہ زمین گردش میں ہے، چاند کی روشی دراصل سورج کی روشن کا عکس ہے۔

لیکن ...... اگر رسول الله مظیمی (نعوذ بالله) ان نظریات کی نقل کرر ہے ہوتے تو پھر دہ ان کے اس نظریے کو بھی قبول کرتے کہ سورج ساکن ہے اور پوری کا نتات کا مرکز ہے۔ یہ سلطرح ممکن ہوا کہ درست با تیں قبول کر لی گئیں اور غلط با تیں چھوڑ دی گئیں۔ فراکٹر ولیم کیمیں لیک طویل فہرست بیش کردیتے ہیں۔ یونانی زبان سے Cyriac بیس ترجمہ ہوا، اس سے عربی میں ہوا، لیکن قرآن کی ایک آیت اس طرز استدلال کی نفی کردیتے کے لیے کفایت کرتی ہے۔

سورهٔ عکبوت میں ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ وَ مَا كُنْتَ تَثَلُوا مِنْ قَمْلِهِ مِنْ كِتُبٍ وَ لَا تَخُطُّهُ بِيَوِيْنِكَ إِذًا لَا اللهُ اللهُ عَلَيْك لَارْتَابَ الْمُهُطِلُونَ٥﴾ [العنكبوت: ٤٨]

"(اے نی مطابقاً) تم اس سے پہلے کوئی کتاب ند پڑھتے تھے ، اور ندائے ا اتھ سے لکھتے تھے۔ اگر ابیا ہوتا تو باطل پرست لوگ فنگ میں پڑ سکتے تھے۔" رسول الله بطفیقی آئی ہے وہ پڑھے لکھے ہیں ہے۔ یہ تاریخی حقیقت یہ تابت کرنے کے لیے کافی ہے کہ انھوں نے کہیں ہے ، کی سے نقل نہیں کی ۔ دیکھیے ، نقسور کیجے ، ایک سائنس دان ، تعلیم یافتہ ہونے کے باوجود بھی یہ سب پچر معلوم نہیں کرسکا تھا۔لین اللہ تعالی نے پھر بھی حکمت کے تحت رسول اللہ مطفیقی کے کوئٹی رکھا، تا کہ لوگوں کو، مشکر لوگوں کو، اسلام کے خلاف کی بیل کھنے والے لوگوں کو، مذکو لئے کا موقع نہ طے۔

میں بائبل کے حوالے سے بہت ی باتیں کرسکتا ہوں۔لین جہاں تک قرآن کا تعلق ہے شن ڈاکٹر دلیم کی جانب سے اُٹھائے گئے تمام نکات کا جواب وے چکا ہوں، الحمد لللہ ۔ کوئی ایک نکتہ بھی ایسانہیں بچاجس سے قرآن کا سائنس کے خلاف ہونا ٹابت ہو۔

انھوں نے میرے اُٹھائے ہوئے ۲۲ نکات میں سے صرف دو نکات کو چھیڑا اور انہیں بھی ٹابت نہیں کرتے ہیں کہ بائبل جدید مجمی ٹابت نہیں کر سکے۔ لہذا یہ بائیس کے بائیس نکات ٹابت کرتے ہیں کہ بائبل جدید سائنس سے مطابقت نہیں رکھتی۔

اب كلت نبر ٢١ في فدمت بريكة علم الحوانات سيمتعلق ب

كاب احبار، باب ١١ كى چمنى تىت دىكىس:

''اورخرگوش کو کیوں کہ وہ جگالی تو کرتا ہے لیکن اس کے پاؤں الگ نہیں۔ وہ محمرت سے اس بر

مجى تبار بے ليے ناپاک ہے۔''

یہاں واضح طور پر کہا جا رہا ہے کہ خرگوش جگالی کرتا ہے۔ حالال کہ آج ہم سب جانے ہیں کہ فرگوش جگالی کرتا ہے۔ حالال کہ آج ہم سب جانے ہیں کہ فرگوش جگالی کرنے والے جانوروں کی کی ہوتی ہے۔ دراصل اس کے مند کی مسلسل حرکت کی وجہ سے زمانۂ قدیم میں ایساسمجھا جاتا تھا۔

ای طرح المثال، باب ۲، آیت عیس کها گیا که چیونیوں کا نہ کوئی سردار ہے، نہ ناظر اور نہ ماکم ۔ آج ہم جانتے ہیں کہ چیونٹیاں نہایت مظلم مخلوق ہیں۔ ان کے ہاں ایک باقاعدہ نظام بایا جاتا ہے جس کے مطابق وہ محنت کرتی اور خوراک جمع کرتی ہیں۔ ان میں

با قاعدہ سردار چیونٹی بھی ہوتی ہے اور نیچ درجہ بدرجہ کارکن چیونٹیاں ہوتی ہیں۔ بدایک سائنسی حقیقت ہے جسے بائبل نظر انداز کرتی ہے، لہذا بائبل کا بیان غیر سائنسی ۔۔۔

کتاب پیدایش، باب ۱۰۳ بت ۱۱۴ اور پھر معیاہ، باب ۱۰۵ بت ۴۵ میں کہا گیا ہے کہ سانپ کی خوراک خاک ہے۔ حیاتیات کی کوئی کتاب ہمیں پینہیں بتاتی کہ سانپ کی خوراک خاک ہے۔

مزید برآ ل بائبل میں ایسے جانوروں کا ذکر بھی موجود ہے جوسرے سے وجود ہی نہیں رکھتے مثلاً ایک دیو مالائی جانور Unicorn۔ بدایک سینگ والا گھوڑا ہے جو صرف اساطیر میں پایا جاتا ہے، حقیقی دنیا میں وجود نہیں رکھتا۔

میرا وقت ختم ہونے والا ہے۔اگر میری کی بات سے کسی بھائی کے جذبات محروح ہوئے ہیں تو میں اس کے لیے معذرت خواہ ہوں۔ میری نیت کی کے جذبات محروح ہوئے ہیں تو میں اس کے لیے معذرت خواہ ہوں۔ میری نیت کی کا بار در کر کے محروح کرنے کی نیس تھی۔ مجمد و ڈاکٹر کیمپیل کا جواب دینا ہے اور ان کی کتاب کار ذکر کے میر ثابت کرنا ہے کہ قرآن اور جدید سائنس میں ممل مطابقت پائی جاتی ہے۔

اور جہاں تک بائبل کا تعلق ہے،اس کے ایک جھے کے بارے میں تو ہم بیامکان تعلیم کرتے ہیں کہ بیدکلام خداوندی ہوسکتا ہے لیکن مجموعی طور پر،اس کی موجودہ صورت میں ہم بائبل کو منزل من اللہ نہیں سجھتے۔

اب میں اپنی گفتگوختم کرتا ہوں۔ میں اپنی بات قرآن کریم کی اس آیت پرختم کرنا چاہوں گا:

﴿ وَقُلْ جَآءَ الْحَقُّ وَزَهَقَ الْبَاطِلُ إِنَّ الْبَاطِلُ كَانَ زَهُوْقًا ٥ ﴾

[بنی اسرائیل: ۸۱]

"اوراعلان كردوكة" حق آحميا اورباطل من كيا، باطل توشف عي والاسم-"



www.KitaboSunnat.com

www.KitaboSunnat.com

صوال اسمرا سوال دا كركمها سے ب سكاب پيدايش من كما كيا بك موفان نوح پورى دنيا من آيا تفار دوسرى طوفان نوح پورى دنيا من آيا تفار دنيا كى جرچز، جر پهاژاس من دوب كيا تفار دوسرى طرف يهى كها جار با ب كه پانى پندره باته او نچا تفار بم جانتے بي كددنيا كا بلندترين پهاڑ بندره باته او نچا تبين تفار بحراس بات كا كيا مطب ب

ڈاکٹر ولیم کیمبل .....سوال کے لیے شکرید میرے خیال میں بائل بدکہ ربی ہے کہ بلندازین بہاڑ تین ہزار ربی ہے کہ بلندازین بہاڑ تین ہزار میٹر بلند تھا تو بانی کی بلندی تین ہزار میٹر اور پندرہ ہاتھ تھی۔

اور مرا ظیال ہے كة قرآن مجى طوفان نوح كا بيان اى طريقے سے كرتا ہے: ﴿ حَتَّى إِذَا جَاءَ أَمْرُنَا وَفَارَ التَّنَّوْرُ قُلْنَا احْمِلُ فِيْهَا مِنْ كُلِّ زَوْجَيْنِ اثْنَيْنِ وَ أَهْلَكَ إِلَّا مَنْ سَبَقَ عَلَيْهِ الْقُوْلُ وَ مَنْ أَمَنَ وَ مَا آمَنَ مَعَةً إِلَّا قَلِيْلُ اَ﴾ [مود: ٤٠]

" بہال کا کہ جب جاراتھ آ گیا اور وہ جورائی پڑا تو ہم نے کہا کہ ہرتم کے جانوروں کا ایک ایک جوڑا کتی میں رکھاو، اور اپنے گھر والوں کو بھی ، سوائے ان اشخاص کے جن کی نشان دہی پہلے کی جا چکی ہے، اس میں سوار کرا دواور ان لوگوں کو بھی بڑھا لو جو ایمان لائے ہیں اور تھوڑے ہی لوگ تھے جونوح کے ساتھ ایمان لائے تھے۔"

اس کے بعد قرآن مختف علاقوں کا ذکر کرتا ہے اور انبیائے کرام کی فہرست ویتا ہے، جس میں نوح سے پہلے کا کوئی نبی شامل نہیں۔ حالاں کہ حضرت آدم مَدَّلِظ بھی نبی ہو سکتے ہے۔ بہر حال میرے خیال میں قرآن بھی بہی کہتا ہے کہ بیطوفان پوری و نیا میں آیا تھا۔

عدوال: اسساؤاکٹر ذاکر صاحب! آپ نے اپنی تفکی کے دوران میں کہا کہ اللہ نور ہے۔ میں آپ کی بات بجونیس سکا۔ وضاحت کرد بیجے۔

قاكتو ذاكر فائيك :.... بمائى نے بيسوال اس ليے كيا ہے كه وه واكثر وليم

کے جواب میں میری گفتگو کو بھوٹیں پائے جواللہ اور نور کے حوالے سے تھی۔ قرآن مجید کی سورہ نور کی بینتیسویں آیت میں ارشاد ہوتا ہے:

﴿ اَللّٰهُ نُورُ السَّمُولِ وَالْكَرْضِ ﴾ [النور: ٣٥] "اللّٰتَعَالَىٰ آسانوں اورز عن كانور ہے۔"

نور کا مطلب منعکس یا مستعاد روشی ہے۔ ڈاکٹر صاحب نے پوچھا تھا کہ کیا اللہ تعالی کی روشی بھی مستعاد ہے؟ اس سوال کے جواب میں کہا گیا تھا کہ اگر آپ اس آیت کا مطالعہ کریں تو آپ ویکھیں گے کہ اس میں فانوس کی مثال دی گئی ہے۔ فانوس میں ایک چراغ ہوتا ہے جو اپنی روشنی رکھتا ہے۔ لینی اللہ تعالی اپنی روشنی رکھتا ہے۔ فانوس روشنی منعکس بھی کرتا ہے۔ اس لحاظ ہے اس روشنی کونور کہنا بھی روا ہے۔

آپ يهال يه بيلوجن ليپ د كيدر جي بين-اس كرداد كوآپ سراج يا و باج يا چراغ كهد سكتے بين- جب كداس كے Reflecter كومنير كها جاسكتا ہے۔

کیکن ظاہر ہے کہ اس روشی سے مرادعام رَوشیٰ نہیں ہے بلکہ یہ اللہ سامانہ و تعالیٰ کی روحانی روشیٰ ہے لیک طاہر ہے ڈاکٹر ولیم کیم پیل کو جواب دینے کے لیے جتلی ضرورت تھی میں نے اتنی ہی بات کی۔

البتہ چونکہ میرے پاس جواب کے لیے پانچ منٹ ہیں لہذا ہیں ایک اور بات بھی کرنا چاہوں گا۔ ڈاکٹر ولیم کیمپیل نے حضرت نوٹ کا ذکر کیا ہے۔ دیکھیے ہیں بائیل کے حق میں Concordance Approch اور قرآن کے حق میں Concordance Approch استعال کررہا ہوں کیوں کہ المحمد للدکئی بھی صورت میں قرآن برحق ہی طابت ہوتا ہے۔

اگریں ڈاکٹر دلیم کی بات مان بھی جاؤں اور یہ بات تعلیم کر بھی لوں کے طوفان نوح کا پانی دنیا کے بلند ترین پہاڑ سے بھی پندرہ ہاتھ بلند تھا تو ایک اور مسئلہ سامنے آتا ہے۔ کتاب

عدایش ک باب نمبر ۲ ست نمبر ۱۱۹در ۲۰ مین کها گیا ہے:

ن اور پانی زمین پرچ متای گیا اور برها اور کشی پانی کے او پر تیرتی رہی اور

پانی زمین پر بہت می زیادہ چڑ حااورسب او فیج بہاڑ جودنیا میں بیل بانی میں حصب ملے۔''

اگرآب اوفان نور کے وقت کالغین انجیل کی مدد ہے کریں تو یہ اکیسویں یا بائیسویں صدی قبل سے کا دور بنما ہے۔ یہ وہ دور ہے جب بابل بیں تیسرے اور مصر میں گیارھویں خاندان کی حکومت چل رہی تھی۔ لیکن وہاں اس طوفان کا کوئی اثر نہیں ملا۔ یعنی یہ علاقے طوفان سے بالکل محفوظ رہے۔ اس آٹار قدیمہ کی شہاوت سے یہ بات ثابت ہوتی ہے کہ طوفان نوبے کا عالم گیر ہونا یعنی پوری زمین پرمع موناممکن بی نہیں ہے۔

رہا بیسوال کہ قرآن اس بارے میں کیا کہتا ہے تو پہلی بات تو یہ ہے کہ قرآن تاریخ کا تعین نہیں کرتا۔ قرآن بینہیں کہتا کہ سلاب بائیسویں صدی قبل سے میں آیا تھا یا پچاسویں صدی قبل سے میں آیا تھا۔

دوسری بات بیر که قرآن کہیں بینیس کہتا کہ سیلاب عالم گیرتھا اور ساری زمین اس میں ڈوب گئ تھے۔قرآن صرف حضرت نوج اوران کی قوم کا ذکر کرتا ہے جوایک چھوٹی قوم بھی ہوسکتی ہے اور بردی بھی۔

آج ماہرین آٹارقدیمہ بیامکان تو تسلیم کرتے ہیں کہ دنیا کا ایک مخصوص علاقہ ذیر آب آگیا ہولیکن عالم میرسلاب کا نظر میکوئی بھی تسلیم نہیں کرتا۔ البندا الحمد للد قرآن توجد بدترین علوم کے ساتھ مطابقت رکھتا ہے، لیکن بائبل نہیں۔

مزید برآ ل اگرآپ کتاب پیدایش کے چھٹے باب کی پندرھویں اور سولہویں آیت کا مطالعہ کریں تو آپ دیکھیں گے کہ خدا حضرت نوح کو تھم دیتا ہے:

''اورابیا کرنا که کشتی کی لمبائی تین سو ہاتھ، اس کی چوڑائی پچاس ہاتھ اور اس کی او نیمائی تھی ساتھ میں''

کی او نیجا کی تعمیر ہاتھ ہو۔'' میں بعد میں میں میں میں میں اس می

اگرآپ حلاب لگائیں تو پہ چاتا ہے کہ کشتی کا کل جم ڈیڑھ لاکھ کھب فٹ سے زیادہ نہیں بنآ اور رقبہ بھی تقریبا ۳۳،۷۵۰ مراح فٹ بنآ ہے۔ بائیل کہتی ہے کہ کشتی تین منزلہ تھی یعنی کل رقبہ تقریباً ایک لا کھ مربع فٹ تھا۔ یہ کل دستیاب جگہتی۔ ذرا تصور کیجیے، دنیا کے ہر جاندار کا ایک جوڑا اس ایک لا کھ مربع فٹ میں آنا تھا۔ کیا بیمکن ہے؟

دنیا میں لاکھوں اقسام کے جاندار ہیں۔ اگر میں یہ کہوں کہ اس آڈ ڈور یم میں ایک
لاکھلوگ آئے تو کیا آپ شلیم کرلیں ہے؟ مجھے یاد ہے، پچھلے سال میں نے کیرالہ میں ایک
خطاب کیا تھا۔ دہاں دس لاکھلوگ آئے نتے۔ وہ ہیری زندگی کا سب سے بردا اجتماع تھا۔
تا حدنظر لوگ ہی لوگ تنے۔ میں آخر تک دکھے بھی نہیں پارہا تھا۔ لیکن وہ ایک ملین لوگ کی
آڈیٹور یم میں نہیں تنے۔ یہ لوگ سامل سمندر پر جمع ہوئے تنے۔ میں سامنے کے چندلوگوں
کے علاوہ باتی لوگوں کو دکھے بھی نہیں سکیا تھا۔ اگر آپ اس اجتماع کی ویڈ ہو دیکھیں تو آپ کو
اندازہ ہوگا کہ ایک لاکھلوگ کس قدر ہوتے ہیں۔ ای طرح عرفات کے اجتماع سے ہمی
آپ کواندازہ ہوسکتا ہے جہاں ڈھائی ملین لوگ جمع ہوتے ہیں۔

لہذا ایک لا کھمرلع فٹ رقبے میں لا کھوں جا نداردں کا رہنا بالکل نامکن ہے جب کہ انھوں نے اس جگہ میں چالیس دن رہنا بھی ہو کھانا پینا بھی ہواور حوائج ضروریہ سے بھی فارغ ہونا ہو۔ ہم کہہ سکتے ہیں کہ یہ بھی بائبل کی سائنسی اغلاط میں سے ہے۔

سوال ..... و اکثر ولیم میمیل ، آپ بائبل میں دیا گیا استان خود کیون نہیں دیتے تاکہ یہاں موجود حاضرین پریہ بات فابت ہوجائے کرآپ ایک حقیق میمی بیل؟

 مدوال: ....مسیحی حضرات عقید و تثلث کی سائشی تاویل اس طرح کرتے ہیں کہ جس طرح پانی کی تین طبعی صورتیں شوس ، مالیج اور گیس ہوسکتی ہیں یعنی وہ برف، پانی اور بھا ہا کی خشل میں ہوسکتا ہے۔ اس طرح خدا بھی باپ یہ بیٹے اور روح القدس کی تثلث کی صورت میں ہے۔ کیا آپ اس تاویل کو درست بھتے ہیں؟

قاکتو فاکو مادیک ..... آپ کے سوال کا جواب دیے ہے پہلے میں ایک وضاحت چاہوں گا۔ یہ بات درست ہے کہ ہمیں خدا کا امتحان لینے کی کوشش نہیں کرنی چاہیے لیکن یہ کوشش کور ہے ہیں۔ خدا چاہیے لیکن یہ کوشش کور ہے ہیں۔ خدا خواہ ہے کہ ہم تو ڈاکٹر ولیم کا امتحان لینے کی کوشش کر رہے ہیں۔ خدا نے وعدہ کیا ہے کہ صاحب ایمان پر یہ خطر تاک زہر اثر نہیں کرے گا در وہ نئی نئی زبانیں بولیں مے۔ ہم خدا کا امتحان نہیں سے رہے۔ خدا پر ہماراایمان ہے کہ وہ ہرصاحب ایمان کو اس امتحان میں کا میاب کرے گا۔ ہم تو آپ کا امتحان سے دے ہیں کہ آپ صاحب ایمان میں یانہیں؟

اب عل بهن كسوال كاطرف آتا وول ان كاموال يه ب كمسيح حفرات عقيدة المسيث كاموال يه ب كمسيح حفرات عقيدة الشيث كى سائنى وضاحت اس طرح كرتے بين كدر جس طرح بائى تين صورتوں لين شخوس، مالي اور روح القدس كى مورت ميں موجود ب -

سائنی لخاظ سے جھے اس بات سے پورا اتفاق ہے کہ پانی کی تین طبعی عالتیں ہوتی جیں۔ چیں۔ اس اسٹنی لخاظ سے جھے اس بات سے پورا اتفاق ہے کہ پانی کی تین طبعی عالتیں ہوتی جیں۔ پانی اور تغارات لیکن ہم جائے جیں کہ اپنے اجزا کے لخاظ سے بیدا کیا جی چیزرہتی ہے۔ پانی کا کیمیائی فارمولا O ہے لیتی دوایٹم ہائیڈروجن کے اور ایک ایک ایک اس کی رہتا ہے صرف کے اور ایک ایک ایک میں ہتا ہے صرف طبعی حالت تر الی ہوتی ہے۔

اب ہم عقیدہ تلیث کا جائزہ لیتے ہیں۔ باپ ، بیٹا اور روح القدی۔ کیا یہاں بھی صرف حالت بل تهدیل ہوتی ہے؟ چلیے ہم مان لیتے ہیں کہ یہاں بھی صرف حالت کا فرق پڑتا ہے، کیا یہاں بھی اجزاد ہی رہے ہیں؟

باپ اور روح القدس كا وجو و روحانى ہے جب كه انسان گوشت پوست كى مخلوق ہے۔ انسان كو زندہ رہنے كے ليے كھانے پينے كى ضرورت ہوتى ہے جب كه ضا الن ضرورتوں سے ياك ہے۔ دونوں مختلف ہيں دونوں ايك جيسے كس طرح ہو سكتے ہيں؟

اور یہ بات خود حضرت عیلی میلیلا کے بیان سے بھی ثابت ہوتی ہے، وہ لوقا کی انجیل میں فرماتے ہیں:

"اس نے ان سے کہا" تم کیوں گجرات ہو؟ اور کس واسطے تہارے دل میں شک پیدا ہوتے ہیں؟ میرے ہاتھ اور میرے پاؤں دیکھو کہ میں وہی ہوں۔
مجھے چھوکر دیکھو کیوں کہ روح کے گوشت اور ہڈی نہیں ہوتی جیبا کہ جھے میں دیکھتے ہو، یہ کہ کراس نے انھیں اپنے ہاتھ اور پاؤں دکھائے۔ جب مارے خوشی کے ان کو یقین نہ آیا اور تجب کرتے ہے تو اس نے ان سے کہا کیا یہاں تہارے پاس کھانے کو پچھ ہے؟ انہوں نے اسے بھنی ہوئی مجھل کا قلہ دیا۔
اس نے لے کرائے کے رو ہرو کھایا۔"

حضرت عینی مالین به بهال خود فرما رہے ہیں کہ روح گوشت اور ہڈیاں نہیں رکھتی۔
سائنس طور پر سے بات ثابت کرنے کے لیے کہ وہ خدانہیں ہیں، انھوں نے ان کے روبرو
مجھلی کا فکرا کھایا اور اس طرح باپ بیٹے اور روح القدس کے ایک ہونے یعنی مثلیث کے
عقید سے کوخود حضرت عینی مالین ان رقر کردیا۔

پوری بائبل میں تثلیث (Trinity) کا لفظ تی موجود نہیں ہے۔لیکن قرآن میں اس کا ذکر موجود ہے۔

سورۂ نسامی ارشاد ہوتا ہے:

﴿ وَ لَا تَعُولُوا ثَلْتَةُ إِنْتَهُوا عَيْرًا لَّكُمْ إِنَّمَا اللَّهُ إِلَّهُ وَاحِدٌ ﴾

[النساء: ١٧١]!

۱۱۳ ٔ

''اور نہ کہو کہ تین ہیں۔ باز آ جاؤیہ تمہارے ہی لیے بہتر ہے۔اللہ تو بس ایک عنداہے۔''

سورة ما كده مي محرارشاد موتاب

﴿ لَقُدُ كُفَرَ الَّذِيْنَ قَالُوا إِنَّ اللَّهَ ثَالِتُ ثَلَقَةٍ وَ مَا مِنْ اللَّهِ إِلَّا اللَّهُ قَالِتُ ثَلَقَةٍ وَ مَا مِنْ اللَّهِ إِلَّا اللَّهُ قَالِمٌ وَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ الل

"فقیناً کفر کیا ان لوگوں نے جنھوں نے کہا کہ اللہ تین میں کا ایک ہے۔ حالاں کہ
ایک خدا کے سواکوئی خدانہیں ہے۔ اگر بیلوگ اپنی ان باتوں سے باز نہ آئے تو
ان میں ہے۔ س جس نے کفر کیا ہے، اس کودر دناک سزا دی جائے گا۔''

حضرت عیسیٰ مَلَیْدلانے بھی میدوی نہیں کیا کہ وہ خدا ہیں۔ بائبل میں بھی مثلیث کا تضور موجود نہیں ہے۔

واحديمان وحليث كرقريب رين موسكا بريد

"اور جو گوالی دیتا ہے وہ روح ہے کیوں کرروح سچائی ہے۔اور گواہی دینے والے تین ہیں،روح، پانی اورخون۔اور بیتیوں ایک ہی بات پرمتفق ہیں۔" [یوحنا کا بہلا خط۔باب۵۔۲]

اوراس آیت کے بارے میں بائبل کے Revised Standard Version میں بہت کے بارے میں بائبل کے Revised میں بہتا ہے، کویا میں بہتلیم کیا گیا ہے کہ بیآ یت الحاق ہے۔ لیعنی اسے بائبل سے نکال ہی ویا گیا ہے، کویا حضرت عیسیٰ مَدَّلِیٰ اللہ اللہ موئی الوہیت نہیں کیا۔

پوری بائیل میں کوئی ایک بیان بھی ایسا موجو ونہیں جس میں حضرت عیسیٰ عَالِیُلا نے فر مایا ہو کہ میں خدا ہوں ۔ یا یہ کہا ہو کہ میری عبادت کرو۔ بلکہ اگر آپ بائبل کا مطالعہ کریں تو آپ کواس تم کی آیات ملیں گی:

"اگرتم جھ ے مبت رکھتے تو اس بات سے کہ میں باپ کے پاس جاتا ہوں

خوش ہوتے کیوں کہ باپ مجھ سے بڑا ہے۔"[یوحتا۔ باب ۱۹۔ ۲۸]
"میراباپ سب سے بڑا ہے۔"[یوحتا۔ باب ۱۰۔ ۲۹]
"میں خدا کی روح کی مدرسے بدروحوں کو تکال ہوں۔"[متی۔ باب ۱۱۔ ۲۹]
"میں بدردحوں کوخدا کی قدرت سے تکالتا ہوں۔"[لوقا۔ باب ۱۱۔۲۲]
"میں بدردحوں کوخدا کی قدرت سے تکالتا ہوں۔"[لوقا۔ باب ۱۱۔۲۲]
"میں اپنے آپ سے بھونیں کرسکا۔"[یوحتا۔ باب ۵۔۳۰]

حضرت عیسیٰ عَلَیْما فرمارہ ہیں کہ میں اپنے آپ سے پکھنہیں کرسکا۔ یعیٰ جو کرتا ہوں اللہ تعالیٰ کی مرضی سے کرتا ہوں۔ اور یہی اسلامی عقیدہ ہے۔ مسلمان ہوتا ہی وہ ہے جو اپنی مرضی کو اللہ کی مرضی کے تالع کر دے۔ حضرت عیسیٰ عَلَیْما مسلمان تھے اور اللہ تعالیٰ کے عظیم پیغیروں میں سے ایک تھے۔

ہمارا ایمان ہے کہ ان کی بیدایش ایک معجزہ تھا۔ ہمارا ایمان ہے کہ دہ اللہ کے تعم سے مردوں کو زندہ کردیتے تھے، اندھوں اور کوڑھیوں کوٹھیک کردیتے تھے۔ ہم ایک عظیم الشان بیغ بر کے ہونے کی حیثیت سے حضرت عیسی میلینلا کا احرّ ام کرتے ہیں۔ لیکن وہ خدانہیں ہیں۔ قرآن کہتا ہے:

﴿ هُوَ اللَّهُ آحَدُ ﴾

**سوال: .....** ڈاکٹر ولیم کیمپیل ، کیا آج کی گفتگو کے بعد آپ کوکوئی فاہدہ ہوا ہے؟ کیا اسلام کی حقانیت کی جانب آپ کوکوئی اشارہ ملاہے؟

ڈاکٹر ولیم کیمہبل : ..... دیکھے، میں گزشتہ سوال کوآپ کے سوال کا جواب دینے کے لیے استعال کروں گا۔ ڈاکٹر ٹا ٹیک کہتے ہیں کہ حضرت میں مالیاں کہ مرقس کی انجیل میں ارشاد ہوتا ہے:
کہ وہ خدا ہیں۔ حالاں کہ مرقس کی انجیل میں ارشاد ہوتا ہے:

"سردار کا بن نے اس سے پھرسوال کیا اور کہا کیا قواس ستودہ کا بیٹا ہے؟ پیوع نے کہا ہاں میں ہوں اورتم این آ دم کو قادر مطلق کے داکیں طرف بیٹے آسان کے بادلوں کے ساتھ آتے دیکھو مے۔"[مرقس-باب۵-۱۱] یہاں وہ خواکو واضح طور پر خداکا بیٹا اور الوی قرار دے رہے ہیں۔ لیکن ڈاکٹر ذاکر نائیک صرف آئی آیات کا حوالہ دے رہے ہیں جن کا حوالہ وہ دینا چاہتے ہیں۔ لین جن آیات ہیں حضرت الیسی ملائلا کے بشری پہلو کا ذکر ہے۔ لیکن دیگر آیات میں وہ یہ بھی کہتے ہیں کہ میں اور باپ ایک بی ہیں۔

فدا گوشت اوست کی صورت اختیار کر کے ہمارے نے رہا۔۔۔۔۔۔رہا میرے دوست کا سوال کہ کیا جل نے آج کی گفتگو سے کچھ سیکھا ہے؟ تو یقنیناً ہم نے کئی با تیں سیکھی ہیں، اور ہیں ہیشہ سیکھنے کے لیے تیار رہتا ہوں۔ لیکن میرا خیال بھی ہے کہ جن پانچ سو گواہوں نے حضرت عیسی فائیل کو مرنے کے بعد زندہ ہوتے ہوئے دیکھا تھا، ان کی گوائی میرے لیے زیادہ مغبوط ہے بہنبت چھ سوسال بعد آنے والے مجھ کی تنہا گوائی کے۔

سوال: ..... وَاكْرُ وَاكَرَ ، اللِّي صَفَلُو كَ دوران وَاكْرُ يَمْهِيلَ فَ قَرْآن كَ تَصُودِ كَا نَات كَ حوالْ لِي سَهِ مَحْمِ عَلَا إِنْسَ كِينَ ، جن كَا جواب آپ نے دیا۔ لیكن بائبل جو مجھ زیمن كي ساخت و فيروك بارے ميں كہتى ہے اس كاؤكرآپ نے نہيں كيا؟

ڈاکٹر ڈاکو فائیک ..... بہن نے ہوجہا ہے کہ میں نے اس بارے میں کوئی استگونیں کی کہ بائیل زمین کی ساخت کے بارے میں کیا کہتی ہے؟ میرے پاس وقت عددوقا۔ میں ایے سونکات مزید بیان کرسکتا ہوں جنسیں میں نے وقت کی کی کی وجہ سے نہیں چیٹرا۔

بہر حال بہن جانتا جا ہتی ہے کہ بائبل زمین کی ساخت کے بارے میں کیا کہتی ہے۔ بائبل میں کہا گیا ہے:

" كر الجيس اسے ايك بہت اونى پہاڑ پر لے كيا اور دنيا كى سب سلطنتيں اور ان كى شان وشوكت اسے دكھائى۔ "[متى-باب، - ^]

اب بات یہ ہے کہ آپ دنیا کے بلندترین پہاڑ پر ہی کیوں نہ طلے جا کیں۔آپ ماؤنٹ ابورسٹ کی چوٹی پر می کیوں نہ طلے جا کیں اور فرض کیجیے آپ بہت دُورتک دیکھ بھی

سکتے ہوں، ہزارہ س میل تک و کھے سکتے ہوں، پھر بھی آپ دنیا کی تمام سلطنتیں نہیں دکھے

سکتے ۔ کیوں کہ آ دھی دنیاز بین کے دوسری طرف ہوگ ۔ کسی او نچے مقام سے پوری دنیا کو
دیکھنا صرف ای صورت بیل ممکن ہے اگر زبین چپٹی ہو۔ اور یہی ہائیل بتا آل ہے کہ زبین چپٹی

ہے ۔ پھر زبین کے بارے بیل ای طرح کا بیان ہائیل بیل ایک اور جگہ بھی موجود ہے:

دیمس نے نگاہ کی اور کیا دیکھتا ہوں کہ زبین کے وسط بیل ایک نہایت او نچا

درخت ہے ۔ وہ درخت برحا اور مضبوط ہوا او راس کی چوٹی آسان تک پیٹی

اوروہ زبین کی انتہا تک دکھائی دیے لگا۔ '[دائی ایل۔ باب، اس، ا]

مندرجہ بالاصورت حال بھی صرف ای صورت بیل ممکن ہے اگر ذبین چٹی ہو۔ کیوں کہ

اگر زبین گول ہو پھر زبین کی دوسری طرف سے اس درخت کو بھی نہیں دیکھا جا سکے گا۔

اگر زبین گول ہو پھر زبین کی دوسری طرف سے اس درخت کو بھی نہیں دیکھا جا سکے گا۔

لیکن آتے یہ بات ایک طے شدہ حقیقت کا درجہ رکھتی ہے کہ زبین گول ہے۔ مزید

''جہان قایم ہےاوراہے جنبش نہیں '' یہ بات بائبل میں دوسری جگہ بھی کی گئی ہے کہ زمین حرکت نہیں کرتی \_

ایک بات ڈاکٹر میمیل کے اس بیان کے والے سے کہ حضرت میں فالیا ہے یہ کہا ہے کہ میں ضدا ہوں۔ آپ میری کتاب 'فراہب عالم میں تصور خدا'' ، میں آتام حوالہ جات کہ میں خدا ہوں۔ آپ میری کتاب 'فراہب عالم میں تصور خدا'' ، میں آتا ہیں رکھ کر دیکھا ملاحظہ کر سیتے ہیں۔ جوحوالے ڈاکٹر میمیل نے دیے ہیں انھی کوسیاتی وسباق میں رکھ کر دیکھا جائے تو معلوم ہوجا تا ہے کہ حضرت عیسی میالیا ہے تیمی ایسادعوی نہیں کیا۔

معوال: ..... ڈاکٹر ڈاکر ٹائیک صاحب! آپ کہتے ہیں کہ قرآن میں کوئی غلطی نہیں ہے۔ میں گرامر کی ۲۰ غلطیاں دکھا سکتا ہوں، مثال کے طور پرسوۂ بقرہ میں، مورۂ حج میں، سورہ طلامیں، کیا آپ ان غلطیوں کی وضاحت کر سکتے ہیں؟

قاكتر ذاكر فائيك : .... بمالً ني برا المجما سوال يوجما ب انحول ني

<sup>🐞</sup> ناشر دار النوادر ، أردو باز ار ، لا جور

قرآن میں گرام کی بیس غلطیوں کی بات کی ہے۔جس کتاب کے حوالے سے وہ بات کر رہے ہیں وہ عبدالفادی کی کتاب ہے ''Is Quran Infalbible '' میں ان '' فلطیوں کی وضا حت اسمی می کردوں گا۔ میں یہ کتاب بھی پڑھ چکا ہوں اور میرے بھائی میں ان سب غلطیوں کا جواب دیتا ہوں۔

کہلی بات اوسی کے یہ ہے کہ عربی زبان کی تمام تر گرامر لی بی قرآن سے گئی ہے۔ قرآن عربی زبان وادب کا اعلیٰ ترین معیار اور حوالہ ہے۔ عربی گرامر کی نصابی کتاب بی قرآن مجید ہے۔ جب قرآن بی نصاب ہے اور قرآن بی سے گرامراخذ کی گئی ہے تو صاف ظاہر ہے کہ گرام کی کوئی غلطی قرآن میں ہو ہی نہیں سکتی۔

آپ كى پاس پيائش كے ليے ايك آله ب-اى آلے سے پيائش كرك آپ نے اس كے اور غلط كا فيصل كرنا ہے- اس پيانے كو آپ كس طرح غلط كمه كتے ہيں- يہ غير منطق مات ہے-

دوسری بات یہ ہے کہ مختلف عرب قبائل کی زبان میں فرق موجود ہے۔ ڈاکٹر ولیم بھی جاننے ہوں گے کہ زبان میں تبدیلی مختلف قبائل کے لحاظ سے ہوتی ہے۔ ایک لفظ کو ایک قبیلہ مونٹ بھتا ہے قو دوسر ہے لوگ اسے ند کر قرار دیتے ہیں۔ تذکیروتا نیٹ کا انتظاف بھی موجود ہے اور گرامر کا بھی۔

اس صورت حال میں آپ ان عرب قبائل کی زبان اور گرامر کو معیار بنا کر قرآن کی زبان کے بارے میں کوئی فیصلہ کس طرح صاور کر سکتے ہیں؟ قرآن کا معیار فصاحت و بلاغت اتنا بلند ہے کہ قرآن پر کوئی اعتراض اس حوالے سے ہوئی نہیں سکنا۔

کیا آپ جائے ہیں، اس حوالے ہے متعدد کتابیں موجود ہیں۔ انٹرنیٹ پر کوئی بارہ فلطیاں گوا رہا ہے، نیا خلطیاں حاش کرنے فلطیاں گوا رہا ہے، نیا خلطیاں حاش کرنے والے کون ہیں کیا یہ غیر مسلم ہیں؟ نہیں یہ مسلمان بی ہیں۔ زا کم شریف جیے لوگ۔ یہ لوگ کرتے کیا ہی ۔ یہ بیا کہ قرآن کا معیادایں قدر بلند ہے کہ بعض اوقات قرآن در اللہ ہے کہ بعض اوقات قرآن

مرامرے عام اُصولوں سے بلند ہو کر بات کرتا ہے۔ اور قرآن کے ای بلاد معیار کو ثابت کرنے کے لیے الی مثالیں علا چیش کرتے ہیں۔

انمی مثالوں کوبعض لوگ غلطیاں بنا کر پیش کردیتے ہیں۔ بھی ایک مثال آپ کے سال آپ کے سامنے پیش کرتا ہوں اور آپ کو بیس کی بیس فلطیوں کا جواب ال جائے گا۔

حضرت لوط فالين كو والله سع كما كيا ب كدافهول في بينبرول كا الكاركيا ، اى طرح حضرت لوح فالين كو والله كالياب كدافهول في بينبرول كا الكاركيا ، اى طرح حضرت لوح فالين كي والله كالياب كما ألما بياب كدافهول في بين المواحد كالما القوام ك طرف الك الك الك واحد كالمع بين المرف الك عام آوى كه لحاظ سع بيا في كرا المركى فلل سع ليكن جو صيف استعال كرنا جا بي قفاد الك عام آوى كه لحاظ سع بيا في كرا المركى فلل سع ليكن جو لوگ عربي ادب سع آشا بين وه جائع بين كري قرآنى اسلوب كائس سعد

آپ جانتے ہیں کہ تمام انبیائے کرام کا بنیادی پیغام ایک بی تھا۔ البلدا ایک کا الکار در حقیقت سب کا الکار ہے۔

آب نے قرآن کی بلاغت اور حسن ملاحظہ فر مایا۔ کوئی کہنارے کہ یا فی المحلی ہے لیکن یہ غلطی ہے لیکن یہ غلطی ہر کردیس ہے۔

ای طرح انیس شورش جیسے نوگ کہتے ہیں کہ "کی فیکون" غلط ہے کو نکہ میغہ ماضی کے لوا میں سور آئی بیان کے خون کوئیں سمجھ کے لوا طرح ہوں کا مینہ کی ایک میں میں استعمال کیا گیا ، کیوں کہ اللہ تعمالی نے ماضی میں ایسا کیا اور دو حال اور معتقبل میں بھی ایسا کرسکتا ہے۔

مدوالی: ..... دُاکر کمهیل ، فی کفتگوی ابتدا مین آپ نے فرمایا کدودافر نین ، سکدر اعظم تفاج معلی آپ بنائی کدوراعظم تفاج اعظم تفاج معلی کرآپ کر معلوم ہوا کدودافر نین دراسل سکوراعظم تفاج محاکم معلوں کے معلوں کا معلوں کا معلوں کے معلوں کا مع

کی آیت میں کدرہی ہے۔

صوال ..... بائبل على كها حميا كم يونس مَالِينَا تمن دن اور تمن رات مجمل ك بيد من رب تي، اى طرح حضرت عيلى مَالِينا تمن دن اور تمن رات زهن ك بيد عن رين ك، كيابية يش كوكي يوري موكى ؟

ڈاکٹو فاکو فائیک : بہن جس آے کا حوالہ دے ری ہے وہ متی کی انجیل ..

"اس پہ ایس فظیہوں اور فریسیوں نے جواب میں اس سے کہا کہ اے استادہم
تھے سے ایک نشان دیکھتا ہا ہے ہیں۔ اس نے جواب دے کر ان سے کہا اش
ز مانہ کے کر رے اور زنا کارلوگ نشان طلب کرتے ہیں مگر ہوتاہ نی کے نشان کے
علاوہ کوئی اور نشان ان کو نہ دیا جائے گا۔ کیوں کہ جسے ہوتاہ تمن رات ون چھل
کے پہنے میں دہاو ہے تی ابن آ دم تمن رات دن زمین کے اندررے گا۔"

و کی اس وی کی ہے کہ جس اور کی دوئے طور پر حضورت کوئی فائی کا مثال دی گئی ہے کہ جس طرح دو تین رائی اور تین دان کھی کے پیٹ میں رہے ، ای طرح حضرت میٹی مالیوں تین رائی اور تین دان زمین کے پیٹ میں رہیں کے لیکن حضرت میٹی مالیوں کے مصلوب ہوئے کی جو داستان میں بائیل ساتی ہے اس کے مطابق تو اضی جمد کے دن مصلوب کیا گیا۔ رات کے دن کیا اور اتو ار کو قبر خالی تھی۔ یددودن بھی نیس بنتے بلکہ زیادہ سے زیادہ ایک دن اور دورا تیل بنتی ہیں۔ تین دان اور تین رائی اور تین رائی اور تین رائی اور تین رائی اور تین دان اور تین رائی دائی اور تین رائی میں۔

ڈاکٹر ولیم اپنی کتاب میں اس بات کا جواب دیتے ہیں۔ وہ کہتے ہیں کدون کے ایک حصے کو پورا دن آثار کیا جا سکتا ہے۔ وہ کہتے ہیں کداگر ایک مریض ہفتے کی شب بہار ہوا ہو، اگر بیر کے دن میں اس سے بوچوں کدوہ کتنے دن سے بہار ہو وہ بی جواب دے گا کہ تمن دن سے بہار ہے تو وہ بی جواب دے گا کہ تمن دن سے ۔

مریض یہ ہر گرنہیں کے گا کہ تین دن اور تین را تیں۔ میں چیلنے کرتا ہوں۔ میں نے الحمد لله بہت مریض و کھے ہیں اور ان میں مسیحی مریض بھی شامل تھے۔لیکن کسی بھی مریض نے جو گزشتہ پرسول رات کو بیار ہوا ہو یہ بھی نہیں کہا کہ میں تین دنوں اور تین راتوں سے بیار ہوں۔ جب کہ بائبل میں حضرت عیلی عَالِم فرمارہ ہیں تین دن اور تین راتیں۔ لہذا یہ بول۔ جب کہ بائبل میں حضرت عیلی عَالِم فرمارہ ہیں تین دن اور تین راتیں۔ لہذا یہ ایک ریاضیاتی علطی ہے۔

سائنسی لحاظ سے نقابل حضرت یونس مَالِیلا کے ساتھ کیا جائے تو یہ سوال بھی پیدا ہوتا ہے کہ وہ تین دن چھلی کے پیٹ بیس کیے رہے؟ زندہ یا مردہ؟ جواب ہوگا ڈندہ۔ چھلی تین دن انہیں زندہ لے کرسمندر میں پھرتی رہی۔ وہ زندہ تنے، جب انھوں نے اللہ تعالیٰ سے دعا فرمائی۔ جب چھلی نے انھیں ساحل پرا گلاتو وہ زندہ تنے۔ زندہ، زندہ، زندہ،

لیکن جب بوجها جائے کہ حفرت عیسیٰ مَلِیلاً تین دن زمین میں کیسے رہے تو جواب کیا ہوگا؟ زندہ یا مردہ؟

اگر وہ مردہ تھے تو پیش کوئی پوری نہیں ہوئی ، اگر زندہ تھے تو مجر دہ مصاوب ہی نہیں ہوئے ، اگر زندہ تھے تو مجر دہ مصاوب ہی نہیں ہوئے ۔ میں اس موضور عمر کے مقالوں کہ حضرت مسل مسلوب ہوئے تھے یانہیں؟ اور درست بات وی ہے چو قرآن بتا تا ہے یعنی:

﴿ وَ مَا قَتُلُوهُ وَ مَا صَلَهُوهُ وَلَكِنْ شُبّهَ لَهُمْ ﴾ [النساء: ١٥٧]
" حالاتكه في الواقع انحول في نداس وقل كيا اور ندصليب برج حايا بلكه معامله ان كي ليم معامله ان

سوال ...... قاکر ولیم کیمیل ، آپ ایک ڈاکٹر ہیں ، کیا آپ بائبل کے طبی بیانات کی وضاحت کریں گے ، کیول کہ آپ نے اپنا جوائی خطاب میں ان چیز دن کا جواب ہیں دیا۔ مثال کے طور پرخون کا جراثیم کش کے طور پر استعمال ؟ یا بٹی کی پیدایش کی مورت میں عورت کا دیے عرصے تک نایاک رہنا؟

والما عيمها المسترية الما المراب الما المراب المراب

ہویہ رہا ہے کہ ڈاکٹر ذاکر نائیک سے وہ سوالات کیے جا رہے ہیں جو ایک سیخی سے کیے جانے چاہئیں۔ بائیل کا اگر آپ مطالعہ کریں تو اس میں تین دن اور تیسرے دن کے الفاظ مترادفات کے طور پر استعمال ہوئے ہیں۔ جہاں تک میرا خیال ہے ان تمام الفاظ کا ایک بی مطلب ہے۔

دوسری بات یہ کہ جب جعرات کے دن حضرت میسیٰ مَالِنلا کو گرفتار کیا گیا تو انھوں نے کہا کہ میراوقت آچکا ہے۔ لہذا میں تین دن اور تین دات کواس وقت سے گذا ہوں۔ یہ میرا کام نہیں کہ وضاحت کروں کہ خدا نے ان آیات میں کیا کہا ہے لیکن یہ میرا

سیدیم کا ہی مدومات مرول مدهدات ان ایات من ایا ہا ہے من مدیرا ایمان ہے کہ بائبل میں یہ باتی خدا کی طرف سے ہیں۔

سوال: ....اسلام میں ارتقاکے بارے میں کیا بتا تا ہے؟

قائت فاكو فافيك .....ال سوال كمل جواب كے ليے آپ ميرى كاب "قرآن اور سائنس" ● سے رجوع كر سكتے ہيں۔ جب آپ ڈارون كے نظريہ ارتقاكے حوالے سے ابت كرتے ہيں تو ڈارون كا معاملہ يہ ہے كرووا يك جہاز ميں ، جس كا نام الى، ايم ، الى بيگل تھا، ايك سفر پر لكلا ، جزائر ميں گيا ، وہاں اس نے مشاہدات كيے اور اس كے نتيج ميں قدر في چناؤ كا نظريہ وضع كيا۔

لیکن اس نے اپنے ایک دوست تھامس تھامیٹن کو ایک خط لکھا جس میں اس نے کہا کہ میں''قدر تی چناؤ کے نظریے کے لیے کوئی ثبوت فراہم نہیں کرسکتا لیکن چوں کہ اس سے مجھے مدد لتی ہے لہٰذا میں نے اسے اپنالیا ہے۔''

ڈارون کا نظریہ محض ایک نظریہ ہے ، کوئی ٹابت شدہ حقیقت نہیں ہے۔ اور میں نے اپنی مختلف کا بت اور میں ایک نظریہ ہے ، کوئی ٹابت شدہ حقیقت نہیں ہے۔ اور میں نے اپنی مختلف کو بہت اور منزوضوں کے خلاف تو بوسکتا ہے ، کیوں کہ یہ نظریات بعض اوقات بالکل ہی اُلٹے ہو جایا کرتے ہیں ، لیکن آپ ہو جایا کرتے ہیں ، لیکن آپ قرآن اور کسی ج بت شدہ حقیقت میں کوئی اختلاف نہیں پائیں ہے۔

🗨 ناشردارالوادر أردد بازاره لا مور

ہمارے سکولوں میں ڈارون کا نظر میداس طورج پڑھایا جارہا ہے جیسے بیگوئی قابت شدہ حقیقت ہو، حالاں کہ بینظر میہ ہرگز قابت شدہ نیس اس کا کوئی سائنسی ثبوت موجود تہیں اور مجربیہ کہ بہت سی کڑیاں مم شدہ ہیں۔

یکی وجہ ہے کہ ہم نے کی دوست سے فدال کرنا ہو یا اس کی تفحیک کرنی ہوتو کہتے ہیں کہ''اگرتم ڈارون کے دفت میں ہوتے تو اس کا نظرید درست ٹابت ہو جاتا ہے''جس سے مرادیہ ہوتی ہے کہ وہ بندرنما ہے۔

میں ان چاروں طرح کے فوسلو کے بارے میں جانتا ہوں جو دستیاب ہیں لیکن اس کے باوجود کئی کڑیاں مم شدہ ہیں۔

حاتات كاركين قرآك بمس باتا تاب

﴿ وَجَعَلْنَا مِنَ الْمَآءِ كُلَّ شَيْءٍ حَيٍّ ﴾ [الأنبياء: ٣٠]

"اور (مم نے) پانی سے مرزعدہ چڑ پیدا کی۔"

آئ ہم جانے ہیں کہ ہرزی و کلوت کی بنیادی اکائی طلبہ ہے اور خلیہ بھی قربائو باازم پر شمل ہوتا ہے جو کہ تقریباً نوے فی صدیانی ہوتا ہے۔ ہرزی و کلوق بیاس فی صدیعے نوے فی صدیانی پر مشمل ہوتی ہے۔ کیا عرب کے صحراؤں میں کسی کو بیا تھا اور موسکا تھا یا ایسا خیال بھی آسکا تھا کہ ہرزی و چیزیانی سے بن ہے۔

اورقرآن بدحقیقت دسماری ملے بال کر چکاہے۔

قا کتو ولید کیمهدل ..... بل شلیم کرتا ہوں کہ اس حوالے میں کیمسائل در بیش بیل کیمسائل در بیش بیل کا اس حوالے میں کا بیش کا بیش بیل کا بیش بیل کا بیش کا اصل بنیاد ہیں جن کے گرد بیساری محادث بیر ہوئی ہے۔ حواد یوں مانے بیا جمالیں بھی بیش کو تیوں کے پورا ہوئے بی تر میں بیش کو تیوں کے پورا ہوئے بی تر میں بیش کو تیوں کے پورا ہوئے بی تر میں بیش کو تیوں کے پورا ہوئے بیر تر میں بیس

### 111

میں جاتا ہوں کہ یہ آپ کے سوال کا جواب ہیں ہے ۔ لیکن میرا ایمان حطرت عیلیٰ ملاطات میں ایمان حطرت عیلیٰ ملاطات کے

معول : .....کیامتن اورتر جمدایک بی چیز ہے؟ آگرنبیں تو کیا موجودہ انگریزی بائبل وی انجیل ہے جو حضرت میسیٰ مَلِیْظ کوعظا ہو کی تھی؟

قائلتو فا كو خانيك :..... دمتن "اور" ترجد" دو تقف الفاظ بير جودو تخف معانى ركة بين المراس كرته بي والمين تراو معانى ركة بين المراس كرته بير والمين تراو و كالك على جير فيس قراو در كالمين تراو و كلف المين المراد و كلف المين المين المراد و كلف المين ال

کیا حطرت موی اور حضرت میسی علیجا السلام پر دمی انگریزی زبان میں نازل ہوئی مقی ؟ بدایک بہت اچھا سوال ہے کہ کیا متن اور ترجمدایک بی چیز ہو سکتے ہیں؟ جواب ہے دخبیں "متن اور ترجمہ بھی ایک چیز نہیں ہو سکتے ۔ ترجمہ متن کے قریب ترین ہوسکتا ہے لیکن متن کا تھم البحال بھی نہیں ہوسکتا ۔

موانا با خبدالماجد وویا بادی نے کہا تھا گوڑ کے کیا ہے دنیا کی سب سے مشکل کتاب قرآن جمید ہے کیا تا اس قدر بلند ہے، اس قدم ہے کہ اس کا ترجمہ مشکل ترین کام ہے۔ ایک ایک لفظ کے متعدد معانی ہیں۔ اگر ترجمہ میں کوئی غلطی ہو جاتی ہے تو بیانسانی کام ہے لہذا وہ انسانی غلطی ہوگی۔ اور ترجمہ کرنے والا اس کے لیے مور دالزام ہوگا نہ کہ اللہ تعالی۔

بائبل انگریزی میں نازل نہیں ہوئی تھی۔عہد نامہ قدیم عبرانی زبان میں تحریر ہوا تھا جب کہ عہد نامہ جدید بونانی زبان میں۔

اگرچنیس فالنا عرانی زبان بولتے میں ایک کا مسؤود مجانی زبان جی ہے۔ اصل عرانی مسود و دستیاب نیس ہے۔ بلکہ کیا آپ جانتے ہیں کہ عبد نامدقد مے کا عرانی متن مجی دراصل یونانی زبان سے دوبارہ عرانی ترجمہ ہے۔ مین عبد نامدقد مے کا اصل عرانی متن مجی دستیاب نیش ہے۔ لہذا بھال دو برامسلہ ہے۔ چنا فیدائی بات می حدث نیس بونی جا ہے۔

کهاس میں بہت ی اغلاط موجود ہیں۔

کیکن قرآن کا معاملہ الحمد مللہ ہیے کہ اصل عربی متن ہی محفوظ ہے۔ آپ سائنسی طور بر ثابت كريحة بين كه بداصل متن ب\_

لیکن حارایقین ای بات پر ہے جو قرآن میں کر دی گئی ہے:

﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِنْ قَبْلِكَ ﴾ [الرعد: ٣٨]

"م سے پہلے بھی ہم بہت سے رسول بھیج مجے ہیں۔"

ان رسولوں پر کتابیں بھی نازل ہو کی تھیں۔ جن میں سے جار کے نامول کا بھی ذکر کیا

میا ہے بعنی تورا ق ، زبور ، انجیل اور قر آن ۔ تورا ق ہے مراد وہ وق ہے جو حضر ہے مویٰ مَالِنظ پر

نازل ہوئی تھی۔زبور حضرت داؤد مَلِینا پر ، انجیل حضرت عیسیٰ مَلِیٰلا پر جب کہ قرآن حضرت

ج کی پر کیکن موجودہ بائبل ہر گزوہ انجیل نہیں ہے جو حضرت میسلی مَلاَیلاً پر تازل ہوئی تھی۔

سوال: ..... کیا موجوده بائبل وہی انجیل ہے جوحصرت عیسیٰ ملینا پر نازل ہو کی تقی؟

ڈاکٹر ولیم کیمھیل: موجودہ آجل وی ہے جو بیشرے آئی۔ مارے پاس متون موجود ہیں ۔ 22 فی صدمتن تو ایا ہے جو ۱۸ء سے موجود ہے۔ این تحریر کیے

چانے کے تقریباً سو برس بعد کے وقت سے بیمتن موجود ہیں۔ بوحنانے اپنی زندگی ہیں بیہ متن تحریر کیا۔ جب وہ متن تحریر کر رہے تھے تو اُس وقت کے بہت ہے لوگ ابھی زندہ تھے۔

وہ اور ان کے باپ دادا ایو حنا کے ذریعے ایمان لائے تھے۔ بیمتن کی صحت کا کافی ثبوت

ہے۔انجیل کی ایک مصدقہ تاریخ موجود ہے۔

بانی خدا ہر چیز پر قادر ہے ..... جو چاہے کرسکتا ہے عیلی مالید کو منتخب کیا ..... اصل بات یہ ہے کہ پیش کو تیوں کے پورا ہونے کا س قدر

امكان ها؟ شكري

سوال المسائن تبديل موتى رہتى ہے۔ اگر قرآن اور سائنس اس اتنى اى مطابقت بجتى آب يتارى بي قويدان صورت من كيابوكا، اكر مائنى نظر إت تبديل

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

هوجائيس؟

قا کافو فاکو فائیک : اسسوال بہت اہم ہے، کرقرآن اور جدید سائنس کے درمیان مطابقت ابت کرنے کے لیے اتی محنت کی جاتی ہے۔ اگر جدید سائنس غلط ابت ہو جائے تو پھر کیا ہوگا؟ کیا سائنس میں ہونے والی تبدیلوں کے لحاظ سے قرآن بھی بدل جاتا ہے۔ یہ ایک بہت اچھا سوال ہے۔ اور قرآن کی مطابقت جدید سائنس کے ساتھ ابت کرتے ہوئے ہمیں بہت احتیاط سے کام لیما جائے۔

میں ایک علامے بارے میں بھی جاتا ہوں جو ڈارون کے نظریدارتقا کا جُوت قرآن سے دینے کی کوشش کرتے ہیں، اور ظاہر ہے کہ یہ ایک نامعقول بات ہے۔ لبذا ہمیں یہ روید قطعانہیں بنانا چاہیے کہ ہر چزکو، جدید سائنس کے ہر نظرید کوقرآن سے فابت کرنے کی کوشش شروع کر دیں۔ ہمیں پہلے دیکھنا چاہیے کہ نظرید کی حیثیت ایک فابت شدہ حقیقت کی ہے ایک مفروضہ درست بھی ہوسکتا ہے اور غلط بھی۔

مثال کے طور پر بگ بینگ کے نظریے (Big Bang Theory) می کودیکھیے۔ آج اس کی حیثیت کی حقیقت کیا ہے لیکن کل میکش ایک مفروضہ تھا۔ جب مفروضہ حقیقت میں تبدیل ہوجاتا ہے تو پھر ہم اسے استعال کر سکتے ہیں۔

آپ جائے ہیں کہ ایک نظریہ بیمی ہے کہ سل انسانی کا ارتقاجیز کے ایک جوڑے سے ہوا ہے اور جنزی آ دم وحواتے لیکن میں اس نظریے کو بھی اپنی تفکلو میں زیر بحث نہیں الاتا کیونکہ بین نظریا ابھی تک محتاج جوت ہے۔

چنانچ قرآن اور سائنس کی مطابقت کے حوالے سے گفتگو کرتے ہوئے یہ بات ہمیشہ فی نظرونی چاہیے کہ آپ مصدقہ حقائق کی بنیاد پر گفتگو کریں مغروضوں کی بنیاد پر نہیں۔
قرآن سائنس سے بدر جہا برتر ہے۔ لہٰذا جدید سائنس کے ذریعے قرآن کی حقائیت کا بات کرنے کی کوشش نہیں کر دہا۔ قرآن کے منزل من اللہ ہونے کا جوت جدید سائنس سے فراہم نہیں کر دہا ، ہر گزنہیں۔ بلکہ چی تو صرف یہ کرتا ہوں کہ چونکہ ایک مسلمان کے برش فراہم نہیں کر دہا ، ہر گزنہیں۔ بلکہ چی تو صرف یہ کرتا ہوں کہ چونکہ ایک مسلمان کے برش مسلم اور دہریے کے لیے شاید اصل معیار جدید سائنس ہو لہٰذا میں آئی کے معیار ، ایک غیر مسلم اور دہریے کے لیے شاید اصل معیار جدید سائنس ہو لہٰذا میں آئی کے معیار ، ایک غیر مسلم اور دہریے کے لیے شاید اصل معیار جدید سائنس ہو لہٰذا میں آئی کے معیار ، قرآن پر ایمان لا تیں۔

سوال: .....اگر ڈاکٹر کیمپیل ان اعتراضات کا جواب دینے سے معذور ہیں جو ڈاکٹر ذاکر نائیک نے پیش کیے ہیں تو کیا وہ پر تبلیم کرتے ہیں کہ بائبل میں اغلاط موجود ہیں؟

ڈاکٹر ولیم کیمپیل ..... یہ وہی سوال ہے جو پہلے ہی پوچھا جا چا ہے۔ بات

یہ ہے کہ بائل میں کچے چزیں الی ہیں جن کی وضاحت کرنا میرے لیے ممکن نہیں۔ میں
فوری طور پران باتوں کا جواب نہیں دے سکتا لیکن میں انتظار کرنے کے لیے تیار ہوں۔ ہو

سکتا ہے جھے ان باتوں کا جواب مل جائے۔ بہت کی باتوں کے حوالے سے بائبل کی حقانیت
آ طار قد یمہ کی دریافت سے فابت ہوئی ہے۔ یعنی علاقوں اور بادشاہوں وغیر اکے حوالے
سے بائبل کے بیانات کی حقانیت فابت ہوئی ہے اور یہ بائبل کی صدافت کا ایک بہترین
شہوت ہے۔

مسوال: ..... كيا بائل اورقر آن من تضادات موجود بين؟

ذا كتر ذاكر فائيك : السال موال كى مجهم كمل طور رسجه تو نيس أنى آب آپ قرآن كى بارك من لوچمنا چاہج بين يا بائل كى بارك ميں؟ بهر حال من دونوں موالات كا جواب دے ديتا ہوں۔

جهال تك قرآن كاتعلق ب، مورة نساويس ارشاد باري تعالى ب:

#### 184

﴿ اَفْلَا لَتَهُ مَبُرُونَ الْقُرْانَ وَ لَوْ تَكَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْدِ اللهِ لَوَجَدُوا فِيْهِ الْحَقِلَةُ مَحْدُوا فِيْهِ الْحَقِلَةُ مَحْدِيدُ اللهِ لَوَجَدُوا فِيْهِ الْحَقِلَةُ مَحْدِيدُ اللهِ عَرْدُيلُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

بائل کا تو صورت یہ ہے کہ بائل کے تعنادات گنوانے کے لیے پانچ من کا وقت بہت تحور ا بائل کا تو صورت یہ ہے کہ بائل کے تعنادات گنوانے کے لیے پانچ من کا وقت بہت تحور ا ہے۔ بلکداگر جھے پانچ دن بھی دے دیے جائیں تو پھر بھی یہ وقت تحور ا ہے......

☆......☆......☆

www.KitaboSunnat.com

الماليانية منس أنس

ڈاکٹر ذاکرنائیک

مترجم علیم احمد ایڈیٹر ماہنا مدگلوبل سائنس براچی

مرال الموالي المرابط المرابط

اس كتاب كے ترجمہ كے حقوق بحق دار النوادر لا ہور محفوظ ہيں۔ اس ترجي كا استعمال كس محى ذريع سے فير قالونى ہوگا۔ خلاف ورزى كى صورت ميں پبلشر قالونى كارروائى كاحق محفوظ ركھتاہے۔

## جمله حقوق محفوظ ۱۳۲۹ جری ۲۰۰۸ء

كتاب: قرآن اورسائنس

مصنف: وْاكْرُوْاكْرِنَا تَيْك

مرجم : مرجم

اجتمام: دارالنوادر، لا مور

مطبع : موثروے بریس، لا مور

تیت بهم رویے

# www.KitaboSunnat.com





| •          | تعارف       | 1        |
|------------|-------------|----------|
| ٨          | فلايات      |          |
| IA         | طبيعات      | ۳        |
| <b>ř</b> • | آ بات       | Įv.      |
| ***        | ارفیات      | ۵        |
| 12         | بحريات      |          |
| ۳۳'        | باتات       | 4        |
| ro         | حيوانيات    | <b>A</b> |
| ۱۳۱        |             | 9        |
| ۳۳         | نعلیات      |          |
| 2          | جدييات      |          |
| ۵٩         | عمومي سائنس | ır       |
| 44         | ر نب آخر    | ١٣٠      |
|            | essessess   |          |



### تعارف

جب سے اس سارہ زمین پرنوع انسانی کا ظہور ہوا ہے، تب سے انسان نے ہمیشہ بیہ سیحفے کی کوشش کی ہے کہ نظام فطرت (نظام قدرت) کیے کام کرتا ہے، تخلیقات وتخلوقات کے تانے بانے میں اس کا اپنا مقام کیا ہے اور بیر کہ آخرخود زندگی کا کیا مقصد ومصرف ہے۔ سپائی کی اس تلاش میں، جوصد یوں کی مدت اور متنوع تہذیبوں پر پھیلی ہوئی ہے، منظم فدا ہب نے انسانی طرز حیات کی تشکیل کی ہے اور، ایک وسیح تر تناظر میں تاریخ کے دھارے کا تعین بھی کیا انسانی طرز حیات کی تشکیل کی ہے اور، ایک وسیح تر تناظر میں تاریخ کے دھارے کا تعین بھی کیا ہے۔ بعض غدا ہب کی بنیاد تحریر شدہ عبارات و فرمودات پر رہی ہے، جن کے بارے میں ان کے بیروکاروں کا دعویٰ ہے کہ وہ خدائی یا الوہی ذرائع سے ملنے والی تعلیمات کا حاصل ہیں، جب بعض فرام دارہ کا دارہ مدار خالفتا انسانی تج بے پر رہا ہے۔

قرآن پاک، جو اسلامی عقیدے کا مرکزی ماخذ بھی ہے ، ایک ایس کتاب ہے جے (اسلام کی) پیروی کرنے والے لوگ، یعنی مسلمان، کمل طور پر خدائی یا الوبی (یا آسانی) ذرائع سے نازل شدہ تسلیم کرتے ہیں۔ علاوہ ازیں، قرآن پاک کے بارے میں مسلمانوں کا بیعقیدہ بھی ہے کہ اس میں رہتی دنیا تک تمام بی نوع انسان کے لیے ہدایت موجود ہے۔ چونکہ قرآن پاک کا پیغام ہرزمانے ، ہرعہداور ہردور کے لوگوں کے لیے ہے، لہذا اسے ہردور کی مطابقت میں ہوتا جا ہے۔ لیکن کیا قرآن پاک اس کسوٹی پر پورا اُتر تا ہے؟

ال مختصری کتاب میں سلمانوں کے اس عقیدے کا خارجی تجزید (Objective analysis) پیش کیا جائے گا جودہ قرآن پاک کے الہامی ذریعے سے ہونے کے بارے میں رکھتے ہیں۔ اس امر کا جائزہ بلور خاص ثابت شدہ سائنسی دریافتوں کی روثنی میں پیش کیا جائے گا۔

انساني تاريخ مين ايك زمانه ايما بهي تهاجب "معجزة" ياوه چيز جومجز وتصوري جاتي تهي،

۵

اینے زمانے کے انسانی علم ، دلیل اور منطق ہے آھے ہوا کرتی تھی معجزے کی عموی تعریف بھی یمی ہے کہ ایسی کوئی چیز جو عام انسانی زندگی کے برخلاف ہواور جس کی عقلی وضاحت انسان کے پاس نہ ہو۔

تا ہم ، سی بھی چز کوم جزے کے طور پر قبول کرنے سے پہلے ہمیں بہت مختاط ہوتا پڑے گا۔ مثلًا ١٩٩٣ء من " ناممَنر آف اعثيا" بمبئ مين أيك خبرشائع مونى، جس مين "بابا يائك" نامى ا کی سادھو نے دعویٰ کیا تھا کہ وہ پانی ہے بھرے ایک ٹینک میں لگا تار تین دن اور تین را توں ك زيرة برباع البت جبر بورثرول في أس نيك كى تهدكا جائزه لين كى كوشش كى جس میں اس نے بید "معجزاتی کارنامہ" وکھایا تھا تو اس نے انہیں ایبا کرنے کی اجازت میں دی \_جوانی دلیل کے طور براس نے صحافیوں سے بیکہا کہ سی کو بیاجازت کیسے دی جاسکتی ہے کہ وہ رقم ماور ( Womb ) کا تجزید کرے کہ جس سے بچہ جنم لیتا ہے۔صاف ظاہر ہے کہ "سادھو تی" کچھ نہ کچھ چھیا تا جاہ رہے تھے! اُن کا بید عویٰ محض شہرت حاصل کرنے کی ایک حال تقى ايقينا جديد دور كا كوئي بمي فخص جو معقوليت پيند اندسوچ ( Ratinonal Thinking) کی جانب تھوڑا سار جھان بھی رکھتا ہوگا، ایسے کسی نام نہاد'' معجزے'' کو تبول نبیں کرے گا۔ اگرا پیے جھوٹے اور بے بنیاد معجزے ہی "من جانب اللہ" ہونے کا پیانہ ہیں تو (نعوذ بالله) ہمیں دنیا کے سارے مشہور جادوگروں کوجن کی وجبشہرت ہی ان کے شعبہ اور بھری دھوکے ہیں،خدا کے اصل تمایندوں کے طور پر قبول کرنا پڑے گا۔

اید امی کتاب جس کے آسانی ذریعے سے نازل شدہ (لیمی من جانب اللہ) ہونے کا وعویٰ کی جارہا ہے، اس بنا پر ایک معجزہ ہونے کی دعویدار بھی ہے۔ اس دعوے کو کسی بھی زمانے میں اس زمانے کے (عقلی) معیارات کی مطابقت میں باآسانی قائل توثیق (Verifiable میں اس زمانے کے (عقلی) معیارات کی مطابقت میں باآسانی قائل توثیق (حتی ۔۔۔ ہونا چا ہے۔ مسلمانوں کاعقیدہ ہے کہ قرآن پاک اللہ تعالیٰ کی نازل کردہ آ خری اور حتی ۔۔۔ ہونا چا ہے۔ جاتمام ترمعجزات سے بھی پورھ کرمعجزہ ہے، جسے بی نوع انسان کی فلاح کے لیے ، زل کے اللہ اللہ کے لیے ، زل کے اللہ اللہ عقیدے کی در علی کاعقلی جائزہ لیتے ہیں۔۔

# قرآن پاک کاچیلنج:

تمام تہذیبوں میں انسانی قوتِ بیان اور تخلیقی صلاحیتوں کے اظہار کے اہم ذرائع میں ادب اور شاعری سرِ فہرست رہے ہیں۔ دنیا کی تاریخ میں ایسے زمانے بھی گزرے ہیں جب شاعری اور ادب کو (معاشرے میں ) ویسا ہی اعلیٰ وار فع مقام حاصل تھا جیسا کہ آج سائنس اور نیکنالوجی کو حاصل ہے۔

غیرمسلم ماہرین لسانیات تک کا اس پر انقاق ہے کہ عربی ادب کا سب سے بلند پایہ نمونہ قرآن پاک ہی ہے، یعنی اس روئے زمین پر عربی ادب کی بہترین سے بھی کہیں بڑھ کر بہترین مثال صرف قرآن پاک ہے۔ نوع انسانی کوقرآن پاک کا چیلنج ہے کہ وہ آیا یائے قرآنی کے ہم بلہ پچھ منا کر دکھائے۔

﴿ وَ إِن كُنتُمُ فِى رَيُبٍ مِّمَّا نَزَّلُنَا عَلَى عَبُدِنَا فَاتُواْ بِسُوْرَةٍ مِّن مِّفُلِهِ وَ ادْعُواْ شُهَدَآنَكُمْ مِّنُ دُونِ اللهِ إِنْ كُنتُمُ صَدِقِيُنَ ٥ فَإِنْ لَمُ تَفْعَلُواْ وَ لَنُ تَفْعَلُواْ فَاتَّقُوا النَّارَ الَّتِى وَقُودُهَا النَّاسُ وَ الْمُحِجَارَةُ اُعِدَّتُ لِلْكُفِرِيْنَ ﴾ (القرآن: سورة ۲، آیت ۲۳ تا ۲۳)

"اوراگر تمہیں اس امریس شک ہو کہ یہ کتاب جوہم نے اپنے بندے پراُ تاری ہے، یہ ہماری ہے یا نبیس تو اس کے ماندایک بی سورت بنالاؤ، اپنے سارے ہم نواؤں کو بلالو، ایک اللہ کوچھوڑ کر باتی جس جس کی چاہو مدد لے لو، اگرتم ہے ہوتو یہ کام کر دکھاؤلیکن اگرتم نے ایسا نہ کیا ، اور یقینا کمی نبیس کر سکتے ، تو ڈرواس یہ کام کر دکھاؤلیکن اگرتم نے ایسا نہ کیا ، اور یقینا کمی نبیس کر سکتے ، تو ڈرواس آگ سے جس کا ایندھن بنیس کے انسان اور پھر۔ جومہیا کی گئی ہے مکرین حق

قرآن پاک واضح الفاظ میں (تمام انبانوں کو) چیلنج کررہا ہے کہ دوو کی ہی ایک سورۃ بنا کرتو دکھا ئیں جیسی کہ قرآن پاک میں کئی مقامات پر دیا گیا ہے۔ صرف ایک ایک سورۃ بنانے کا چیلنج ، جوابی خوبصورتی ، خوش بیانی ، معانی کی وسعت گیا ہے۔ صرف ایک ایک سورۃ بنانے کا چیلنج ، جوابی خوبصورتی ، خوش بیانی ، معانی کی وسعت

اورفکری گہرائی میں قرآن پاک کی برابری کرسکے، آج تک پورانبیں کیا جاسکا ہے۔

تاہم جدید دور کا معقولیت پیند آ دی ایے کی ذہبی صحیفے کو قبول نہیں کرے گا، جو بہترین اد بی وشاعران نہیں کرے گا، جو بہترین اد بی وشاعران نہیں استعال کرنے کے باوجود یہ کہتا ہو گہز مین چپٹی ہے۔ بیاس لیے ہے کہ ہم ایک ایسے ڈیانے میں جی رہے ہیں جہاں انسان کے عقلی دلائل منطق اور سائنس کو بنیادی حیثیت حاصل ہے۔ بہت سے لوگ ایسے بھی ہیں جو قرآن پاک کے من جانب اللہ ہونے کے شوت میں اس کی غیر معمولی اور بلند پایداد بی زبان کو بطور ثبوت کافی خیال نہیں کریں گے۔ کوئی مجبی ایسامی فید، جو آسانی (اللہ کی طرف ہے) ہونے کا دعویدار ہو، اے اپنے دلائل اور منطقی استدلال کی مضوطی کی بنیاد پر بھی قابل قبول ہونا جا ہے۔

مشہور ماہر طبیعیات اور نوبل انعام یافتہ سائنسدان البرث آئن اسٹائن کے بقول' نمہب کے بغیر سائنس کنگڑی ہے۔ سائنس کے بغیر نمہب اندھا ہے۔' لبذا اب ہم قرآن پاک کا جائزہ لیتے ہیں اور یہ جاننے کی کوشش کرتے ہیں کہ آیا جدید سائنس اور قرآن پاک میں باہمی مطابقت ہے یا عدم مطابقت؟

یہ یادر کھنا ضروری ہے کہ قران پاک کوئی سائنسی کتاب نہیں ہے۔ بلکہ یہ" نشانیوں"

Signs) کی کتاب ہے۔ لینی آیات کی کتاب ہے۔ قرآن پاک میں چھ ہزار سے زاید

"نشانیاں" (آیات) ہیں ، جن میں ایک ہزار سے زاید خالصتاً سائنس سے (لینی سائنسی موضوعات ہے) بحث کرتی ہیں۔

ہم جانتے ہیں کہ کی مواقع پر سائنس'' یوٹرن'' لیتی ہے ( یعنی سابقہ مؤقف کے بالکل اُنٹ بات کہنے گئی ہے ) البذا میں نے اس کتاب میں صرف اور صرف تسلیم شدہ ( ٹابت شدہ ) سائنسی حقائق ہی کو منتخب کیا ہے جب کہ ایسے تصورات ونظریات پر بات نہیں کی ہے جو محض مفروضات ہوں یا جن کی پشت پرکوئی ( سائنسی ) ثبوت نہ ہو۔



## فلكيات

كائنات كى تخليق: " بلك بىنك"

فلکی طبیعیات کے ماہرین ابتدائے کا کنات کی وضاحت ایک ایسے مظ (Phenomenon) کے ذریعے کرتے ہیں جے وسیع طور پر قبول کیا جاتا ہے۔اور جس جانا پہچانا نام" بگ بینگ" (Big Bang) ہے۔ بگ بینگ کے جبوت میں گزشتہ کئی عشر وا کے دوران مشاہدات و تجر بات کے ذریعے ماہرین فلکیات وفلکی طبیعیات کی جمع کردہ معلومار موجود ہیں۔ بگ بینگ نظریے کے مطابق ابتدا میں یہ ساری کا کنات ایک بوی کید موجود ہیں۔ بگ بینگ (Primary Nebula) کی شکل میں تھی۔ پھر ایک عظیم دھا کے بعتی " بگ بینگ کہا اور کی شکل میں ظاہر ہوا۔ پھر بر کہشاؤں کی شکل میں ظاہر ہوا۔ پھر بر کہشاؤں کی شکل میں ظاہر ہوا۔ پھر بر کہشائی تقسیم ہوکر ستابووں ،سیاروں ،سورج ، جاند دغیرہ کی صورت میں آ کیں۔کا کنات کی ابتداء اس قدر منفر داور اچھوتی تھی کہ" انفاق" (Chance) سے اس کے وجود میں آ نے ابتداء اس قدر منفر داور اچھوتی تھی کہ" انفاق" (Chance) سے اس کے وجود میں آ نے ابتداء اس قدر منفر داور اچھوتی تھی کہ" انفاق" (Probability کے اس کے وجود میں آ نے ابتداء اس قدر منفر داور اچھوتی تھی کہ" انفاق" (Probability کی انتاز کی کا سیال

قَرْآن پاک کی ورج ذیل آیات میں ابتدائے کا تنات کے متعلق بتالیا گیا ہے: ﴿ اَوَلَمْ یَوَ الَّذِیْنَ کَفَرُوْ ا اَنَّ السَّمُوٰتِ وَ الْلَارُضَ کَانَتَا رَتُقًا فَفَتَقُنْهُمَا ﴾ (القرآن: سورة ۲۱ آیت، ۳۰)

'' کیا وہ لوگ جنہوں نے (نبی ﷺ کی بات مانے سے ) اٹکار کر دیا ہے غور نہیں کرتے کہ بیسب آسان اور زمین باہم ملے ہوئے تھے، پھر ہم نے انہیں جدا کیا۔''

اس قرآنی آیت ادود " بگ بینگ" کے درمیان حرت انگیز مماثلت سے الکارمکن ہی

9

نہیں! یہ کیے ممکن ہے کہ ایک کتاب جوآج سے ۱۳۰۰ سال پہلے عرب کے ریگستانوں میں طاہر ہوئی ،اپنے اندرالی غیر معمولی سائنٹی حقیقت لیے ہوئے ہو؟ کہکشا وَ ل کی تخلیق سے پہلے ،ابتدائی گیسی کمیت

مائندان اس پر متفق ہیں کہ کائنات میں کہکھا کیں بننے ہے بھی پہلے ،کائنات کا سازادہ ایک ابتدائی کیسے ، اس پہلے ، کائنات کا سازادہ ایک ابتدائی گئیسی حالت میں تھا ، مختصر یہ کہ کہکھا ڈس کی تفکیل سے پہلے ، وسیع وعریض (کیسی ) بادلوں کی شکل میں وہ مادہ موجود تھا جے کہکھا دس کی شکل میں آنا تھا۔ اس ابتدائی کا کائناتی مادے کی وضاحت میں گیس سے زیادہ موزوں لفظ '' دھواں'' ہے ۔ درج زیل آیت قرآن میں کا کنات کی اس حالت کا حوالہ '' دخان'' یعنی دھوئیس کا لفظ استعمال کر کے دیا جمیا قرآن میں کا کنات کی اس حالت کا حوالہ '' دخان'' یعنی دھوئیس کا لفظ استعمال کر کے دیا جمیا

﴿ ثُمَّ اسْتَوَى اِلَى السَّمَآءِ وَهِىَ دُخَانٌ فَقَالَ لَهَا وَلِلْارُضِ اِثْتِيَا طَوْعً اَوْ كَرُهُا قَالَتَا اَتَيْنَا طَائِعِيْنَ ﴾

(القرآن: سورة اس، آيت ١١)

" پھر وہ آسان کی طرف متوجہ ہوا جو اس وقت محض دھواں تھا، اس نے آسان اورز مین سے کہا: "وجود میں آجاؤ، خواہ تم چاہو، یا نہ چاہو" دونوں نے کہا: ہم آگئے فرماں برداروں کی طرح۔"

ایک بار پھر، یہ حقیقت بھی " بگ بینگ" کی عین مطابقت میں ہے جس کے بارے میں حضرت محمصطفیٰ (صلی اللہ علیہ وسلم) کی بعثت سے پہلے سی کو پچھلم نہیں تھا۔ ( بگ بینگ کا نظریہ بیسویں صدی کی بعنی عہد نبوی کے ۱۳۰۰ سال بعد کی پیدوار ہے،مترجم) اگر اُس زمانے میں کوئی بھی اس سے واقف نہیں تھا تو پھر اس علم کا ذریعہ کیا ہوسکتا ہے؟

ز مین کی کروی ( گولانمایا Spherical ) ساخت ابتدائی زمانوں کے لوگ یہ یقین رکھتے تھے کہ زمین چپٹی ہے۔ یہی مجہ ہے کہ صدیوں

تک انسان صرف ای وجہ سے دُوروراز کا سفر کرنے سے خوفزدہ رہا کہ کہیں وہ زمین کے

کناروں سے گرنہ پڑے! سرفرانس ڈریک وہ پہلا آ دی تھا جس نے ۱۵۹۷ء میں زمین کے گرد (سمندر کے راستے) چکرلگایا اور عملاً بیٹا بت کیا کہ ذمین گول (کروی) ہے۔ بیکتہ ذبین میں رکھتے ہوئے ذرا درج ذیل قرآنی آ بت پرخور فرما لیے جو دن اور رات کے آنے اور جانے ہے متعلق ہے:

﴿ أَلَمُ تَرَ اَنَّ اللَّهَ يُولِجُ الَّيْلَ فِي النَّهَارِ وَ يُولِجُ النَّهَارَ فِي الَّيْلِ ﴾ ﴿ أَلَمُ تَرَ اَنَّ اللَّهَ يُولِجُ النَّهَارَ فِي الَّيْلِ ﴾ (القرآن:سورة ٣١، آيت ٢٩)

'' کیاتم و کھے نہیں ہو کہ اللہ رات کو دن میں پروتا ہوا لے آتا ہے اور دن کو رات میں۔''

یہاں واضح طور پردیکھا جاسکتا ہے کہ اللہ تعالی نے رات کے بتدری ون میں وصلے، اور دن کے بتدری ون میں وصلے، اور دن کے بتدری رات میں وصلے کا تذکرہ فرمایا ہے۔ بیصرف ای وقت ہوسکتا ہے جب زمین کی ساخت کسی کو لے جیسی یعنی کروی ہو۔ اگر زمین چپٹی ہوتی تو دن کی رات میں یا رات کی دن میں تبدیلی بالکل اچا تک ہوتی۔ ذیل میں ایک ادر آیت مبارک ملاحظہ ہو۔ اس میں بھی زمین کی کروی ساخت کی طرف اشارہ کیا گیا ہے:

﴿ خَلَقَ السَّمْوٰتِ وَالْاَرُضَ بِالْحَقِّ يُكُوِّرُ الَّيْلَ عَلَى النَّهُارِ وَيُكَوِّرُ النَّهَارَ عَلَى النَّهُارِ وَيُكَوِّرُ النَّهَارَ عَلَى النَّهُارِ وَيُكَوِّرُ النَّهَارَ عَلَى النَّهُا ﴾ (القرآن:سورة٣٩، آيت۵)

"اس نے آ سانوں اور زمین کو برق پیدا کیا ہے۔ وبی دن پررات اور رات پر دن کو لیفتا ہے۔'

یہاں استعال کے گئے عربی لفظان کو رَ" کا مطلب ہے کی ایک چرکودوسری پرمنطبق (Overlap) کرنایا (ایک چیز کودوسری چیز پر) چکر دے کر (کوائل کی طرح) با ندھنا دن اور رات کو ایک دوسرے پر چکر دینا صرف ای وقت ممکن ہے جب رات کو ایک دوسرے پر چکر دینا صرف ای وقت ممکن ہے جب زیمن کی سافت کردی ہو۔

ز مین کسی گیند کی طرح بالکل بی گول نہیں بلکہ'' ارضی کروی'' (Geo-Sperical)

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

ہ، لین قطبین (Poles) پر سے تھوڑی ہے پیکی ہوئی ہے۔ درج ذیل آیت مبارک میں زمین کی سافت کی وضاحت بھی کردی گئی ہے:

﴿ وَالْأَرُضَ بَعُدَ ذَٰلِكَ دَخْهَا ﴾ (القرآن: سورة، ٤٩، آيت ٣٠) "اور يم زين كواس نے بجھايا۔"

یہال عربی عبارت " ذخها" استعال ہوئی ہے جس کا مطلب ہے" شرمرغ کا انڈا" شرمرغ کا انڈا" شرمرغ کے انڈ سے کے انڈ سے کے انڈ سے کی شکل، زمین کی ارضی کروی ساخت بی سے مشابہت رکھتی ہے۔ پس بیہ طابت ہوا کہ قرآن پاک میں زمین کی ساخت بالکل ٹھیک ٹھیک بیان کی گئی ہے، حالا تکہ زول قرآن پاک کے وقت مقبول عام تصور بھی تھا کہ زمین چپٹی ہے۔ جا ندکی روشتی منعکس شدہ روشتی ہے۔

قدیم تبنا یول میں سے سلیم کیا جاتا تھا کہ چا اپنی روشی خود خارج کرتا ہے ( ایعنی از خود روش نے تباہ میں سے تعلق روش ہے کہ کہ چاند کی روش ہنتکس شدہ روش ہے۔ تاہم میر حقیقت آج سے چودہ مال پہلے ، قرآن پاک کی درج ذیل آ سے مبارکہ میں بیان کردی گئے ہے:

﴿ تَبَارَ لَكَ الَّذِي جَعَلَ فِي السَّمَآءِ بُرُوجًا وَجَعَلَ فِيْهَا سِرْجَا

وَّقَمَرًا مُنِيرًا ﴾ (القرآن، سورة ، ٢٥، آيت ١١)

''برامتبرک ہے وہ جس نے آسان میں برج بنائے اور اس میں ایک چراغ اور ایک چکتا جاندروش کیا۔''

قرآن پاک میں سورج کے لیے عربی لفظ "شن "استعال ہوا ہے۔البت اسے (سورج کو) "سراج" کھی کہا جاتا ہے۔جس کا مطلب ہے مشعل (ٹارچ) جب کہ بعض مواقع پر اسے" دہاج" بمنی جل ہوا جاتا ہے۔جس کا مطلب ہے مشعل (ٹارچ) جب کہ بعض مواقع پر اسے" دہاج" بمنی جل ہوا جاتا ہوا دیا کے الفاظ میں بھی بیان کیا گیا ہے جس کا منہوم "جس کی شال وعظمت" ہے ندکورہ نتیوں وضاحتی سورج کے لیے بالکل مناسب ہیں کیونکہ اس کے اندراحتراق (Combustion) کا زبردست عمل ہروقت جاری رہنے کی وجہ سے شدید حرارت وروقت جاری رہنے کی وجہ سے شدید حرارت وروقی خارج ہوتی رہتی ہے۔

11

چاند کے لیے قرآن پاک بیل عربی لفظ" قر" استعال کیا گیا ہے اورا سے بطور" منین کیا کیا گیا ہے اورا سے بطور" منین کیان کیا گیا ہے ایک ایسا جم جو" نور" دیتا ہو لینی منعکس شدہ روشی دیتا ہو ایک بار پھر، قرآن پاک کی پیش کردہ وضاحت چاند کی اصل نوعیت سے پوری طرح میل کھاتی ہے کیونکہ بلاشیہ، چاند کی اپنی کوئی روشی نہیں ہے بلکہ یہ سورج کی روشی کومنعکس کرتا ہے، اور بمیں روشن دکھائی دیتا ہے، قرآن پاک بیس ایک مرتبہ بھی چاند کے لیے سراج ، وہاج یا دیا جیسے الفاظ استعال نہیں ہوئے اور نہیں سورج کونور یا منیر کہا گیا ہے، اس سے ظاہر ہوتا ہے کرقرآن پاک میں آیات میں سورج اور چاند کی روشی کے درمیان بہت واضح فرق رکھا گیا ہے جوقرآن پاک میں آیات میں سورج اور چاند کی دوشی تا ہے۔

درج ذیل آیات بی سورج اورجاند کی روشی کا فرق دیکها جاسکتا ہے: ﴿ هُوَ الَّذِي جَعِلَ الشَّمْسَ ضِيآءً وَّ الْقَمَرَ نُورًا ﴾

(القرآن:سورة ١٠٠ آيلت، ٥)

''وبی ہے جس نے سورج کو اُجالا بنایا اور چاند کو چک دی۔' ﴿ اَلَهُ تَرَوُّا کَیُفَ خَلَقَ اللَّهُ سَبُعَ سَمُوٰتٍ طِبَاقًا ٥ وَجَعَلَ الْقَمَرَ فِیْهِنَّ نُوْرًا وَّ جَعَلَ الشَّمْسَ سِرَاجًا ﴾ (القرآن: سورة اک، آیات ١٥ تا ١١) ''کیاد کھے نہیں ہوکہ اللہ نے سطرح سات آسان تہہ برتہہ بنائے اور ان میں چاند کونور اور سورج کو چراغ بنایا۔''

ان آیات مبارکہ کے مطالع سے تابت ہوتا ہے کہ قرآن عظیم اور جدید سائنس میں -حوب اور چاندنی کی ماہیت کے بارے میں کمل اتفاق رائے ہے۔ سورج گھومتا ہے

ایک لیے عرصے تک یور فی فلسفیوں اور سائنس دانوں کا یقین بیر ہا کہ المین، کا خات مرکز میں ساکن کھڑی ہے اور سورج سمیت ، کا نکات کی ہر چیز اس کے گرد چکر (گاری ہے بیہ نظریہ "جیدارض ساکن یا" ارض مرکزی نظریہ" (جیوسینٹرک تعیوری) بھی کہا جاتا ہے ،بطلیوں

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

ك زمان (دوسرى صدى قبل ازميع) سے لے كرسولہويں صدى عيسوى تك سب سے زياده تتلیم کیا جانے والان سائنی نظریہ ' رہا۔ مجر۱۵۱ء میں کولس کویریکس نے سیاروی حرکت کا شم مركزى فطريه (Heliocentric Theory of Planetary Motion) چیش كيا، جس میں بیکہا گیا تھا کہ سورج، نظام ملسی کے مرکز میں ساکن ہے اور تمام سیارے اس کے گرد م محوم رہے ہیں۔ ۹-۲۷ء میں ایک جرمن سائنسدان ، جو ہانس کمپیار نے'' آسٹر ونومیا نو وا'' کے آ نام سے ایک الآب شائع کروائی۔اس کتاب میں کیپلر نے صرف یمی ابت نہیں کیا کہ نظام تمتی کے سیادے بیندنما (Elliptical) مداروں میں سورج کے گرد کھومتے ہیں \_ بلکہ اس نے یہ نتجہ بھی اخذ کیا کہ سیارے اپنے اپنے محوروں (Axes) پر غیر مستقل نوعیت کی رفتاروں ے گردش بھی کرتے ہیں۔ اس علم کی بدولت بور بی سائنسدانوں کے لیے نظام میسی کے کئی ایک نظاموں کی درست وضاحت کرنی ممکن ہوگئی۔بشمول رات اور دن کے تسلسل کے، ان دریافتوں کے ابعد سی مجما جانے لگا کہ سورج ساکن ہے اور زمین کی طرح ایے محور برگروش نہیں كرتا- مجص يا الم ب كدمير ب اسكول كر دنول من جغزافيدكي كي ايك كتابول مين اس غلط نهى كا برجاركياميا تفا-اب دراقرآن ياكى ورج ذيل آيت مباركه احظ فراي:

﴿ وَ هُوَ الَّذِى خَلَقَ الَّيْلَ وَ النَّهَارَ وَ الشَّمُسَ وَ الْقَمَرَ كُلٌّ فِي اللَّهُمُ اللَّهُ اللّ

''ادر وہ اللہ بی ہے جس نے رات اور دن بنائے اور سورج اور جاند کو پیدا کیا سب ایک ایک فلک میں تیررہے ہیں۔''

غورفر ما یے کہ فدکورہ بالا آیت می عربی لفظ " یَسْبَعُونَ " استعال کیا گیا ہے۔ یہ لفظ بذات خود" سجا" سے ماخوذ ہے، جس کے ساتھ ایک ایس حرکت کا تصور وابستہ ہے جو کسی جسم

ب استعال كريں كے متحرك ہونے ہو۔ اگر آپ بدلفظ زين بركس فخص كے ليے استعال كريں كے تواس كا كروہ فخص كے ليے استعال كريں كے تواس كا كم وہ فخص كے تواس كا مطلب بينيس ہوگا كہ وہ لاھك رہا ہے۔ بلكه اس سے بيمراد ہوگى كه كه وہ فخص

عدان مسلب بیدن ہوہ کہ دوہ رصف رہا ہے۔ بلدان سے بیمراد ہوی کہ لدوہ سی دوڑرہا ہے یا جا رہا ہے۔ اگر بیلفظ پانی میں کسی شخص کے لیے استعمال کیا جائے تو اس کا

مطلب مینہیں ہوگا کہ وہ (پانی پر) تیررہا ہے بلکداس سے میدمراد ہوگی کہ وہ مخص پانی میں تیراکی (Swimming) کررہا ہے۔

ای طرح بحب آپ بدلفظ " بستیع "کس آسانی جم ( جرم فلکی ) مورج کے لیے استعال کریں گے تواس کا مطلب صرف بہی نہیں ہوگا کہ وہ جم خلا جس حرکت کر رہا ہے ، بلکہ اس کا پورامطلب کوئی ایبا جم ہوگا جو خلا جس حرکت کرنے کے ساتھ ساتھ اپنے محور پر بھی گھوم رہا ہے۔ آج اسکولوں کی بیشتر نصابی کمابوں نے اپنی معلومات درست کرتے ہوئے بید هیقت شامل کر لی ہے۔ کہ سورج آپ کور پر گردش بھی کر رہا ہے۔ سورج کی محوری گردش کی تصدیق کسی اسلام کی ایسے مشاہداتی سازوسامان کی مدد سے برآ سانی کی جا سکتی ہے جو سورج کا عس کسی میر بھتنی بڑی جگہ پر پھیلا کر دکھا سکے، ای طرح تابیعا پن کے خطرے سے دوچار ہو اے بغیر سورج بھتنی بڑی جگہ پر پھیلا کر دکھا سکے، ای طرح تابیعا پن کے خطرے سے دوچار ہو اے بغیر سورج تقریباً چیس دن میں مکسل کر لیتے ہیں۔ مطلب یہ کہ سورج کو اپنے تحور کے گردایک چکر پورا کرنے جیس دن لگ جاتے ہیں۔ مطلب یہ کہ سورج کو اپنے تحور کے گردایک چکر پورا کرنے جس دن لگ جاتے ہیں۔ مطلب یہ کہ سورج تقریباً جس دن اگر بہا ہے۔ کر رہا ہا کی رفتار سے ( اپنے سیاروں سمیت ) خلا ہی سفر گر رہا ہے۔ اس رفتار سے بہتر یہا ہیں کروڑ سال ہیں ہماری ملکی دے کہ کھاں کے مرکز کے گردا پنا ایک چکر کمل کرتا ہے۔

﴿ لاَ الشَّمُسُ يَنْبَغِى لَهَا أَنْ تُدُرِكَ الْقَمَرَ وَلاَ الَّيْلُ سَابِقُ اللَّهَارِ وَكُلُّ فِي فَلَلْتٍ يَسُبَحُونَ ﴾ (القرآن: سورة٣١، آيت٣٠)

'نسورج كى بس ميں يہ ب كه وه چاندكوجا كرائے اور ندرات دن پرساقت كے جاسكتى ہے يرسب ايك ايك فلك ميں تيررہے ہيں۔'

سے آیت مبارکہ ایک ایک بنیادی اور اہم حقیقت کی جانب اشارہ کرتی ہے جہ جدید فلکیات نے قدرے حال ہی میں دریافت کیا ہے، لیعنی چاند اور سورج کے انفرادلی مداروں (Orbits) کی موجودگی اور حرکت کرتے ہوئے فلا میں ان کاسفر کرنا۔

وہ ''ساکن جگہ' (Fixed Place) جس کی ست ہمارا سورج اپ تمام تر نظام (نظام سنگی) سیت عادم سنگی سنت مار سفر ہے۔ جدید فلکیات کی بدوات ٹھیک ٹھیک شاخت کرلی گئی ہے۔ اس مسلم اس مقام کی سمت حرکت کر دہا مسلم اس مقام کی سمت حرکت کر دہا ہے۔ جو ہرکولیس نامی برج (ایلفالیرائی) میں واقع ہے اور جس کی درست جگد آج ہمیں معلوم ہو چکی ہے۔

چاندا ہے انور پر اتن ہی مدت میں گردش پوری کرتا ہے کہ جتنی دیر میں وہ زمین کے گرد ایک چکر پورا کرتا ہے ۔ چاند کو اپنی ایک محوری گردش پوری کرنے میں تقریباً ۵۹۰ دن لگ جاتے ہیں۔ قرآن پاک کی آیات مبارکہ میں سائنسی حقائق کی در تنگی پر جیران ہوئے بغیر کوئی۔ چارہ نہیں رہتا۔ کیا ہمارے ذہنوں میں بیسوال چل نہیں اُلمستا،'' قرآن میں چیش کے گے علم کا ماخذ علم کا منبع آ فرکیا ہے؟''

سورج بجه جائے گا

سورج کی روشی ایک کیمیائی عمل کی مرہون منت ہے جواس کی سطح پر گذشتہ پانچ ارب سال سے جاری ہے۔ مستقبل میں کسی موقع پر بیعمل رک جائے گا ، اور تب سورج مکمل طور پر بچھ جائے گا ، اور تب سورج مکمل طور پر بچھ جائے گا جس کی وجہ سے زمین پر زندگی بھی ختم ہو جائے گا۔ سورج کے وجود کی بے ثباتی کے بارے میں قرآن پاک فرما تا ہے:

﴿ وَالشَّمْسُ تَجُرِى لِمُسْتَقَرِّ لَهَا ذَٰلِكَ تَقَدِيْرُ الْعَزِيْزِ الْعَلِيْمِ ﴾ (القرآن: مُورة٣١، آيت٣٨)

"اورسورج، وه است محمكان كى طرف جلا جارها ب، يدز بردست عليم بستى كا باندها بواجساب ب-"

(نوف: کم وبیش ای نوعیت کی باتیں قرآن پاک کی سورۃ ۱۰۳ بیت ؟ سورۃ ۳۵ آیت اسرۃ ۳۵ آیت اسرۃ ۳۵ آیت اللہ سورۃ ۳۹ آیت ۱۲ سورۃ ۳۹ آیت ۲۱ سورۃ ۳۹ آیت ۲۱ میں بھی بیان کی گئی ہیں۔ ) یہاں عربی لفظ اللہ سے ستعین کیا ہوا وقت یا جگہ یعنی اس آیت

مبارکہ میں اللہ تعالی بیفر مار ہا ہے کہ سورج پہلے سے طے شدہ ایک مقام کی طرف جار ہا ہے اور سیر کدوہ الیا پہلے سے طےشدہ وقت کے مطابق ہی کرے گا۔مطلب سیرکہ سورج بھی ختم ہو جائے گا، یا بھھ جائے گا۔

بین اجمی ماد ہ

پچھلے زمانوں میں منظم فلکیاتی نظاموں سے باہر کی خلا (بیرونی خلا) کو کمل طور پر'' خالی خلا" (Vacum) تصور کیا جاتا تھا بعدازاں ماہرین فلکی طبیعیات نے ای خالی خلا یعنی بین البحی خلامی مادے کے بل (Bridges) دریافت کیے، مادے کے ان "بلول" کو بلازما ( Plasma ) کہا جاتا ہے جو کمل طور پر آئن شدہ (Ionized) گیس پر اشتمال ہوتے ہیں جس میں مثبت جارج والے آئن اور آزاد الیکٹرونوں کی مساوی تعداد ہوتی ہے۔ مادے کی تین جانی پیچانی حالتوں، یعنی شوس ، مائع اور گیس کوچھوڑ کر بلاز ما کو بسا او قائ مادے کی'' چوتھی حالت" بھی کہا جاتا ہے۔درج ذیل آیات مبارکہ میں قرآن پاک بین انجی مادے (انظر اسٹیلز میٹریل) کی جانب اشارہ کرتا ہے:

﴿ الَّذِي خَلَقَ السَّمُوتِ وَالْآرُضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ آيَّامِ ﴾

(القرآن، سورة ٢٥، أأيت ٥٩)

"وه جس نے چھ دنوں میں زمین اور آسان اوران ساری چیزوں کو بنا کر رکھ دیا جو

آ سان وزمین کے درمیان ہیں۔''

كى كے ليے بطور قياس بھى يہ كہنام عنك خيز ہوگا كہ بين النجى كہكشانى ماةے كى موجودگ آج سے ۱۸۰۰ سال پہلے ہوارے علم میں تھی۔

مجھیلتی ہوئی کا ئنات

١٩٢٥ء مين امريكي ماہر فلكيات ايدون ممل نے اس امر كامشابداتي جوب فراہم كيا كه تمام كبكشا كي ايك دوسرے سے دور بث ربى ہيں، جس كا مطلب بيہ ہوا كه كا كات مجيل ربى ب- كائنات مسلم راى ب يه وات آج مسلم سائنس هائق ميس شامل ب الماضار مايك قرآن پاک میں کا ننات کی ماہیت کے حوالے سے کیا ارشاد ہوا ہے:

﴿ وَالسَّلَمْآءَ بَنَيْنُهَا بِأَيُدٍ وَإِنَّا لَمُؤْسِعُونَ ﴾

(القرآن: سورة ٥١ ، آيت٣٠)

"آ ان كوام نے اپنے زور سے بنایا ہے اور ہم اس كى قدرت ركھتے ہيں (يا

اسے وسعت دے رہے ہیں)"

عربی لفظ'' واسعون'' کاسیح ترجمہ'' اے پھیلارہے ہیں'' بنتا ہے اور بیا کیک ایسی کا نتات کی طرف اشارہ کرتا ہے جس کی وسعتیں مسلسل پھیلتی جارہی ہوں۔

عصر حاضر کامشہورترین فلکی طبیعیات وال استیفن ہاکٹگ اپنی تصنیف"اے بریف ہسٹری آف ٹائم' امیں لکھتا ہے:' بیدریافت کہ کا ننات چیل رہی ہے، بیبویں صدی کے عظیم علمی وَکَری انقلابات میں سے ایک ہے' غور فرمایے کہ قرآن پاک نے کا نئات کے پھیلنے کو اس وقت میان فرامادیا ہے جب انسان نے دور بین تک ایجاد نہیں کی تھی! اس کے باوجود، متشکک و بن رکھے والے بعض لوگ یہ کہہ سکتے ہیں کہ قرآن یاک میں فلکیاتی حقائق کا موجود مونا كوئى حيرت الكليز بات نبيس ، كيونك عرب اس علم ميس بهت ماهر تقد فلكيات ميس عربول كي مبارت کی حدتک تو اُن کا خیال درست بے کیکن اس تکتے کا ادراک کرنے میں وہ ٹاکام ہو یکے ہیں کہ فلکیات میں عربوں کے عروج سے بھی صدیوں پہلے ہی قران پاک کا نزول ہو چکا تھا۔علادہ ازیں، اوپر بیان کردہ بہت ہے سائنسی حقائق ہشلا مجک بینگ، سے کا نئات کی ابتدا وغیرہ سے تو عرب اُس وقت بھی واقف نہیں تھے جب وہ سائنس اور نیکنالوجی میں ترقی کے عروج پر تھے۔لہٰڈا قر آنِ پاک میں بیان کروہ سائنسی حقائق کسی بھی طرح سے فلکیات میں عربوں کی مہار کے کا بیج قرار نہیں دیے جا سکتے۔ در حقیقت اس کے برعس بات سے ہے، عربوں نے فلکیا کے میں اس لیے ترتی کی کیونکہ فلکیاتی وکونیاتی مباحث کو قرآن یاک میں اہم مقام دیا گیا ہے۔

# طبيعيات

ایم بھی تقسیم کیے جاسکتے ہیں:

قدیم زبانوں بل "ایٹم ازم (Atomism) کا نظریہ 'کے عنوان سے ایک مشہور نظریہ کووسے بیانے پرتسلیم کیا جا تا تھا۔ یہ نظریہ یونانیوں نے بالخصوص دیم قریطس نائی ایک ایک ایونانی فلنی نے پیش کیا تھا، جو آج سے ۲۳ صدیاں پہلے (۲۳۰۰ سال پہلے) گزرا ہے۔ دیموقر یعلس اور بعدازاں اس کے ہم خیال لوگوں کا یہ نصور تھا کہ مادے کا مختمر ترین یونٹ (اکائی) ایٹم ہے۔ قدیم عرب بھی ای نصور کوتسلیم کیا کرتے تھے عربی لفظ" ذرق" کا عموی مفہوم وہی ہوا کرتا تھا جو یونانیوں کے یہاں ایٹم کا تھا۔ حالیہ تاریخ ہی میں سائنس نے دریافت کیا ہے کہ ایٹم تک کونسیم کرنا (شق کرنا) ممکن ہے۔ ایٹم کے قابل تھیم ہونے کا نصور بھی بیسویں صدی کی سائنسی پیش رفت بیس شامل ہے۔ چودہ صدیاں پہلے خود عربوں کے لیے بھی بیسویں صدی کی سائنسی پیش رفت بیس شامل ہے۔ چودہ صدیاں پہلے خود عربوں کے لیے بھی بیسویں صدی کی سائنسی پیش رفت بیس شامل ہے۔ چودہ صدیاں پہلے خود عربوں کے لیے بھی بیسویں صدی کی سائنسی پیش رفت بیس شامل ہے۔ چودہ صدیاں پہلے خود عربوں کے لیے بھی بیسویں صدی کی سائنسی پیش رفت بیس شامل ہے۔ چودہ صدیاں پہلے خود عربوں کے لیے بھی بیسویں صدی کی سائنسی پیش رفت بیس شامل ہے۔ چودہ صدیقی جس سے آگے حربید تھیں میکن بیس تھی۔ لیکن دربی ذیل آیت مبار کہ بیس قرآن پاک نے واضح طور براس حدکو مائے سے انکار کیا ہے:

﴿ وَ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَا تَأْتِينَا السَّاعَةُ قُلُ بَلَى وَ رَبِّى لَهُ لَيَكُمُ عَلِم السَّمُواتِ وَ لَا فِي عَلِم الْعَيْبِ الْمَاعِدِ وَ لَا فِي عَلِم الْعَيْبِ اللَّهِ الْعَيْبِ اللَّهِ الْعَيْبِ اللَّهِ الْعَيْبِ اللَّهِ الْعَيْبِ اللَّهِ الْعَيْبِ اللَّهِ اللَّهُ وَلَا الْحَبُو اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا الْحَبُو اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ ال

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ



### آ بیات

## ياني كا چكر (آبي چكر)

آج ہم جس تصور کو''آبی چکر'' (واٹر سائکل) کے نام سے جانے ہیں،اسے پہلے پہل ۱۵۸۰ء میں برنار ڈ پیلیسی نامی ایک شخص نے پیش کیا تھا۔ اس نے بتایا کہ سمندروں سے سی طرح پانی کی تبخیر (Evaporation) ہوتی ہاور کس طرح وہ سرد ہو کر بادلوں کی شکل میں آتا ہے۔ پھر یہ بادل خشکل پر آگے کی طرف بروستے ہیں، بلند تر ہوتے ہیں، ان میں پانی کی سکتیف (Condensation) ہوتی ہاور بارش برسی ہے۔ یہ پانی جھیلوں، جھرنوں، ندیوں اور دریاؤں کی شکل میں تا ہاور بہتا ہوا والیس سمندر میں چلا جاتا ہاس طرح پانی کا یہ چکر جاری رہتا ہے۔ اور بہتا ہوا والیس سمندر میں چلا جاتا ہاس طرح پانی کا یہ چکر جاری رہتا ہے۔ ساتویں صدی قبل اذہ ہیں تھیلو نامی ایک یونانی فلنی کو یقین تھا کہ سطح سمندر برباریک باریک باریک ویقین تھا کہ سطح سمندر اور خشکی کے دورا فارہ و علاقوں پر لے جاکر برسادی تی ہے۔ یہی بارش ہوتی ہے۔

علاوہ ازیں، پرانے وقتوں میں لوگ یہ بھی نہیں جانے تھے کہ زیرِ زمین پانی کا ماخذ کیا ہے۔ ان کا خیال تھا کہ ہوا کی زبر دست قوت کے زیرِ اثر سمندر کا پانی براعظموں ( خشکی ) میں اندرونی حصوں تک در آتا ہے۔ انہیں یہ یقین بھی تھا کہ پانی ایک خفیہ راستے یا '' وظیم تاریکی'' ( Greet Abyss ) ہے آتا ہے، سمندر سے ملا ہوا یہ تصوراتی راستہ افلاطون کے زمانے سے '' ٹارٹارس'' کہلاتا تھا، حتی کہ اٹھار ہویں صدی کے ظیم مقر، ڈیکارتے ( Descartes ) نے بھی انہی خیالات سے اتفاق کیا ہے۔

انیسویں صدی عیسوی تک ارسطو کا نظریہ ہی زیادہ متبول ومعروف رہا۔اس نظریے کے مطابق، پہاڑوں کے سرد غاروں میں پانی کی بھٹیف (Condensation) ہوتی ہے اور وہ زیر زمین جھیلیں بناتا ہے جو چشموں کا باعث بنتی ہیں۔ آج ہمیں معلوم ہو چکا ہے کہ بارش کا پائی زمین پر موجود دراڑوں کے رائے رس کر زیرز مین پہنچتا ہے اور چشموں کی وجہ بنرآ ہے، درج زیل آیات قرآئی میں اس تکتے کی وضاحت فرمائی گئی ہے:

﴿ اَلَمْ تَوَ اَنَّ اللَّهَ اَنُوَلَ مِنُ السَّمَآءِ مَاءً اَسَلَكُهُ يَنَابِيعَ فِي الْآرُضِ ثُمَّ يُعْدِجُ بِهِ زَرُعًا مُعْتَلِفًا الْوَانَهُ ﴾ (القرآن: سورة ٣٩، آیت ٢١) 

''کیا تم نہیں ویکھتے کہ اللہ نے آسان سے پانی برسایا ، پھراس کوسوتوں اور چشموں اور دریا وَں کی شکل میں زمین کے اندر جاری کیا ، پھراس پانی کے ذرایعہ سے وہ طرح طرح کی کھیتیاں تکالتا ہے جن کی تشمیں مختلف ہیں۔''

﴿ يُنَزِّلُ مِنَ السَّمَآءِ مَآءً فَيُحُي بِهِ الْأَرْضَ بَعُدَ مَوْتِهَا إِنَّ فِيُ ذَٰلِكَ لَايْتِ بَعُدَ مَوْتِهَا إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَايْتِ لِقَوْم يَّعْقِلُونَ ﴾ (القرآن: سورة ٣٠٠ آيت ٢٣)

"آسان سے پانی برساتا ہے پھراس کے ذریعے سے زمین کواس کی موت کے بعدزیدگی بخشا ہے۔ یقینا اس میں بہت می نشانیاں ہیں ان لوگوں کے لیے جوعقل سے کام لیتے ہیں۔"

﴿ وَاَنزَلْنَا مِنُ السَّمَآءِ مَآءً بِقَدَرٍ فَاسُكُنْهُ فِي الْأَرْضِ وَإِنَّا عَلَى خَمَابِ بِبِهِ لَقْدِرُونَ ﴾ (القرآن: سورة ، ١٣٠آبت ١٨)

"اوراً سان ہے ہم نے ٹھیک حساب کے مطابق ایک خاص مقدار میں پائی اُتارا اوراس کوز مین میں تقبرادیا ،ہم اے جس طرح چاہیں غائب کر سکتے ہیں۔"

كوئى دوسرى كماب، جوه ١٨٠٠ سال قديم مو، آنى چكركى اتن درست وضاحت بيان نهيس

تبخير(Evaporation)

﴿ وَالسَّمَآءِ ذَاتِ الرَّجْعِ ﴾ (القرآن: سودة ٨١، آيت ١١) 
" " مَ عِ إِنْ برسانے والے آسان كي-"

## بادلوں کو بارآ ور (Impregnate) کرتی ہوائیں

﴿ وَ اَرْسَلْنَا الرِّيْحَ لَوَاقِحَ فَانْزُلْنَا مِنَ السَّمَآءِ مَآءً فَاسْقَيْنُكُمُوهُ ﴾ ﴿ وَ اَرْسَلْنَا الرِّيْحَ لَوَاقِحَ فَانْزُلْنَا مِنَ السَّمَآءِ مَآءً فَاسْقَيْنُكُمُوهُ ﴾

"اورجم ای ہواؤل کو بارآ ور بنا کر چلاتے ہیں، پھرآ سان سے پانی برساتے اور تم کواس سے سیراب کرتے ہیں۔"

یہال عربی لفظ "لواتے" استعال کیا گیا ہے، جو" لائے" کی جمع ہے اور" لاقی " ہے شتق ہے، جو" لائے " کی جمع ہے اور" لاقی " ہے مرادیہ ہے، جس کا مطلب "بارآ ور" کرنایا" بھردینا" ہے، ای سیاق وسباق میں، بارآ ور سے مرادیہ ہے کہ ہوا، بادلوں کو (ایک دوسر ہے کے ) قریب دھکیلتی ہے جس کی وجہ ہے ان پر تکثیف کا عمل برحتا ہے جس کا نتیجہ بجلی جی خوامی طرح کی برحتا ہے جس کا نتیجہ بجلی جی خوامی طرح کی ۔ توضیحات، قرآن پاک کی دیگر آیات مبارکہ میں بھی موجود ہیں:

"کیاتم دیمے نہیں کہ اللہ بادل کو آہتہ آہتہ چلاتا ہاور پھراس کے گروں کو باہم جو ڈتا ہے پھر تم دیمے ہو کہ اس کے خول میں جو ڈتا ہے پھر تم دیمے ہو کہ اس کے خول میں سے بارش کے قطرے میلے چلے آتے ہیں اور وہ آسان سے ان پہاڑوں کی بدولت جاس میں بلند ہیں اولے برساتا ہے پھر جے چاہتا ہاں کا فقصان پہنچاتا ہے اور جے چاہتا ہے ان سے بچالیتا ہے اس کی بکل کی چیک نقصان پہنچاتا ہے اور جے چاہتا ہے ان سے بچالیتا ہے اس کی بکل کی چیک نگاہوں کو خیرہ کے دیتے ہے۔"

﴿ اَللَّهُ الَّذِي يُرُسِلُ الرِّيْحَ فَيُعِيْرُ سَحَابًا فَيَهُسُطُهُ فِي السَّمَآءِ كَيْفَ يَشَآءُ وَ يَجْعَلُهُ كِسَفًا فَتَرَى الْوَدُقْ يَخُرُجُ مِنْ مِخْلِهِ فَإِذَآ اَصَابَ بِهِ. مَنْ يَّشَآءُ مِنْ عِبَادِةِ إِذَا هُمُ يَسُتَبُشِوُونَ ﴾ (القرآن: سورة ٣٠٠ آيت ٢٨)

"القدى ب جو بواكل كو بحيجًا ب اور وه بادل أشاتى بي ، پھر وه ان بادلول كو

آسان مِن پهيلاتا ہ ، جس طرح چاہتا ہ اور انہيں كلويوں مِن تقيم كرتا ہ ،

پھرتو ديكتا ہ كہ بارش كے قطرے بادل مِن سے فيكے چا آتے بيں۔ يہ بارش بحب وه اپ بندوں مِن سے جس پر چاہتا ہ برساتا ہ تو يكا كيد وه خوش وخرم بوجاتے ہيں۔ "

آبیات (ہائیڈورلوجی) پردستیاب، جدید معلومات بھی قرآن پاک میں بیان کردہ متعلقہ وضاحتوں کی پوری طرح تائید کرتی ہیں۔قرآن عظیم کی متعدد آیات مبارکہ میں آبی چکر کی وضاحت فرمائی منی ہے۔

مثلاً طاحظه بول: مورة ك، آيت، ك٥؛ مورة ١٣٥ آيت كا؛ مورة ٢٥ آيات ٢٨ ٢٥ ٢٥ مثلاً طاحظه بورة ٢٥ آيات ٢٩ ٢١ ا، بمورة ٢٥ آيت ٢٥ آيات ١١١ ، بمورة ٢٥ آيت ٢٥ آيات ١١١ ، بمورة ٢٥ آيات ٢٥ آيات ٢٠ آيت ٢٠ آيات ٢٠ آيات



#### ارضيات

خیموں کی میخوں کی مانند بہاڑ:

ارضیات میں "بل پڑنے" (Folding) کا مظہر حالیہ دریافت شدہ حقیقت ہے۔ قشر ارض (Crust) میں بل پڑنے ہی کی وجہ سے پہاڑی سلط وجود میں آئے ہیں۔ قشر ارض، جس پر ہم رہتے ہیں، کمی مفول حجلکے کی طرح ہے، جب کہ کرہ زمین کی اغدرونی پرتیں، (Layers) نہایت گرم اور مائع ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ زمین کا اندرون کمی بھی قتم کی زندگی کے لیے قطعاً غیر موزوں ہے۔ آج ہمیں یہ بھی معلوم ہو چکاہے کہ پہاڑوں کی قیام پذیری لیے قطعاً غیر موزوں ہے۔ آج ہمیں یہ بھی معلوم ہو چکاہے کہ پہاڑوں کی قیام پذیری (Stability) کا تعلق، قشر ارض میں بل پڑنے کے مل سے بہت گہراہے، کونکہ یہ قشر ارض پر پڑنے والے بل (Folds) ہی ہیں جو پہاڑوں کا کام کرتے ہیں۔

ماہرین ارضیات کا کہنا ہے کہ زمین کارواس (Radius) یعنی نصف قطر تقریباً ۱،۰۳۵ کلومیٹر ہے اور قشر باز ہیں ہے ،جس کی موٹائی کا کلومیٹر ہے اور قشر ارض ، جس پر ہم رہتے ہیں، اس کے مقابلے میں بہتر بتلی ہے ،جس کی موٹائی کا کلومیٹر سے لے کر ۳۵ کلومیٹر تک ہے۔ چونکہ قشر ارض بہت پتلی ہے ،البذا اس کے تقر تقر ارض بہت تو ی ہے ، ایسے میں بہاڑ کسی خیصے کی میٹوں کی طرح کام کرتے ہیں جوقشر ارض کوتھام لیتے ہیں اور اسے قیام پذیری عطا کرتے ہیں۔قرآن پاک میں بھی عین یہی کہا گیا ہے:

﴿ أَلَمُ نَجُعَلِ الْاَرْضَ مِهْدًاهِ وَالْجِبَالَ اَوْتَادًا ﴾

(القوان: سورة ۲۸، آیات ۲ تا۔،

"كيابيه واقعة نبيس ہے كہ ہم نے زيين كوفرش بنايا اور پهار وں كومينوں كى طرح الله الله الله الله الله الله الله ا ديا۔" یہاں عربی لفظ' اوتاد' کا مطلب بھی مینیں بی نکلتا ہے، ولی بی مینیں جیسی کہ خیمے کو باندھے رکھنے کے لیے لگائی جاتی ہیں۔ارضیاتی بلوں، (Folds) یا سلوٹوں کی ممری پوشیدہ بنیادیں بھی یہی ہیں۔

Earth تام کی ایک کتاب ہے جو دنیا بھرکی کی جامعات میں ارضیات کی بنیادی حوالہ جاتی نسائی کتاب کا درجہ بھی رکھتی ہے، اس کتاب کے مصففین میں ایک نام ڈاکٹر فریک پریس کا بھی ہے، جو ۱۲ سال تک امریکہ کی اکیڈمی آف سائنسز کے سربراہ رہے ہیں جبکہ سابق امریکی صدر جی کارٹر کے زمانے میں صدارتی مشیر برائے سائنس بھی شخصاس کتاب میں وہ بہاڑوں کی وضاحت ، کلہاڑی کے پھل جیسی شکل (Wedge Shape) سے کرتے ہوئے بتاتے ہیں کہ پہاڑ بذات خودایک وسیح تر وجود کا ایک چھوٹا حصہ ہوتا ہے۔ جس کی جڑیں زمین میں بہت گہرائی تک اُتری ہوتی ہیں۔

( ملاحظه مو:Earth Science از: پرلیس اورسلور به صفیه ۳۵ مرید دیکھیے:Earth Science از: نار بک اور لکنز بصفیه ۱۵۷)

ڈاکٹر فریک پرلیں سے مطابق، قشر ارض کی پائیداری اور قیام پذیری میں بہاڑ نہایت اہم کردارادا کرتے ہیں۔

پہاڑوں کے کاموں کی وضاحت کرتے ہوئے ،قرآن پاک واضح طور پریہ فرما تا ہے کہ انہیں اس لیے بنایا گیا ہے تا کہ بیز مین کولرزتے رہنے ہے بچائیں:

﴿ وَ جَعَلْنَا فِي الْآرُضِ رَوَاسِيَ أَنُ تَمِيْدَبِهِمُ ﴾

(القرآن: سورة ۲۱، آیت ۳۱)

''اورہم نے زمین میں پہاڑ جماد ہے تا کہ وہ انہیں کے کر ڈھلک نہ جائے۔'' ای طرح کے ارشادات سورۃ ۳۱،آ یت، ۱؛اورسورۃ ۱۲،آ یت ۱۵ میں بھی واروہوئے ہیں، للبذاقر آن پاک کے فراہم کروہ بیانات جدید ارضیاتی معلومات سے کمل طور پرہم آ جگ ہیں۔

پہاڑوں کومضبوطی سے جمادیا گیا ہے

سطے زین متعدد شوں کلزوں ، تیعیٰ ' وہلیٹوں' میں ٹوٹی ہوئی ہے جن کی اوسط موٹائی تقریباً

• اکلومیٹر ہے۔ یہ پلیٹیں ، جزوی طور پر سی لیے ہوئے جصے کے اوپر گویا تیررہی ہیں، اس جصے کو

(Aesthenosphere) کہا جاتا ہے۔ پہاڑعو ما پلیٹوں کی بیرونی حدود پر پائے جاتے ہیں۔
قشر ارض ، سمندروں کے بنچے ۵کلومیٹر موٹی ہوتی ہے، جب کہ خشکی پر اس کی اوسط موٹائی ۳۵ کلومیٹر تک ہوتی ہے،
کلومیٹر تک ہوتی ہے البتہ پہاڑی سلسلوں میں قشر ارض کی موٹائی • ۸کلومیٹر تک جا پہنچی ہے،
یہی وہ مضبوط بنیادی ہیں جن پر پہاڑ کھڑے ہیں۔ پہاڑوں کی مضبوط بنیادوں کے بارے بیں قبل آپ کے ایوں بیان فرمایا ہے:

﴿ وَالْجِبَالَ اَرُسَاهَا ﴾ (القرآن: سورة 24، آیت ۳۲ ) " (الورآن: سورة 24، آیت ۳۲ ) " (اور پهاژاس شرگاژ دید."

اک طرح کا پیغام سورۃ ۸۸، آیت ۱۹ بیل بھی دیا گیا ہے۔ پس ، بیر ثابت ہوا کہ قرآن پاک میں پہاڑوں کی ماہیئت اور نوعیت کے بارے میں دی گئی معلومات بھی پوری طرح دور جدید کی ارضیاتی دریافتوں ہے ہم آ ہنگ ہیں۔



### بحريات

میٹھے اور ممکین پانیوں کے درمیان "آڑ"

﴿ مَرَجَ الْمُتُحُونَيْنِ يَلْتَقِيَانِ ٥ بَيْنَهُمَا بَرُزَخُ لاَ يَبْغِيَانِ ﴾

(القرآن: سورة، ٥٥آيت ١٩تا٢٠)

'' دوسمندروں کواس نے چھوڑ دیا کہ باہم مل جائیں ، پھر بھی ان کے درمیان ایک پردہ حائل ہے جس سے دہ تجاوز نہیں کرتے۔''

آپ د کی سکتے ہیں کدان آیات مبارکہ کے مربی متن میں لفظ "برز نی" استعال ہوا جس کا مطلب رکادٹ یا آڑ (پارٹیشن) ہے۔ تاہم ای شلسل میں ایک اور عربی لفظ" مرج" بھی دارد ہوا ہے۔ جس کا مطلب" وہ دونوں ایک دومرے سے ملتے اور آپس میں ہم آ میز ہوتے ہیں" بنا ہے۔ ابتدائی ادوار کے مغرین قرآن کے لیے بید وضاحت کرتا بہت مشکل تھا کہ پائی کے دو مختلف اجمام سے متعلق دومتفاد مفاہیم سے کیا مراد ہے۔ مطلب یہ کددو طرح کے پائی ہیں جو آپس میں ملتے بھی ہیں اور ان کے درمیان آڑ (رکاوٹ) بھی ہے۔ جدید سائنس نے دریافت کیا ہے کہ جہاں جہاں دومتف بحرے (Seas) آپس میں ملتے ہیں، وہاں وہاں ان کے درمیان "آڑ (" کھی ہوتے ہیں ۔ دو تحیروں کو تقیم کرنے والی دکاوٹ یہ ہے کہ ان میں سے کے درمیان" آڑ" ہی بھی ہوتی ہے۔ دو تحیروں کو تقیم کرنے والی دکاوٹ یہ ہے کہ ان میں سے ایک بچیرہ کا درجہ ترارت ، شور یدگی (Salinity) اور کشافت دومرے سے مختلف ہوتے ہیں۔ ایک بچیرہ کا درجہ ترارت ، شور یدگی (Salinity) اور کشافت دومرے سے مختلف ہوتے ہیں۔

آن ماہرین بحریات نہ کورہ آیات مبارکہ کی بہتر وضاحت کر سکتے ہیں۔دو بحیروں کے رمیان پانی بی کی ایک نازک اور فیر مرکی رکاوٹ (طبعی قوتوں کی وجہ سے) قائم ہوتی ہے مس سے گزرکرایک بحیرے کا پانی وسرے میں شال ہوتا ہے۔ لیکن جب ایک بحیرے کا پانی م

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

دوسرے بحیرے میں داخل ہوتا ہوتو وہ اپنی انتیازی خصوصیات کھودیتا ہے اور دوسرے کے پانی کے ساتھ ہم جنس آمیزہ (Homogeous Mixture) بنالیتا ہے، گویا ایک طرح سے یہ رکاوٹ کی عبوری ہم آمیزی والے علاقے کا کام کرتی ہے، جو دونوں بحیروں کے درمیان واقع ہوتا ہے۔ یہ مظہر درج ذیل آمیتِ قرآنی میں بھی بیان کیا گیا ہے:

﴿ اَمَّنُ جَعَلَ الْاَرُضَ قَوَارًا وَ جَعَلَ خِلْلَهَاۤ اَنْهُرًا وَ جَعَلَ لَهَا رَوَاسِى وَ جَعَلَ لَهَا رَوَاسِى وَ جَعَلَ بَيْنَ الْبَحُرَيُنِ حَاجِزًا ءَ اِلْهُ مَّعَ اللّٰهِ بَلُ اكْنَرُهُمُ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ (الفرآن، سورة، ٢٥)، آيت ٢١)

"اوروہ کون ہے جس نے زیمن کو جائے قرار بنایا اوراس کے اندر دریا روال کے اور اس کے درمیان اور اس میں (پہاڑول کی) مینیس گاڑ دیں اور پانی کے دو ذخیرول کے درمیان پردے حاکل کردیے؟ کیا اللہ کے ساتھ کوئی اور خدا بھی (ان کا مول میں شریک) ہے؟ نہیں، بلکدان میں ہے اکثر لوگ ناوان ہیں۔"

بیمظہر متعدد مقامات پر دقوع پذیر ہوتا ہے جن میں جبل الطارق (جرائش) کے علاقے میں بھی متعدد مقامات پر دقوع پذیر ہوتا ہے جن میں جبل الطارق (جرائش) کے علاقے میں بھیرہ ورم اور بھیراد قیانوس کے ملنے کا مقام نمایاں طور پر قابل ذکر ہے ای طرح کیپ پوائٹ اور کیپ میلولا (Cape Peninsula) جنوبی افریقہ میں بھی وائن کے بھی ایک سفید پی داختی جس جہاں بحر اوقیانوس اور بحر ہند کا ایک دوسرے سے ملاپ ہوتا ہے۔

لیکن جب قرآن پاک تازہ اور کھارے پانی کے درمیان رکاوٹ (آڑ) کا تذکرہ کرتا ہے قاس آڑکے ساتھ ایک "منوعہ علاقے" کے بارے میں مجی بتا تا ہے:

﴿ وَهُوَ الَّذِى مَرَجَ الْبَحْرَيْنِ هَٰذَا عَذُبٌ قُوَاتُ وَّهٰذَا مِلْحُ اُجَاجُ وَجَعَلَ بَيْنَهُمَا بَوُزَخًا وَّحِجُوًا مَّحْجُورًا ﴾

(القرآن، سورة ٢٥٥، آيت ٥٣)

"اوروی جس نے دوسمندروں کو طار کھاہے، ایک لذید وشیریں، دوسرا تلخ وشور

اور ان دونوں کے درمیان ایک پردہ حائل ہے ایک رکاوٹ ہے جو انہیں گذیر ہونے سے روکے ہوئے ہے۔''

قرآن پاک میں بیان کیے گئے ان سائنسی مظاہر کی تصدیق'' ڈاکٹر ولیم ہے'' نے بھی کی ہے جو کولوراڈ و یو نیورٹی امریکہ کے مشہور ماہر بحریات ادرعلومِ ارضی کے پروفیسر ہیں۔ سمندر کی گہر ایکیوں میں اندھیر ا

پروفیسر درگا راؤ دنیا کے جانے پہچانے ماہر بحری ارضیات ہیں اور وہ شاہ عبدالعزیز یو نیورٹی، جدہ (سعودی عرب) میں پروفیسر بھی رہ بچکے ہیں۔ان سے درج ذیل آیت مبارکہ برتبرہ کرنے کے لیے کہا گہا:

﴿ اَوُ كَظُلُنِهَاتٍ فِى بَحُو لُجِّيّ يَغُشْهُ مَوْجٌ مِّنُ فَوُقِهِ مَوُجٌ مِّنُ فَوُقِهِ مَوْجٌ مِّنُ فَوُقِهِ سَحَابٌ ظُلُمَاتٌ بَعُضُهَا فَوُقَ بَعْضٍ إِذَاۤ أَخُرَجَ يَدَهُ لَمُ يَكُدُ يَرْهَا وَمَنُ لَّهُ يَجُعَلِ اللَّهُ لَهُ نُورًا فَمَا لَهُ مِنُ نُورٍ ﴾ (القرآن: سورة ٢٣ آيت ٣٠).

''یا پھراس کی مثال ایس ہے جیسے ایک گھرے سندر میں اندھرا کہ او پر ایک موج چھائی ہوئی ہے ، اس کے اوپر ایک اور موج اور اس کے اوپر بادل ، تاریکی پر تاریکی مسلط ہے۔ آدی اپنا ہاتھ نکالے تو اسے بھی نہ دیکھنے پائے۔ اللہ جے نور نہ بخشے اس کے لیے پھرکوئی نور نہیں۔''

پروفیسرداؤنے کہا کہ سائنس دان صرف حال ہی جی جدید آلات کی مدد سے بیقعدیق کرنے کے قابل ہوئے ہیں کہ سمندر کی گہرائیوں ہیں تاریکی ہوتی ہے۔ بیانسان کے بس سے باہر ہے کہ دہ ۲۰ یا ۲۰ میٹر سے زیادہ گہرائی ہیں اضافی ساز وسامان اور آلات سے لیس ہوئے بغیرغوط ملکا سکے۔علاوہ ازیں ،انسانی جسم میں اتن قوت پرداشت نہیں کہ جو ۲۰۰۰ میٹر سے زیادہ گہرائی میں پڑنے والے آئی دباؤ کا سامنا کرتے ہوئے زندہ بھی دہ سکے۔ بیآ میتِ مبارک مندروں کی طرف اشارہ نہیں کرتی کو تکہ ہر سمندرکو پرت در پرت تاریکی کا حال قر ارنہیں دیا جا سکتا ، البتہ بیآ میتِ مبارک بطور خاص گہرے سمندروں کی جانب متوجہ کرتی ہے کوئکہ قرآن پاک کی اس آیت میں بھی '' وسیح اور گہرے سمندروں کی جانب متوجہ کرتی ہے کوئکہ قرآن پاک کی اس آیت میں بھی '' وسیح اور گہرے سمندر کی تاریکی'' کا حوالہ دیا گیا ہے ، قرآن پاک کی اس آیت میں بھی '' وسیح اور گہرے سمندر کی تاریکی'' کا حوالہ دیا گیا ہے ،

اوّل: عام روشن کی ایک شعاع سات رگوں سے ل کر بنی ہے۔ بیسات رنگ بالر تیب بنقش، کائی ، خیلا ، سز ، پیلا ، تاریخی ، سرخ (Vibgyor) ہیں۔ روشن کی شعاع جب پانی میں داخل ہوتی ہے تو انعطاف (ریفر پکشن) کے عمل ہے گزرتی ہے اوپر کے دس سے بندرہ میٹر کے دوران پانی میں سرخ رنگ چڈب ہوجا تا ہے۔ لبندا آگر کوئی فوط خور پاتی میں پہیس میٹر کی مجرائی تک جا پہنچے اور زخی ہوجائے تو وہ اپنے خون میں سرخی نہیں دیکھ پائے گا کیونکہ سرخ رنگ کی روشن اتن گرائی تک نہیں پہنے گئے گئے ہوئے ہوجائے تو ہو اپنے خون میں سرخی نہیں دیکھ پائے گا کیونکہ سرخ رنگ کی روشن اتن گرائی آئے آئے تا کہ کر اور نجی کی روشن اتن گرائی تک نہیں پہنے گئے ہوئے ہوجاتی ہوجاتی ہے جہلی روشن ۵۰ سے ۱۱۰ میٹر تک ، سبز روشن ۱۰۰ سے ۲۰۰ میٹر تک ، نبلی روشن ۲۰۰ سے ۲۰۰ میٹر تک ، نبلی روشن ۲۰۰ سے جو جاتی ہے جہلی روشن ۲۰۰ سے ۲۰۰ میٹر تک ، نبلی روشن ۲۰۰ میٹر تک ، نبلی روشن ۲۰۰ میٹر سے بچھ زیادہ تک جب کہ کائی اور بنفش روشن اس سے بھی بچھ زیادہ گرائی تک چہنچے کھل طور پر جذب ہوجاتی ہیں ، پانی میں رگوں کے اس سے بھی بچھ خرایادہ گئی تا کہ جہلے کہ کائی اور بنفش روشن

اس طرح ترتیب وار خائب ہونے کی وجہ سے سمندر بھی تہد در تبدکر کے تاریک ہوتا چلا جاتا ہے، بعنی اندھیرے کاظہور بھی روشنی کی پرتوں (Layers) کی شکل میں ہوتا ہے۔ ۱۰۰۰ میٹر سے زیادہ کی گرائی میں کمل اندھیرا ہوتا ہے۔ (بحوالہ: اوشنز از: ایلڈ راور پر بیا صفحہ ۲۷)

ے زیادہ کی کہرائی میں مسل اندھرا ہوتا ہے۔ (بحوالہ: او هنز از: ایلڈراور پرینیا صفحہ ۲۷)

دوم: دھوپ کی شعاعیں بادلوں میں جذب ہوتی ہیں۔ جونیجتا روشی کی شعاعوں کو ادھر
اُدھر بھیرتے ہیں، جس کی وجہ ہے بادلوں کے بینچتار کی کی ایک پرت (تہہ) می بن جاتی
ہے۔ یہ تاریک کی پہلی پرت ہے جب روشی کی شعاعیں سطح سمندر ہے بحراتی ہیں تو وہ
(سمندری) لہروں کی سطح ہے فراکر پلتی ہیں اور جگمگانے کا ساتا اڑ دیتی ہیں، لہذا یہ (سمندری)
اُہریں ہیں جوروشی کو منعکس کرتی ہیں تاریکی کی وجہ بنتی ہیں۔ غیر منعکس شدہ روشی ،سمندر کی
گہرائیوں میں سرایت کر جاتی ہے، لہذا سمندر کے دو جھے ہوئے، سطح کی اقبیازی علامت روشی
اورگری ہیں، جب کہ اندھیراسمندری گہرائیوں کا طرۂ اقبیاز ہے، علادہ ازیں گہرے سمندراور
سطح سمندرکوایک دوسرے سے متاز کرنے والی چیز بھی لہریں ہی ہیں۔

اندوونی موجیل سمندرول کے مجرب پاندل کا احاط کرتی ہیں کیونکہ مجرب پاندل کی گافت اپنول کی کا افتاد کی اندرونی کا فت اپنول کی کا اور موجود ( کم محرائی والے ) پاندل کے مقابلے میں زیادہ ہوتی ہے۔اندرونی پاندول ہی میں تاریکی کا راج ہوتا ہے۔سمندر کی اتن مجرائی میں محصلیاں بھی دیکھ نہیں سکتیں؛ روشن کا واحد ذرید خودان کے جم ہوتے ہیں۔

ای بات کوقر آن پاک نہایت جامع انداز میں بیان کرتے ہوئے کہتا ہے:

"مثل ان اندهیروں کے ہے جونہایت گہرے سمندر کی تہہ میں ہوں جے اوپر تلے کی موجوں نے ڈھانپ رکھا ہو۔"

بالفاظ دیگر، ان لہرول کے او پر مزید اقسام کی لہریں ہیں، یعنی وہ لہریں جوسمندر کی سطح پر پائی جا کیں۔ ای تسلسل میں ہے آ یت مبار کہ فرماتی ہے۔ '' پھر او پر سے بادل چھائے ہوئے ہواں ۔غرض اندھیریاں ہیں جو او پر نظے بے در بے ہیں۔ جیسا کہ وضاحت کی گئی ، یہ بادل وہ ۔ پے در بے رکاوٹیس ہیں جو مختلف سطحوں پر روشنی کے مختلف رنگ جذب کرتے ہوئے اندھیرے \*\*

كوبرهاواديق چلى جاتى بير

پروفیسر درگاراؤنے بیر کہتے ہوئے اپنی بات کمل کی '' ۱۳۰۰ سال پہلے کوئی عام انسان اس مظہر کو اتنی تفصیل سے بیان نہیں کر سکتا تھا، لہٰذا بیم علومات یقینا کسی مافوق الفطرت ذریعے سے آئی ہیں۔''

﴿ وَهُوَ الَّذِي خَلَقَ مِنَ الْمَآءِ بَشَرًا فَجَعَلَهُ نَسَبًا وَّصِهُرًا وَكَانَ رَبُّكَ فَهُوا وَكَانَ رَبُّكَ فَدِيْرًا ﴾ (القرآن، سورة ٢٥، آيت ٥٣)

"اور وہی ہے جس نے پانی ہے ایک بشر پیدا کیا پھراس سے نسب اور سرال کے دوالگ سلسلے چلائے ۔"

کیا یمکن تھا کہ چودہ صدیوں پہلے کوئی بھی انسان بیاندازہ لگا سکے کہ ہرایک جاندار چیز پانی ہی سے وجود میں آئی ہے؟ مزید برآں کیا بیمکن تھا کہ عرب کے ریگزاروں سے تعلق رکھنے والا کوئی فرداییا کوئی اندازہ قائم کر لیتا؟ ایسے ریگزاروں کا باشندہ کہ جہاں پانی کی قلت ہمیشہ رہتی ہو۔



## باتات(Botany)

يودول ميس نراور ماده

رانے زمانے کے انسان کو میں معلوم نہیں تھا کہ پودوں میں بھی جانوروں کی طرح تراور مادہ ہوتی ہے۔ حقیا مادہ ہوتے ہیں۔ البتہ جدید نباتیات یہ بتاتی ہے کہ ہر پودے کی تراور مادہ صنف ہوتی ہے۔ حقیات کہ وہ پودے جو کی صنفی (Unisexual) ہوتے ہیں۔ ان میں بھی تراور مادہ کے امتیازی اجزاء کھا ہوتے ہیں۔

. ﴿ وَ ٱلْزَلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآءً فَانُحُرَجُنَا بِهِ اَزُوَاجًا مِّنُ نَّبَاتٍ شَتَّى ﴾ ﴿ وَ ٱلْوَآن، سورة ٢٠، آيت، ٥٣٪

"اوراوپے پانی برسایا اور پراس کے ذریعہ سے مختف اقسام کی پیدادار (جوڑا جوڑا) تالی-"

تجلول ميس نراور ماده كافرق

﴿ وَ مِنْ كُلِّ النَّمَوٰتِ جَعَلَ فِيُهَا زَوُّجَيُنِ النَّيُنِ ﴾

(القرآن:سورة ۱۳۰ آيت ۳۰)

"ای نے ہرطرح کے پہلوں کے جوڑے پیدا کیے ہیں۔"
اعلیٰ در ہے کے بودوں (Superior Plants) میں نسل فیزی کی آخری پیداوار اُن کے
پیل (Fruits) ہوتے ہیں۔ پیل سے بہلے پھول کا مرحلہ ہوتا ہے جس میں نرادر مادہ اعتصا
(Organs) یعنی اسٹیمنز (Stamens) اور اود یوٹر (Ovules) ہوتے ہیں جب کوئی زردانہ
(Pollen) کی پھول تک پہنچتا ہے تبجی وہ پھول" بارآ ور" ہوکر پھل میں بدلنے کے قابل ہوتا
ہے۔ یہاں تک کہ پھل کی جاتا ہے اور (اُس بودے کی) اگل نسل کوجنم دینے والے جے

لیس ہوکر تیار ہوجاتا ہے۔ لہذا تمام پھل اس امر کا پیا دیتے ہیں کہ (پودوں میں بھی ) نراور مادہ اعضا ہوتے ہیں۔ بدایک الی بھائی ہے جے قرآن پاک مبت پہلے بیان فرماچکا ہے۔ پودوں کی بعض انواع میں غیر بارآ ور(Non Fertilized) پیولوں سے بھی پھل بن سکتے ہیں۔ (جنہیں مجموعی طور پر'' پارتھیند کاریک فروٹ' کہاجاتا ہے )ان میں کیلے کے علاوہ اناس، انجر، نارنگ، اور انگور وغيره كى بعض اقسام شال بين ان بودول من بحى بهت واضح منفی خصوصیات (Sexual Characteristics)موجود ہوتی ہیں۔

مرچيز كوجوزول مي بنايا كياہے

رُ وَجُورُ وَلَ مِنْ بِنَايَا كَيَا ہِے ﴿ وَمِنْ كُلِّ شَيْءٍ خَلَقْنَا زَوْجَيُنِ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾

(القرآن،مورة ٥١)، آيت ١٧٩

"اور ہر چیز کے ہم نے جوڑے بنائے ہیں شاید کہتم اس سے سبق لو۔" ال آیت مبارکہ میں" ہر چز" کے جوڑوں کی علل میں ہونے پر زور دیا می ے۔انانوں ،جانوروں ، پودوں اور کو اور کو اور کی ملاق بہت مکن ہے کہ سے آیت مبارکہ کل ک طرف بعی اشاره کرری موکدجس می ایم منفی باروالے الیکٹرونوں اور فیت باروالے مرکزے برمشمتل ہوتے ہیں۔ان کےعلاوہ اور بھی بہت سے جوڑے ہو سکتے ہیں۔

﴿ سُبُحٰنَ الَّذِي خَلَقَ الْأَزْوَاجَ كُلَّهَا مِمَّا تُنْبِتُ الْآرُضُ وَمِنُ اَنَفُسِهِمُ وَمِمَّا لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ (القرآن، سورة٣١، آيت٣١)

" پاک ہے وہ ذات جس نے جملہ اقسام کے جوڑے پیدا کیے خواہ وہ زمین کی ناات میں سے مول یا خودان کی این جنس ( این نوع انسانی) میں سے یا اُن

اشیامیں سے جن کو بیرجائے تک نہیں۔ "

يهال الله تعالى فرماتا ہے كه مرجز جوزوں كى شكل ميں بيدا كى كئ ہے ، جن ميں وہ چيزيں مجی شامل ہیں جنہیں آج کا انسان نہیں جات اور موسکتا ہے کہ آنے والے کل میں انہیں وريافت كريلي

### حيوانيات (Zoology)

جانوروں اور پرندوں میں معاشرے کا وجود

﴿ وَ مَا مِنْ دَآمَةِ فِي الْآرُضِ وَ لَا طَيْرِيَّهِا لِيُرَ يِجَنَاحُيُهِ الْآ اُمَمْ اَمْفَالُكُمْ مَا فَوَّطْنَا فِي الْكِتْبِ مِنْ يَتَى وَثُمَّ إِلَى رَبِّهِمْ يُحَشَّرُونَ ﴾ (الفرآن، سورة، ۲۰ آیت ۳۸)

"زیمن میں چلنے والے کسی جانور اور بوایس پروں ہے اُڑنے والے کسی پرندے کود کیے لوید سب تہاری ہی طرح کی انواع ہیں اور ہم نے ان کی تقدیر کے نوشتے میں کوئی کسرنہیں چیوڑی ہے چریے سب اپنے رب کی طرف سینے جاتے ہیں۔" محقیق ہے تاریخہ جوان اور پر بھیسے بھی اُسے انہوں (Communities) کی

على عن رجة إلى ومطلب و كدان عن كاليك الله العالى عم وقيد الوتا ب وول جل كر رج بين اور كام بحى كرت بين -

برندوں کی برواز

﴿ اَلَهُ يَرَوُ اللَّهِ الطَّيْرِ مُسَخُونَ فِي جَوِ السَّمَآءِ مَا يُمُسِكُهُنَّ إِلَّا اللّٰهُ إِنَّ فِي السَّمَآءِ مَا يُمُسِكُهُنَّ إِلَّا اللّٰهُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يُتِ لِقَوْمٍ يُومِنُونَ ﴾ (القرآن: سود ١٦٠ ا، آبت ٢٠)

"كيا ان لوكوں نے بھی پرندوں كوئيں ويكما كرفضائة آساني من سرح مخرس الله كي ان كوتمام يكما بي ان بي ان بي ان لوكوں كے ليے جوا يمان لائے ہيں۔"

ایک اورآیت مبارکیس پرندون پر کھواس اندازے بات کی گئے ہے:

﴿ اَوَلَمْ يَرَوُا إِلَى الطَّيْرِ فَوُقَهُمْ ضَفَّتٍ وَيَقْبِضَنَ مَا يُمُسِكُهُنَّ إِلَّا

الرَّحُمْنُ إِنَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ يَصِيرٌ ﴾ (القرآن: سورة، ١٤، آيت١٩) " ياوگ اے او پر اُڑنے والے پرندوں کو پر پھيلاتے اور سكير تے نہيں و كھتے ؟ رحمان کے سواکوئی نہیں جو انہیں تھا ہے ہو دعی ہر چیز کا تکہبان ہے۔" عربی لفظ '' اسک'' کالغوی ترجمه ''کی کے ہاتھ یک ہاتھ دینا، روکنا، تھامنا، یاکسی کی کمر كر لين " ب- مدكوره بالا آيت عن " مُعْسِحُهُن " ساس بات كا اظهار بور با بكرالله تعالی ای قدرت اورائے افتیارے پرندول کو مواس تعامے رکھتا ہے،ان آیات ربانی مل اس پرزوردیا گیا ہے کہ پرندول کے طرز عمل کا ممل انحمار اُنٹی قوانین پر ہے جنہیں اللہ تعالی نے تخلیق فرمایا ہے۔(اورجنہیں ہم توانین فطرت کے نام سے جانتے ہیں ) جدید سائنسی معلومات سے ثابت موچکا ہے کہ بعض پرندوں میں پرواز کی بے مثل اور بے عیب ملاحیت کا تعلق اس وسع تر اور مجوى منصوبه بندى (پروگرامنگ) سے بے جوان كى حركات وسكنات سے متعلق ہے۔مثلاً ہزاروں میل دور تک نقل مکانی کرنے والے پر نموں کی جینیاتی رموز (صینفک کوڈز) میں اُن کے سفر کی تمام تر تنصیلات وجزئیات موجود ہوتی ہیں، جوان پرندوں کو اں قابل بناتی ہیں کہ دونہایت کم عمری میں بھی لیے سفر کے کسی تجرب کے بغیر، کسی رہنما کے بغیر ہزاروں میل کا فاصلہ طے کرلیں اور ویجیدہ راستوں سے پرواز کرتے چلے جائیں۔ بات مرف سنر کی میک طرفه محیل عل برختم نبیس جو جاتی ، بلکه وه ایک مخصوص تاریخ براین عارضی مسکن سے پرواز کرتے ہیں اور ہزاروں میل واپسی کاسفر کر کے ایک بار پھراپنے محوسلوں تک بالكل تميك تميك جا وينجين بين.

پروفیسر بیبرگرنے اپنی کتاب "پاوراینڈ فرجیلٹی" بین "منن برڈ" نامی ایک پرندے ک مثال دی ہے، جو بحرالکائل کے علاقوں میں پایا جاتا ہے نقل مکانی کرنے والا یہ پرندہ ۱۲،۰۰۰ (چوہیں ہزار) کلومیٹر کا فاصلہ ۸ کی شکل میں چکر لگا کر طے کرتا ہے۔ یہ اپنا سنر چھ ماہ میں پورا کرتا ہے اور مقام ابتداء تک زیادہ سے زیادہ ایک ہفتے کی تا خیر سے واپس پہنچ جاتا ہے۔ ایسے کی سنر کے لیے نہا ہے و پچیدہ معلومات کا ہونا ضروری ہے جواس پرندے کے اعصا بی ضیات ی می محفوظ ہونی چاہیں۔ مینی ایک باضابط" پروگرام" کی شکل میں پرندے کے جم میں موجود اور جمدوقت دستیاب ہوتی ہے۔ اگر پرعمے میں کوئی پروگرام ہے تو کیا اس سے یہ ظاہر نہیں ہوتا کہ اے تشکیل دینے والا کوئی" پروگرام " بھی بقینا ہے؟

شهد کی محصی اوراس کی میارت

﴿ وَ اَوْحَى رَبُّلَتَ إِلَى النَّحُلِ آنِ التَّجِذِى مِنَ الْحِبَالِ بُيُوْتًا وَّ مِنَ الشَّجَرِ وَ مِمَّا يَعُومُنَ وَ مَنَ كُلِّ القَّمَرَتِ فَاصُلُكِى سُهُلَ الشَّجَرِ وَ مِمَّا يَعُوهُونَ وَقُمَّ كُلِى مِنْ كُلِّ القَّمَرَتِ فَاصُلُكِى سُهُلَ رَبِّلْتِ ذُلُلًا يَخُوبُ مِنْ بُكُونِهَا شَرَابٌ مُّخْطَلِثُ ٱلْوَالَةَ فِيْهِ شِفَاتً ﴿ رَبِّلْتِ ذُلُكَ لَايَةً لِقَوْمٍ يُتَفَكَّرُونَ ﴾ لِلنَّاسِ إِنَّ فِي ذٰلِكَ لَايَةً لِقَوْمٍ يُتَفَكَّرُونَ ﴾

(القرآن: متورة، ١٠ ا، آيات ١٨ تا ١٩)

"اوردیموتمبارے رب نے شہری کمی پریہ بات وی کردی کہ بہاڑوں میں اور درخوں میں اور مطرح کے درخوں میں اور جوٹ کی میں اور اس کمی کے اور کا در اس کمی کے ادر ہے دیگ برگ کا ایک شریت تقام جس میں مقام اوگوں کے لیے۔ بیتی اس میں بی ایک نشانی ہے ان اوگوں کے لیے۔ بیتی اس میں بی ایک نشانی ہے ان اوگوں کے لیے جوٹورو فرکر سے جی ایک میں ایک نشانی ہے ان اوگوں کے لیے جوٹورو فرکر سے جی ایک میں ایک نشانی ہے ان اوگوں کے لیے جوٹورو فرکر سے جی ایک میں ایک نشانی ہے ان اوگوں کے لیے جوٹورو فرکر سے جی ایک میں ایک نشانی ہے ان اوگوں کے لیے جوٹورو فرکر سے جی ایک میں ایک نشانی میں ایک نشانی ہے ان اوگوں کے لیے جوٹورو فرکر سے جی ایک میں ایک میں ایک نشانی میں ایک میں

وان فرش نے شہد کی کھیوں کے طرز عمل اور ان میں رابطہ دابلاغ (کیونی کیشن) کی تحقیق پر ۱۹۵۳ء کا نوبل انعام حاصل کیا۔ شہد کی کھی کو جب کوئی نیا باغ یا پھول دکھائی دیتا ہے تو وہ اپنے چھتے میں واپس جاتی ہے اور اپنی ساتھی شہد کی کھیوں کو اُس مقام کی ٹھیک ٹھیک ست اور وہاں پہنچانے والے راستے کے مفصل نقشے ہے آگاہ کرتی ہے۔ شہد کی کھی، پیغام رسانی کا ریکام خاص طرح کی جسمانی حرکات سے لیتی ہے جنہیں 'مشرد کی کھی کا رقص' ( Bee ) کہا جاتا ہے۔ فاہر ہے کہ یہ عام معنوں والا رقص نہیں ہوتا، بلک اس کا مقصد شہد کی درکات میں اور وہاں کا رکن کھیوں' ( Worker Bees ) کو یہ سمجمانا ہوتا ہے کہ پھوالی سب بین اور وہاں تک پہنچنے کے لیے آئیس کی انداز سے پرواز کرنا ہوگی۔ تا ہم شہد کی کھی کے بارے میں ہیں تک پہنچنے کے لیے آئیس کی انداز سے پرواز کرنا ہوگی۔ تا ہم شہد کی کھی کے بارے میں ہیں

ساری معلوبات ہم نے جدید فوٹو کرائی اور دیگر پیجیدہ سٹاہواتی ذرائع بی سے حاصل کی ہیں۔
لیکن طاحظہ فرمایے کہ خاورہ بالا آیات مبارکہ ہیں قرآن تقیم نے کتنی صراحت کے ساتھ یہ
فرمایا ہے کہ اللہ تعالی نے شہد کی کمی کو خاص طرح کی جہارت عطافر ملائی ہے ، جس سے لیس ہو
کروہ اپنے رب کے بتائے ہوئے رائے تلاش کر لیتی ہے۔ ایک اور توجہ طلب گاتہ ہیہ کہ
خکورہ بالا آیات مبارکہ میں شہد کی کمی کے لیے جو صنف استعال کی گئی ہے، وہ مادہ کی ہے
دیونی ، فاسکی اور کی ) اس سے بے ظاہر ہوتا ہے کہ غذا کی طاق میں نظنے والی شہد کی کمی " مادہ"
ہوتی ہے۔ الفاظ دیگر سائی یا کارکن شہد کی کمی کی باوہ عن ہوتی ہے۔

دلیب حقیقت یہ ہے کہ شیم پی کا رار شدی کی فرتھ ' ہم کا دی فرتھ ' ہی بعض کروارشد کی کھیوں کے بارے ہی با تیں کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ (شدی ) کھیاں سابی ہوتی ہیں اور یہ کہ ان کا بادشاہ ہوتا ہے۔ خاہر ہے کہ شیمینز کے زمانے میں لوگ ہی جھتے تھے اُن کا خیال تھا کہ شہد کی کارکن کھیاں'' ز' ہوتی ہیں اور وہ شیمی کی'' بادشاہ کمی'' (ز) کو جوابدہ ہوتی ہیں۔ لیکن یہ درست نہیں ۔ شہد کی کارکن کھیاں مادہ ہوتی ہیں اور وہ شہد کی بادشاہ کمی کوئیس بلکہ'' ملک کیمی'' کوائی کارگزاری چی کر کی ہیں۔ اب اس بادے ہی کی کوشتہ وہ سال کے دوران ہونے والی جدید حقیق کی بدولت ہی ہم یہ سب کے دوران ہونے والی جدید حقیق کی بدولت ہی ہم یہ سب کے دوران ہونے والی جدید حقیق کی بدولت ہی ہم یہ سب کے دوران ہونے والی جدید حقیق کی بدولت ہی ہم یہ سب کے دوران ہونے والی جدید حقیق کی بدولت ہی ہم یہ سب کے دوران ہونے والی جدید حقیق کی بدولت ہی ہم یہ سب کے دوران ہونے والی جدید حقیق کی بدولت ہی ہم یہ سب کے دوران ہونے والی جدید حقیق کی بدولت ہی ہم یہ سب کے دوران ہونے والی جدید حقیق کی بدولت ہی ہم یہ سب کے دوران ہونے والی جدید حقیق کی بدولت ہی ہم یہ سب کے دوران ہونے والی جدید حقیق کی بدولت ہی ہم یہ سب کے دوران ہونے والی جدید حقیق کی بدولت ہونے ہم یہ سب کی دوران ہونے والی جدید حقیق کی بدولت ہیں ہم یہ سب کے دوران ہونے والی جدید حقیق کی بدولت ہیں ہم یہ سب کے دوران ہونے والی جدید حقیق کی بدولت ہیں ہم یہ سب کے دوران ہونے والی جدید حقیق کی بدولت ہی ہم یہ دوران ہونے والی جدید حقیق کی ہو دوران ہونے والی جدید حقیق کی ہو دوران ہونے والی جدید حقیق کی دوران ہونے والی جدید حقیق کی ہو دوران ہونے والی جدید حقیق کی ہو دوران ہونے والی جدید حقیق کی ہونے دوران ہونے والی جدید حقیق کی ہو دوران ہونے والی جدید حقیق کی ہو دوران ہونے والی جدید حقیق کی ہو دوران ہونے دوران ہونے والی جدید حقیق کی ہو دوران ہونے والی جدید حقیق کی ہونے دوران ہونے دورا

﴿ مَعَلُ الَّذِيْنَ اتَّعَلُوا مِنْ دُوْنِ اللَّهِ اَوْلِيَآءَ كَمَهَلِ الْمَنْكُنُوْتِ اللَّهِ اَوْلِيَآءَ كَمَهَلِ الْمَنْكُنُوْتِ اللَّهِ الْمَنْكُنُونِ لَوْ كَانُوا الْمَنْكُنُونِ لَوْ كَانُوا يَعْمَلُمُونَ ﴾ (القرآن: سور ۱۹۹، آیت ۳۱)

"جن لوگول نے اللہ کوچور کرووس بر برست بنا لیے این ان کی مثال کری جس برست بنا لیے این ان کی مثال کری جسی ہے جو اپنا کمر بنائی من اور سب کمروں سے ذیادہ کرور کمر کڑی کا کمری موتا ہے گائی ایداوک علم رکھتے۔"

كرى كے جالے كو نازك اور كرور كے طور ير بيان كرنے كے علاوہ، قرآن ياك ف

کڑی کے گریا تعلقات کے جی نازک اور ناپائیدار ہونے پر زور دیا ہے۔ بیسی بھی ہے،
کوئل بیشتر اوقات کڑی اپنے طاپ کار (Mate) یعنی نرکو مار ڈالتی ہے۔ بی مثال ایے
لوگوں کی کرور ہوں کی جائے اشار ہو کر دوروں نے اس کی امید کرتے ہیں۔
وکامیابی حاصل کرنے کے لیے اللہ کو چھوڈ کردوروں نے اس کی امید کرتے ہیں۔

چونٹوں کا طرز حیات اور باجی رفابط

﴿ وَحُشِنَ لِيُسَلِّمُهَانَ جُنُودُهُ مِنَ الْحِنِ وَالْإِنْسِ وَالطَّيْرِ فَهُمُ لَوَ مُؤَدِّ وَالْأَسْنِ وَالطَّيْرِ فَهُمُ لَا يُورُعُونَ 0 حَتَى إِذَا آتُوا عَلَى وَلَدِ النَّمَلِ قَالَتُ نَمَلَةً يَايُّهَا النَّمَلُ الْمُورُونُ وَحُمُ لاَ يَحُطِئْتُكُمْ سُلَيْمَانَ وَجُنُودُهُ وَهُمُ لاَ يَتُعُطِئُكُمْ سُلَيْمَانَ وَجُنُودُهُ وَهُمُ لاَ يَتُمْعُرُونَ ٥ ﴾ (القرآن سورة ٢٠٤٥) الله الله الله سورة ١٨١٤ عالله ١٨)

"سلمان والبيل كي جن اورانسانون اور پرغدون كالكرجع كيد كي تق،اور ود بار حنبل ش د كي جات تو (اكي مرجوده ان ك ساته أوج كرد با تما) ميان مك كد جب يسب تونيل فلادك عن بها و ليك توفي نه كها: "اك چونيو! اپ بلون على مس جاد كمين ايساند ، وكر البدان اوراس كالكرمهين كهان دالين اورانين خرجي نه بو-"

ہوسکا ہے کہ ماضی میں بعض او کوں نے قرآن پاک میں چیونیوں کا نہ کورہ بالا مکالمہ دیجے کراس پر گئتہ چینی کی جواور کہا ہو کہ چیونیواں قو صرف کہانیوں کی کتابوں بی میں باتیں کرتی جیں۔البتہ، حالیہ برسوں کے دوران جمیں چیونیوں کے طرز حیات باہمی روابط اور چیدہ معلومات کے جاولے کے حوالے سے بہت کہ علم ہو چکا ہے۔ یہ معلومات وور جدیدے پہلے کے انسانوں کو حاصل نصیں جحقیق سے اکھشاف بھوا ہے کہ وہ جانور یا وہ حشرات ( کیڑے کو انسانوں کو حاصل نہ تھیں جحقیق سے اکھشاف بھوا ہے کہ وہ جانور یا وہ حشرات ( کیڑے کو انسانوں کو حاصل نہ تھیں میں ماشرت سے غیر معمولی مماشک رکھتا ہے ،وہ چیونیاں بی مورد کو انسانوں کی طرح دفاتی ہیں۔

ب- ان کس کارکنان کی تقیم کا مجیده نظام موجود ہے جس می خیر، سیروائزر، فور من اور مردوروغیره شامل میں۔

ے۔ مجمی بھاروہ آپس ملتی ہیں اور " منطو" (Chat) بی کرتی ہیں۔

د- ان ش با بى جادله خيال (كميوني كيش ) كاتر في افتد نظام موجو ي

و- ان كى كالونول من با قاعده" ماركيلي "بيوتى بين جبال دواشيا كاتبادله كرتى بين -

ی۔ سردیوں میں لیے عرصے تک زیر زمین رہتے کے لیے وہ اتات کے واتوں کا و نیم وہ بھی کرتی ہیں۔ سردیوں میں لیے عرصے تک زیر زمین رہتے کے لیے وہ اتات کے واتوں کا و نیم وہ بھی کرتی ہیں۔ اور اگر کوئی دائے ہوئے گئے۔ لیعنی اس سے پودا بننے گئے تو وہ فورا اس کی تو وہ بڑی کھوڑ دیں گی تو وہ بڑی کا نام دی تی ہیں۔ بیسے انٹی یہ بیا ہوگا کی اور اٹاج کی بھی وجہ سے مثلاً بارش برحمنا اور بکنا شروع کر دے گا۔ اگر ان کا محقوظ کیا ہوا اٹاج کی بھی وجہ سے مثلاً بارش سے گیلا ہوجائے تو وہ اے اپ نیل سے باہر لے جاتی ہیں اور وجوب میں سکھاتی ہیں۔ برب اناج سو کھ جاتا ہے جمی وہ اسے بل میں واپس لے کر جاتی ہیں۔ یعنی یوں لگتا ہے، جب اناج سو کھ جاتا ہے جمی وہ اسے بل میں واپس لے کر جاتی ہیں۔ یعنی یوں لگتا ہے،

جیے انہیں بیالم ہو کہ کی کی مجہ سے آناج کے دانے سے جڑی لکل بڑیں گی جودانے کوائ



قابل نبیں چھوڑیں گی کداسے کھایا جاسکے۔

do a despera

and the second of the second o

#### شہد: نوع انسانی کے لیے شفا

شہدی کمی کی طرح کے کھاوں اور کھولوں کا رس چوی ہے اور اسے اپ بی جسم کے اندر شہد میں تبدیل کرتی ہے۔ اس شہد کو وہ اپنے چیتے میں بنے خانوں (Cells) میں جن کرتی ہے۔ آئ سے مرف چند صد ہوں تی انسان کو یہ معلوم ہوا ہے کہ شہدامل میں شہد کی کمی کے پیٹ (Belly) سے لکتا ہے ، مگر یہ حقیقت قرآن یاک نے ۱۳۰۰ سال پہلے درج ذیل آئے۔ مباد کہ میں بیان کردی تھی:

﴿ ثُمَّ كُلِى مِنْ كُلِّ النَّمَرُتِ فَاصُلُكِى سُبُلَ رَبِّلْتِ ذُلُلًا يَعُرُجُ مِنُ مُطُونِهَا شَرَابٌ مُّخْتَلِفُ الْوَانَهُ فِيْهِ شِفَآءٌ لِلنَّاسِ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَايَةً لِقَوْمٍ يَّتَغَكِّرُونَ ﴾ (القرآن: سورة ١١، آيت ١٩)

"برطرت کے کھلوں کارس چوں، اوراپنے رب کی ہموار کی ہوئی راہ پرچلتی رہ۔
اس کھی کے (پیٹ کے) اندر سے رنگ برنگ کا ایک شربت نکلیا ہے جس میں شفا ہے گوں کے لیے جو شفا ہے گوں کے لیے جو غور وفکر کرتے ہیں۔"

علاوہ ازیں ہم نے حال ہی میں بددریافت کیا ہے کہ شہد میں شفا بخش خصوصیات پائی جاتی ہیں اور بداوسط در ہے کے دافع عفونت ( ماکلڈ اینٹی سیک ) کا کام بھی کرتا ہے۔دوسری جنگ عظیم میں روسیوں نے بھی اپنے زخی فوجیوں کے زخم ڈھلھنے کے لیے شہد کا استعمال کیا تھا۔شہد کی خاصیت ہے کہ بیٹی کو برقر اررکھتا ہے اور بافتوں پر زخموں کے بہت ہی کم نشان باتی رہنے دیا ہے۔شہد کی کثافت (Density) کے باعث کوئی پھیوندی یا جرافیم ، زخم میں بروان

نہیں تڑھ سکتے

سسٹر کیرول نامی ایک عیسائی راہیہ (Nun) نے برطانوی شفا خانوں میں سینے اور الزائيم كے عارضوں ميں جلا بائيس ٢٦ تا گائل علاج مريضوں كا علاج برويوس (Propolis) تای مادے سے کیا۔ شردی کھیاں ہے مادہ پیدا کرتی ہیں اورات اسے چیوں کو جرو مول کے خلاف سربند (Seal) کرنے کے لیے استعمال کرتی ہیں۔

اگر کوئی مخض کی بودے سے موتے والی الرقی میں جملا ہو جائے تو اس بودے سے عاصل شده شدال من كوديا جاسكات اكدوه الربي ك ظاف مواصف بيداكر ليستهد وناس كاورفركوز (ايك طرح كالخرائ حلى فراير مونا ب الران ياك على مدان كالكليل اور فسوسيات تح بارے على بوعم ديا ميا بات انسان نے نزول قرآن کے مداول بعدائے تجرب اورمشاہدے سے دریافت کیا ہے۔

The state of the s

The second of th

and the second s

was to a face of a first of a second state of the second second as

The world of the section of the sect

The state of the s

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

## فعليات (Physiology)

#### دوران خون (بلد سركيش ) اور دوذه

قرآن پاک کا زول ، دوران خون کی دخا حت کرنے والے اولین مسلمان سائنس وان این افغیس سے ۲۰۰۰ سال پہلے اور اس دریافت کو مغرب میں روشناس کروائے والے ولیم باروے سے ۲۰۰۰ سال پہلے ہوا تھا۔ تقریباً جی وصد یول پہلے بیمعلوم ہوا کہ آئوں کے اندر الیا کیا مجھ ہوتا ہے جو نظام باضہ عی انجام پانے والے افعال کے ذریعے دیگر جسمانی اصعالی کا نشو ونما کی حنانت فراہم کرتا ہے۔قرآن پاک کی ایک آ بت مبارک، جودودھ کے اجزاک ماخذکی وضاحت کرتی ہے، اس تصور کی عین مطابقت عیں ہے۔

فذكوره بالانتسود كر توالے سے آئے تر آئى كو تھے كے ليے يہ جانا اہم ہے كہ آئوں على سے استم كرده غذا على كيائى تعالمات (Reactions) واقع ہوتے ہيں اور يہ كہ آئوں عى سے استم كرده غذا سے اخذ كيے ہوئے مادے ايك وجيده فظام ہے كر ركردوران خون ميں شامل ہوتے ہيں بھى وه (ماذے) جگرے ہوكر كر رہے ہيں جس كا انجماران كى كيميائى تركيب پر ہوتا ہے ۔ خون النا ابرا (ماذوں) كو تمام اصفا تك بنجاتا ہے ، جن ميں دودھ پيدا كرنے والے (جماتوں كے) غدود بحي شامل ہيں۔

سادہ الفاظ میں بیکہا جاسکا ہے کہ آئوں میں موجود غذا کے بعض مادے آئوں کی دیوار عصرات کرتے ہوئے اور پھرخون کے نالیوں (Vessels) میں داخل ہو جاتے ہیں، اور پھرخون کے درائے یہ دوران خون کے ذریعے کی اصفا تک جا پہنچتے ہیں۔ یہ نعلیاتی تصور کمل طور پر لازما ہماری گرفت میں آ جائے گا، اگر ہم قرآن پاک کی درج ذیل آیات مبارکہ کو بجھنے کی وشش کریں گے:

﴿ وَ إِنَّ لَكُمْ فِي الْاَنْعَامِ لَعِبْرَةٌ نُسْقِيْكُمْ مِمَّا فِي بُعُونِهِ مِنْ بَيْنِ فَرُبُ وَ وَمِ لَنَ بَعُونِهِ مِنْ بَيْنِ فَرُبُ وَ دَمِ لَنَا خَالِصًا سَآئِفًا لِلشَّرِبِيْنَ ﴾ (القرآن: سورة١١، آبت ٢١) 
"اورتهارے لے مویشوں علی بھی ایک سیق موجود ہان کے پید سے کو یہ اور خون کے درمیان ہم ایک چیز جہیں بلاتے ہیں ، یعی عالص دوده، جو پینے داول کے لیے نهایت خوشکوار ہے۔"

﴿ وَإِنَّ لَكُمْ فِي الْآنُعَامِ لَعِبْرَةً نُسُقِينُكُمْ مِمَّا فِي بَطُونِهَا وَلَكُمْ فِيهَا مَنَافِعُ كَيْهُا مَنَافِعُ كَثِيبُوا مَنَافِعُ كَثِيرُةً وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ ﴾ (القرآن: صورة ٢٣، آيت ٢١)

"اور حققت یہ ہے کہ تمہارے لیے مویشوں میں بھی ایک سیق ہے۔ ان کے پیٹوں میں بھی ایک سیق ہے۔ ان کے پیٹوں میں جو پچھ ہے ای میں سے ایک چیز (کیفی وودھ) ہم تمہیں ملاتے ہیں اور

تمبارے لیےان میں بہت سے فائدے بھی ہیں۔ان کوتم کھاتے ہو۔"

۱۳۰۰ سال قبل ، قرآن پاک کی فراہم کردہ یہ وضاحت جو گائے میں دودھ کے پیدا ہونے کے حوالے سے ہے، چیرت انگیز طور پر جدید نعلیات سے بحر پورانداز میں ہم آ ہنگ ہے جس نے اس حقیقت کو حال ہی میں دریافت کیا ہے۔



#### مسلمان جوابات کی تلاش میں

یمن کے معروف عالم، بھنے فیدالجید الزندانی کی قیادت میں مسلمان اسکالروں کے ایک گروپ نے جنیفات (ایم یالوتی) اور دیگر (سائنسی) علوم کے بارے میں قرآن پاک اور مشتدا حادیث سے معلومات جمع کیس اور انہیں اگریزی میں ترجمہ کیا۔ پھر انہوں نے قرآن پاک کے ایک مشورے پڑمل کیا:

﴿ وَ مَا اَرْسَلُنَا مِنْ قَبْلِكَ إِلَّا رِجَالًا نُوْحِى إِلَيْهِمْ فَسُنَلُوا اَهُلَ اللَّهِ مَ اللَّهِ مَ اللَّهِ مَا اللَّهِ مُ اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَ اللَّهِ مَا اللَّهِ مُو اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مِن اللَّهُ مِن اللَّهِ مِن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّلَّا الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

جب قرآن پاک اور متند احادیث مبارکہ سے جدیات کے بارے میں حاصل کی گئی مطوعات کیا ہوکرا گھریزی میں ترجمہ ہو گئی تو انہیں پر دفیمر ڈاکٹر کیتھ مور کے سامنے پیش کیا گیا۔ ڈاکٹر کیتھ مور، یو نحورٹی آف ٹورانٹو (کینیڈا) میں ڈیپارٹمنٹ آف اناٹوی کے سربراہ اور جدیدیات کے پر دفیمر ہیں۔ آخ کل وہ جدیوات (ایمریالودی) کے میدان میں مقتدراور معتبرترین شخصیت بھی ہیں۔ ان سے کہا گیا کہ وہ انہیں پیش کیے گئے علی مواد کے بارے میں ان معتبرترین شخصیت بھی ہیں۔ ان سے کہا گیا کہ وہ انہیں پیش کیے گئے علی مواد کے بارے میں ان کی رائے دیں۔ متعلق آیات قرآنی اور متندا حادیث میں بیان کردہ تقریباً تمام معلومات ، جدید سائنسی دریا فتوں کی مین مطابقت اور متندا حادیث میں جدید جدیدیات سے ان کا مجر پورانفاق سے اور وہ کی بھی طرح جدیدیات سے ان کا مجر پورانفاق سے اور وہ کی بھی طرح جدیدیات سے اس جدید جدیدیات سے اس جدید جدیدیات سے ان کا مجر پورانفاق سے اور وہ کی بھی طرح جدیدیات سے ان کا مجر پورانفاق سے اور وہ کی بھی طرح جدیدیات سے اس کا مجر پورانفاق سے اور وہ کی بھی طرح جدیدیات سے ان کا مجر پورانفاق سے اور وہ کی بھی طرح جدیدیات سے ان کا مجر پورانفاق سے اور وہ کی بھی طرح جدیدیات سے ان کا مجر پورانفاق سے اور وہ کی بھی طرح جدیدیات سے ان کا مجر پورانفاق سے اور وہ کی بھی طرح جدیدیات سے میں جدیدیات سے ان کا کھر پورانفاق سے اور وہ کی بھی طرح جدیدیات سے ان کا کھر پورانفاق سے دور پورانفاق سے اور وہ کی بھی طرح جدیدیات سے دور پورانفاق سے دور پورانف

4

اختلاف نبیں کرتمی ۔ انہوں نے مرید کہا کہ البتہ بعض آیات الی بھی ہیں جن کی سائنسی در تھی کے بارے میں وہ پچونہیں کہ سکتے ۔ وہ پینیں بتا سکتے کہ وہ آیات ( سائنس کی مطابقت میں ) مسلح میں یا غلط، کیونکہ خود انہیں ان آیات میں دی تی معلومات سے متعلق پچومل نہیں ۔ ان کے متعلق جندیات کے جدید مطالحات اور مقالہ جات تک میں بھی پچوموجود نہ تھا۔ ایسی عی ایک آیت مبارکہ درج ذیل ہے:

﴿ اِقُوا ُ بِاسْمِ رَبِّلْفَ الَّلِي خَلَقَ ٥ خَلَقَ الْإِنسَانَ مِنْ عَلَقٍ ﴾ ﴿ الْقُوآنَ: سِورَة ١٩٩٩ آيات الا ٢)

" برحو(اے نی) اپ رب سے نام کے ساتھ جس نے پید اکمیاء سے ہوئے خون کے ایک لوتھڑے سے انسان کی تخلیق کی۔"

یہاں عربی لفظ "علق" استعال ہوا ہے جس کا ایک مطلب تو خون کا لوتھ ا ہے، جب کہ دوسرا مطلب کوئی الی چیز ہے جو" چمٹ " جاتی ہو، پینی جو تک جیسی کوئی ہے ہو۔ ڈاکٹر کیتھ مور کوعلم نہیں تھا کہ حمل کے ابتدائی مرحلوں جی جینین (ایمریو) کی شکل جو تک جیسی ہوتی ہے یا نہیں۔ یہ معلوم کرنے کے لیے انہوں سنے نہایت طاقتور اور حیاس آلات کی مدد ہے جنین کے ابتدائی مراحل کا بڑے تا طانداز جی مطالعہ کیا اور پھر ان تصاویر کا مواز نہ جو تک کے خاکے سے ابتدائی مراحل کا بڑے جن کے درمیان غیر معمولی مشابہت دیکھ کر جیران رہ مجے ، اسی طرح انہوں نے جنین اور جن سے وہ جنینیات کے بارے جس مزید معلومات حاصل کیس جو قرآن پاک سے تھیں اور جن سے وہ قبل ازیں واقف نہیں ہے۔

ڈاکٹر کیتھ مور نے جدیاتی معلومات سے متعلق قرآن وحدیث سے حاصل شدہ مواد پر تقریباً • ۸سوالوں کے جوابات دیے ،قرآن وحدیث ش جنیبات کے حوالے سے موجود علم صرف جدید سائنسی معلومات سے ہم آ ہنگ می شرقعا بلکہ بقول ڈاکٹر کیتھ موراگر آئے ہے تمیں سال پہلے بھے سے بی سب سوالات کے جاتے تو سائنسی معلومات کی عدم موجود گی کے باحث شان میں سے آ دھے سوالوں کے جوابات بالکل بھی ٹیس دے سکتا تھا۔

۱۹۸۱ء علی و ام (سعودی عرب) عی منتقده دیا آتری کمی کانفرنس کے دوران داکر مور

نیکان مرب لیے جات خوتی کا مقام ہے کہ عمل نے قرآن میں انبان کی (دوران حل)

نشود فعا مے متعلق علی کردہ الکات کی وضاحیت کرنے میں مدد کی ساب بھر پر بیدواضح ہو چکا ہے

کہ یہ مادی معلومات محمد (منتیکی کے خدایا اللہ نے بی پینجائی میں کیونکہ کم ویش یہ ماراعلم

(نرولی قرآن کے ) کی معد ہوں بعد بی دریافت کیا گیا تھا۔ اس سے عابت ہوتا ہے کہ

محمد (منتیکی کی اللہ خدایا اللہ کے رسول بی ہے۔

قبل ازیں واکر کیے مورایک کتاب وی و پولینگ ہومن کو چکے تھے۔ قرق ن پاک
سے تی معلومات سے حاصل ہوجا نے کے بعدانہوں نے ۱۹۸۳ء میں ای کتاب کا تیراا پریش مرتب کیا۔ اس ایڈیٹن کو عالمی پذیرائی حاصل ہوئی اوراس کتاب نے کسی ایک مصنف کا کسی ہوئی برترین طبی کتاب کا عزاز بھی جامل کیا۔ یہ کتاب دنیا کی کئی بوی زیانوں میں ترجہ ہو بوئی بہترین طبی کتاب کا عزاز بھی جامل کیا۔ یہ کتاب دنیا کی کئی بوی زیانوں میں ترجہ ہو بھی ہوئی ایک اس کی ایک نصابی کتاب کے طور رہی پڑھایا ہیں ایک نصابی کتاب کے طور رہی پڑھایا جاتا ہے اسلامات میڈیکل کی تعلیم کے پہلے زیال میں ایک نصابی کتاب کے طور رہی پڑھایا جاتا ہے اسلامات میں ایک نصابی کتاب کے طور رہی پڑھایا جاتا ہے اسلامات کی ایک نصابی کتاب کے طور رہی پڑھایا ہوں ایک نصابی کتاب کے طور رہی پڑھایا ہوں ایک نصابی کتاب کے طور رہی کا جاتا ہے اسلامات کی ایک نصابی کا دیوں میں کا دی میں میں کا دیوں میں کتاب کے طور رہی کی بودی دوران کی میں کا دیوں میں کا دیوں میں کا دیوں میں کتاب کے ایک کتاب کے ایک کتاب کے دوران کی دور

 3

ریر حکی بڑی اور پسلیوں کے ورمیان سے خارج ہونے والا قطرہ ﴿ فَلْيَنظُرُ ٱلْإِنسَانُ مِمَّ خُلِقَ ٥ خُلِقَ مِنْ مَّآءِ دَافِقِ٥ يَخُرُجُ مِنْ بَيُّنِ الصُّلُبِ وَالتَّرَ آثِبِ ﴾ (القرآن: سؤوة، ٨٧، آيات ١٤٥) " مجر ذرا انسان مي وكم في في في وكروكس جزي بيدا كيا كيا- ايك المحطنة وال پانی سے پیداکیا گیا ہے جو عثداورسینے کی بدیوں کے درمیان سے لکا ہے۔" جنین مراحل میں مرداندوز ناندتولیدی اعتماء مینی فوطے (Testicles) اور بیند دان (Ovary) گردول یاس مروز کی بڑی اور گیاوہ یں ربارہویں پسلوں کے درمیان سے تمويذرير بنونا شروع كرئة جيل بعدازال وه يكه يعي الر آت جي ؛ زنانه وليدى ندود (Gonads) معنی بینه دانیال پیرو (Pelvis) می رک جاتی میں جب که مردانه اسنائے تولید (Inguinal Canal) کے راستے ضیدوانی (Scrotum) تک جا کنتے یں۔ حتی کہ بلوغت میں بھی جب کرولیدی غدود کے نیچے سرکنے کاعمل رک چکا موتا ہوتا ہوا غدود یس دحر والی اور طر (Abdominal Aorta) کے ذریعے خون اور اعصاب کی رسائی كاسلسله جارى ربتا بدوميان رب كدوم والى اورطدأس علاق من موتى بجوريزهك بدی اور پسلیوں کے درمیان موتا ہے۔ کمی لکاس (Lymphetic Drainage) اور خون کا وریدی بهاؤ بھی اس ست ہوتا ہے۔ نطفه مالع كي معمولي ي مقدار

قرآن عظیم میں کم از کم گیارہ مرتبہ کہا گیا ہے کہ انسان کو '' نطفہ' سے تخلیق کیا گیا ہے جس کا مطلب مائع کی نہایت معمولی مقدار یا پیالہ خالی ہوجانے کے بعداس میں لگارہ جانے والا مائع ہے۔ یہ بات قرآن عالی شان کی گئ آیات مبارکہ میں وارد ہوئی ہے جن میں سورة ۱۲۳ ہے۔ یہ بات مرآن ہے ہی علاوہ سورة ۱۲ ہے۔ یہ سورة ۱۸ آیت سات سورة ۳۵ ہے۔ یہ سورة ۳۵ ہے۔ یہ سورة ۳۵ ہے۔ یہ سورة ۳۵ ہے۔ یہ سورة ۳۵ ہے۔ الله سورة ۳۵ ہے۔ الله سورة ۳۵ ہے۔ الله سورة ۳۸ ہی سورة ۳۸ ہیں۔

سائنس نے حال ہی میں نیدریافت کیا ہے کہ بیضے (Ovum) کو ہار آ ورکرنے کے لیے اوسطا تمیں لا کھ ظیات نطفہ (Sperms) میں سے صرف ایک کی ضرورت ہوتی ہے۔ مطلب سیہ ہوا کہ خارج ہونے والے نطفی کی مقدار کا تمیں لا کھوال حصد یا ۲۰۰۰، و فیصد مقدار ہی بار آ وری (حمل کھرانے ) کے لیے کائی ہوتی ہے۔ "سُللَة": مالکع کا جو ہر

﴿ ثُمَّ جَعَلَ نَسُلَهُ مِنْ سُلَلَةٍ مِّنْ مَّآءِ مَّهِيْنٍ ﴾ (اقترآن: سورة، ٣٢، آبت ٨)
" هراس كنسل أيد ايدست سه جلائي جوتقرباني كاطرح ب-"

نطفة أمشاج .... باجم طي بوك ما تعات

﴿ إِنَّا خَلَقْنَا الْإِنسَانَ مِنُ تُطُفَةٍ اَمُشَاجٍ تَبْتَلِيهِ فَجَعَلْنَاهُ سَمِيعًا الْمِيعًا بَصِيعًا ﴾ (القرآن:سورة٤١، آيت٢)

" بم نے انسان کو ایک مخلوط نطفے سے پیدا کیا تا کہ اس کا امتحان لیس اور اس غرض کے لیے بم نے اسے سننے اور دیکھنے والا بنایا۔"

عربی لفظ "نطفة أمشاج" کا مطلب ملے ہوئے ماتعات" ہے۔ بعض مفرین کے زدیک ملے ہوئے ماتعات "ہے۔ بعض مفرین کے زدیک ملے ہوئے ماتعات سے مرادعورت یا مرد کے (تولیدی) عامل (ایجنٹ) یا ماتعات ہیں مردانداور زنانہ صنفی تخم کے باہم مل جانے کے بعد بننے والا بھۃ (Zygote) بھی ابتدا میں نطفہ ہی رہتا ہے۔ باہم ملے ہوئے (ہم آمیز) ماتعات سے ایک اور مراد وہ ماتع بھی ہوسکا ہے۔ بہم ملے ہوئے (ہم آمیز) ماتعات سے ایک اور مراد وہ ماتع بھی ہوسکا ہے۔ بہم میں ضلیات نطفہ تیررہے ہوتے ہیں۔ یہ ماتع کی طرح کی جسمانی رطوبتوں سے مل کر بنا ہے جوکئی جسمانی غدود سے خارج ہوتی ہیں۔

جنس كأتعين

پنتہ بنین (Foetus) کی جنس کا تعین (یعنی اس سے لڑکا ہوگا یا لڑکی) خلوی نطفے سے ہوتا ہے نہ کہ بیف سے مطلب یہ کرجم مادر پیلی تھی ہے والے مل سے لڑکا پیدا ہوگا یا لڑکی اس کا انحصار کروموسوم کے 23 ویں جوڑے میں بالتر تیب XX/XY کروموسوم کی موجودگی پر ہوتا ہے۔ ابتدائی طور پر جنس کا لغین بارآ وری کے موقع ہی پر ہوجا تا ہے اور اس کا انحصار خلوی نطف (ابیرم) کے صنفی کروموسوم (سیکس کروموسوم) پر ہوتا ہے جو پیضے کو بارآ ورکرتا ہے۔ اگر پیضے کو بارآ ورکرتا ہے۔ اگر پیفے کو بارآ ورکرتا ہے۔ اگر پیفے کو بارآ ورکرنے والے امیرم میں کا صنفی کروموسوم ہے تو تھی ہرنے والے ممل سے لڑکی پیدا ہو گی۔ اس کے بریکس ، اگر امیرم میں میں صنفی کروموسوم کے تو تھی ہرنے والے ممل سے لڑکی پیدا ہو گی۔ اس کے بریکس ، اگر امیرم میں شفق کروموسوم کے تو حمل کے نتیج میں لڑکا پیدا ہوگا۔

﴿ وَ اَنَّهُ حَلَقَ الزَّ وُ جَینِ اللَّہ حَوْرٌ الْمِدِالَی ، ایک بوند سے جب وہ ٹیکائی جاتی "اور یہ کہ اس نے نر اور مادہ کا جوڑا پیدا کیا ، ایک بوند سے جب وہ ٹیکائی جاتی "اور یہ کہ اس نے نر اور مادہ کا جوڑا پیدا کیا ، ایک بوند سے جب وہ ٹیکائی جاتی "دروریہ کہ اس نے نر اور مادہ کا جوڑا پیدا کیا ، ایک بوند سے جب وہ ٹیکائی جاتی "دروریہ کہ اس نے نر اور مادہ کا جوڑا پیدا کیا ، ایک بوند سے جب وہ ٹیکائی جاتی

يبال عربي لفظ نطفه كا مطلب تو مائع كى نبايت قليل مقدار ب جب كه " تُمنى "كا

مطلب شدت سے ہونے والا اخراج یا بودے کی طرح بوئی گئی کوئی چیز ہے ۔ البندا نطفہ بطور خاص اسرم بی کی طرف اشارہ کررہا ہے کیونکہ میشدت سے خارج ہوتا ہے۔ قرآن پاک میں ارشاد ہوتا ہے:

﴿ اَلَمْ يَلَكُ نُطُفَةً مِّنُ مَّنِيَ يُمُنِى ثُمَّ كَانَ عَلَقَةً فَخَلَقَ فَسَوْى ٥ فَجَعَلَ مِنْهُ الزَّوُجَيُنِ الذَّكَرَ وَالْاُنْفِي ﴾

( القرآن: منورة 20، آيات ٢٩٠٣)

''کیا وہ ایک حقیر پائی کا نطفہ نہ تھا جو ( رقم مادر میں ) ٹیکایا جاتا ہے؟ پھروہ ایک لوتھڑا بنا پھراللہ نے اس کا جسم بنایا اور اس کے اعضا درست کیے، پھراس سے مرو اورعورت کی دوشمیں بنا کیں۔''

الملاحظہ فرمایے کہ یہاں ایک بار چر یہ بتایا گیا ہے کہ نہایت قلیل مقدار (قطرے) پر مضمنل مادہ تولید (جس کے لیے عربی عبارت " نطفۂ مِن مَّنیّ " وارد ہولی ہے) جو کہ مردی طرف ہے آتا ہے) رقم مادر جس سے کی جنس کے قیمن کا ذمہ دار ہے۔ برصغیر جس یہ افسوس ناک روان ہے کہ عام طور پر ساسول کو پو تیوں سے زیادہ پوتوں کا آرمان ہوتا ہے۔ اور اگر بہو کے بال بیٹوں کے بجائے بیٹیاں ہور ہی ہوں تو وہ انہیں " اوالا دِرْیند" بیدا نہ کر سکتے پر طعنے دی تی ہیں۔ اگر انہیں صرف یہی پتا چل جاتا کہ ادلادی جنس کے قیمن جس حورت کے بیضے کا کوئی جس ۔ اگر انہیں صرف یہی پتا چل جاتا کہ ادلادی جنس کے قیمن جس ورائر پر بھی دہ لعن پر عابد ہوتی ہے اور اگر پھر بھی دہ لعن پر دارنہیں ادراس کی تمام تر ذمہ داری مردانہ نطفے پر عابد ہوتی ہے اور اگر پھر بھی دہ لوٹ نیس کے بجائے اپنے کہ دہ وہ وہ اولاد نرینہ کے نہ ہوئے پر ) اپنی بہوؤں کے بجائے اپنے بیٹوں کو کو سے دیں۔ قر آن پاک ادر جدید سائنس دونوں ہی اس پر منفق ہیں کہ بچ کی جنس کے تعین جس مردانہ تولیدی مواد ہی ذمہ دار ہے، جورت کاس جس کوئی قصور نہیں۔

کے تعین جس مردانہ تولیدی مواد ہی ذمہ دار ہے، جورت کاس جس کوئی قصور نہیں۔

نیمن تاریک پر دول کی حفاظت جس رکھا گیا بطن

۔ محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

الْآنُعَامِ ثَمَانِيَةَ اَزُوَاجِ يَخُلُقُكُمُ فِي بُطُونِ ٱمَّهَاتِكُمُ خَلُقًا مِنُ بَعْدِ

خَلْقٍ فِى ظُلُمَاتٍ ثَلاَثٍ ذٰلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمُ لَهُ الْمُلُكُ لَا إِلَٰهَ إِلَّا هُوَ ِ فَا الْمُلُكُ لَآ إِلَٰهَ إِلَّا هُوَ فَا الْمُلُكُ لَآ إِلَٰهَ إِلَّا هُوَ فَا الْمُلُكُ لَا إِلَٰهَ إِلَّا هُوَ فَا الْمُلُكُ لَا إِلَٰهَ إِلَّا هُوَ فَا أَنْ اللَّهُ رَبُّكُمُ لَهُ الْمُلُكُ لَا إِلَٰهَ إِلَّا هُوَ إِلَّا هُوَ أَنْ اللَّهُ رَبُّكُمُ لَهُ الْمُلُكُ لَا إِلَٰهَ إِلَّا هُوَ إِلَّا هُوَ إِلَّا أُولِكُمُ لَا إِلَٰهُ مُؤْلِنَا إِلَا اللَّهُ رَبُّكُمُ لَلَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مُ لَلَّا إِلَا اللَّهُ مُؤْلِقًا إِلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّالَّةُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ

"ای نے تم کوایک جان سے پیدا کیا۔ پھر وہی ہے جس نے اس جان سے اس کا جوڑ اینایا اور اس نے تمہارے لیے مویشیوں میں سے آٹھ ترو مادہ پیدا کیے۔ اور وہ تمہاری ماؤں کے بیٹوں میں تین تین تاریک پردوں کے اندر تمہیں ایک کے بعد ایک شکل دیتا چلا جاتا ہے۔ یہی اللہ (جس کے بیکام ہیں) تمہارا رب ہے۔ بادشاہی اس کی ہے، کوئی معبود اس کے سوانہیں ہے۔ پھرتم کدھر سے پھرائے جارہے موانہیں ہے۔ پھرتم کدھر سے پھرائے جارہے ہو۔"

پروفیسر ڈاکٹر کیتھ مور کے مطابق ،قرآن پاک میں تاریکی کے جن تین پردوں کا تذکرہ

کیا گیاہے،وہ درج ذیل ہیں: نیکا محکم مادری اگلی دیوار

وم مادر کی دیوار 🕸

ﷺ غلاف جنین اوراس کے گردلیٹی ہوئی جمل جنینی (ایم یا یک) مراحل

﴿ وَلَقَدْ خَلَقُنَا الْإِنسَانَ مِنْ سُلالَةٍ مِّنُ طِينٍ ٥ ثُمَّ جَعَلْنَاهُ لُطُفَةً فِي قَرَارٍ مَّكِينٍ ٥ ثُمَّ خَلَقْنَا النَّطُفَةَ عَلَقَةً فَحَلَقْنَا الْعَلَقَةَ مُضَعَةً فَخَلَقْنَا الْعَلَقَةَ مُضَعَةً فَخَلَقْنَا الْعَلَقَةَ مُضَعَةً فَخَلَقْنَا الْمُصَغَة عِظَامًا فَكَسُونَا الْعِظَامَ لَحُمَّا ثُمَّ انشَتْنَهُ حَلَقًا آخَوَ فَتَبَارَكَ اللَّهَ أَحْسَنُ الْحَالِقِينَ ﴾ (القرآن: سورة ٢٣، آبات ١ انا١١) فَتَبَارَكَ اللَّهُ أَحْسَنُ الْحَالِقِينَ ﴾ (القرآن: سورة ٢٣، آبات ١ انا١١) ثنهم في الله أحسن سے بنایا، پھراسے ایک مفوظ جگه کی ہوئی بوند میں تبدیل کیا، پھراس بوند کو لوگٹر سے کی شکل دی، پھر لوگٹر سے کو بوٹی بنا دیا، پھر بوٹی کی بڈیال بنا کیں، پھر بڈیول پر گوشت چڑ ھایا، پھراسے ایک دوسری بی گلوق بوٹی کی بڈیال بنا کیں، پھر بڈیول پر گوشت چڑ ھایا، پھراسے ایک دوسری بی گلوق بنا کرکھڑ اکیا۔ پس بڑائی بابرکت ہاللہ سب کاریگرول سے اچھا کاریگر۔''

ان آیات مبارک میں اللہ تعالی فرماتے ہیں کہ انسان کو مائع کی نہائے قلیل مقدار سے خلیق کیا گیا ہے جے سکون ( Rest ) والی جگہ میں رکھ دیا جاتا ہے۔ یہ ( مائع ) اُس جگہ پر مغبوطی نے چمٹار ہتا ہے۔ (یعنی قیام پذیر حالت میں جکڑے ہوئے ) اور اس کے لیے قرآن پاک میں" قرار کین" کی عبارت وارد ہوئی ہے۔ رقم مادر کے پچھلے جھے کوریڑھ کی ہڈی ادر کر کے پھوں کی بدولت کا فی تحفظ حاصل ہوتا ہے۔ اس جنین ( ایمریو ) کومزید شخفظ جنین تھیلی کے پھوں کی بدولت کا فی تحفظ حاصل ہوتا ہے۔ اس جنین ( ایمریو ) کومزید شخفظ جنین تھیلی کے پھوں کی بدولت ہوا کہ رقم مادر ایک ایس جینی مائع ( Amniotic Fluid ) ہے جا ہو گیا ہے۔ بخوبی کے بخوبی اور ایک ایس میں جنینی گیا ہے۔ بخوبی کے بخوبی کے خطا دیا گیا ہے۔

مائع کی فرکور و قلیل مقدار 'علقة '' کی شکل میں ہوتی ہے لینی ایک چیز کی شکل میں جو ''چے جانے '' کی صلاحیت رکھتی ہے۔ اس سے مراد جو تک جیسی کوئی چیز بھی ہے۔ یہ دونوں تو ضیحات سائنسی اعتبار سے قابل تحول ہیں، کیونکہ بالکل ابتدائی مراحل میں جنین واقعتا رحم مادر کی دیوار سے چے جب جاتا ہے جب کہ اس کی ظاہری شکل بھی کسی جو تک سے مشابہت رکھتی ہے۔ اس کا طرز عمل بھی جو تک بی کی طرح کا ہوتا ہے ، کیونکہ بیآ نول تال کے راستے اپنی ال کے جسم سے خون حاصل کرتا (اور اس سے اپنی غذا اخذ کرتا) ہے۔

علقة كاتيسرامطلب "خون كالوقر" بهال "علق" والمرط سے جوحل تظهر في علقة "والم مط سے جوحل تظهر في كتيسر ساور جوتھ ہفتے پرمحيط ہوتا ہے۔ بند رگول كے اندرخون جينے لگتا ہے۔ لہذا جنين كي شكل صرف جو يك جيسى بن نہيں رہتی بلكہ وہ خون كے لوقور سے جيسا بھى و كھائى دينے لگتا ہے۔ اب ہم قرآن پاك كى فراہم كرده معلومات، اور صديوں كى جدوجيد كے بعد سائنس كى حاصل مرده جديد معلومات كا موازند كريں ہے۔

انسانی خلیات نطفہ (اسپر ماٹوزوآ) کا مطالعہ کیا تھا۔ ان کا خیال تھا کہ نطف کے ہر خلیے میں انسانی خلیات نطفہ (اسپر ماٹوزوآ) کا مطالعہ کیا تھا۔ ان کا خیال تھا کہ نطف کے ہر خلیے میں ایک چوٹا ساانسان موجود ہوتا ہے جورتم مادر میں پردان چڑھتا ہے اور ایک نوزائیدہ بجے کی ایک چوٹا ساانسان موجود ہوتا ہے جورتم مادر میں پردان چڑھتا ہے اور ایک نوزائیدہ سے کی

شکل میں پیدا ہوتا ہے۔ اس نظریے کو'' پرفوریش تھیوری'' بھی کہا جاتا تھا۔ بعدازاں جب
سائنس دانوں نے بیددریافت کیا کہ (عورت کا) بیفد، نطفے کے خلیے ہے کہیں زیادہ براہوتا
ہے تو مشہور ماہر ڈی گراف سمیت کئی سائنس دانوں نے یہ بھٹا شروع کردیا کہ بیضے کے اندر
ہی انسانی وجودنہایت مختصر (خرد بینی) حالت میں پایا جاتا ہے۔ اس کے بھی بہت عرصے بعد،
اٹھارہویں صدی عیسوی میں (Maupeitius) تامی سائنسدان نے اس نظریے کی تشہیر کرتا
شروع کی کہ (خدکورہ بالا دونوں ابتدائی خیالات کے برکس) کوئی بچدا ہے ماں اور باپ دونوں
کی مشتر کہ دراثت (Inheritence) ہوتا ہے۔

علقة تبديل ہوتا ہے اور "مفغة" كى شكل بين آتا ہے، جس كا مطلب ہے الى كوئى چيز جے چبايا گيا ہو ( يعنى جس پر دانتول كے نشانات ہوں ) اور كوئى الى چيز ہو جو چي ( ليس دار ) اور كوئى الى چيز ہو جو چي ( ليس دار ) اور خضر ہو يعنى جے چيونگم كى طرح منہ بيں ركھا جا سكتا ہو۔ بيد دونوں توضيحات سائنسى اعتبار ہے درست ہيں۔ پر وفيسر كيتھ مور نے پلاسٹوسين ( ربر اور چيونگم جينے مادے ) كا ايك كلاالے كر درست ہيں۔ پر وفيسر كيتھ مور نے پلاسٹوسين ( ربر اور چيونگم جينے مادے ) كا ايك كلاالے كر اے ابتدائى مرحلے والے جنين كى شكل دى اور دائتوں سے چيا كر "مضغه" بيس تبديل كيا۔ پھر انہوں نے اس ( تجرباتی ) مضغه كى ساخت كا مواز نہ ابتدائى جنين ( Foetus ) كى تصاویر سے كيا۔ اس پر موجود، دائتوں كے نشانات انسانى مضغه بر پر پڑے" سوائٹس" ( Somites ) كى ابتدائى شكل كوظا ہر كرتے ہيں۔ سے مشابہ سے جو ( جنين بيس ) ديڑھى كى ابتدائى شكل كوظا ہر كرتے ہيں۔

ا گلے مرطے میں یہ مضغہ تبدیل ہو کر بڈیوں کا روپ (عظم) وھارتا ہے۔ ان بڈیوں کے گرد نازک اور مہین گوشت یا پھوں ( کم ) کا غلاف ہوتا ہے پھراللہ تعالی اسے ایک بالکل بی الگ تی تی الگ تی تا ہے۔

امریکہ میں چوٹی کے ایک سائنسدان پروفیسر مارشل جونس سے (جوفلاؤلفیا میں واقع تقوص بطری ہیں چوٹی کے ایک سائنسدان پروفیسر مارشل جونس سے (جوفلاؤلفیا میں وینطل انسٹی تھوٹ کے دائر کیٹر بھی جیں ) یہ کہا گیا کہ وہ جنہنیات کے حوالے سے آیات قرآنی پرتجرہ کریں بہلے انہوں نے کہا کہ متعدد جنی مراحل کو بیان کرنے والی قرآنی آیات کسی بھی طرح سے پہلے انہوں نے کہا کہ متعدد جنین مراحل کو بیان کرنے والی قرآنی آیات کسی بھی طرح سے

اتفاق کا عاصل نہیں ہوسکتیں، اور ہوسکتا ہے کہ مجد ( مستی آیا ہے) کے پاس بہت ہی طاقتور خرد بین رہی ہو۔ جب آئیس سے یاو دلایا گیا کہ قرآن پاک کا نزول ۱۲۰۰۰ سال پہلے ہوا تھا اور دنیا کی اقرار بین خرد بین بھی معزت مجد ( مستی آئی ) کے بینکٹر وں سال بعد ایجاد ہوئی تھی، تو پر وفیسر جونس انسے اور بہت کی ایجاد ہونے والی اولین خرد بین بھی وس گنا سے زیادہ بردی شبید دکھانے کے قابل نہیں تھی اور اس کی مدد سے واضح ( خرد بین ) منظر بھی و یکھانہیں جا سکتا تھا۔ بعد از ال انہوں نے کہا: ''سردست مجھے اس تصور میں کوئی تناز عدد کھائی نہیں و بتا کہ جب محمد ( مستی آئی ) انہوں نے کہا: ''سردست مجھے اس تصور میں کوئی تناز عدد کھائی نہیں و بتا کہ جب محمد ( مستی آئی ) کارفر ماتھی۔''

ڈاکر کیتھ مورکا کہنا ہے کہ جنینی نشو دنما کے مراحل کی وہ درجہ بندی جوآج ساری و نیا جس رائج ہے، آسانی سے بچھ جس آنے والی نہیں ہے کیونکہ اس جس ہر مرحلے کو ایک عدد (نمبر) کے ذریعے شنا خت کیا جاتا ہے۔ شافا مرحلہ نمبرا مرحلہ نمبرا وغیرہ دوسری جانب قرآن پاک نے جنینی مراحل کی جوتھی بیان فرمائی ہے ایک کی بنیاد جداگانہ اور بہ آسانی شناخت ہونے کے نابل حالتوں یاساختوں پر ہے۔ یہی وہ مراحل جی جن ہے کوئی جنین مرحلہ وارا نداز جس گزرتا ہے۔ علاوہ ازیں بیہ حالتیں، (ساختیں) بھی قبل از ولاوت نشو ونما کے مختلف مراحل کی علمبروار جیں اور ایسی سائنسی توضیحات (و شاحتیں) فراہم کرتی ہیں جو نہایت عمدہ اور قابل فہم ہونے کے ساتھ ساتھ عملی ایمیت بھی رکھتی جیں۔ رحم مادر جس انسانی جنین کی نشو ونما کے مختلف مراحل کی ساتھ ساتھ عملی ایمیت بھی رکھتی جیں۔ رحم مادر جس انسانی جنین کی نشو ونما کے مختلف مراحل کے ساتھ ساتھ عملی ایمیت بھی رکھتی جیں۔ رحم مادر جس انسانی جنین کی نشو ونما کے مختلف مراحل درج ذیل آیا ہے۔ مبارکہ جس بھی بیان فرمائے گئے جیں:

﴿ اَلَمْ يَلَكُ نُطُفَةً مِّنُ مَّنِيٍّ يُمُنَى ٥ ثُمَّ كَانَ عَلَقَةً فَخَلَقَ فَسَوَّى ٥ فَجَعَلَ مِنْهُ الزَّوُجَيُنِ الذَّكَرَ وَٱلْاُنْثَى ٥ ﴾

(القرآن: صورة 20، آيات ١٣٧ ا

''کیاوہ ایک جقیر پانی کا نطفہ نہ تھا جو (رقم مادر میں) ٹپکایا جاتا ہے؟ پھروہ ایک اوتھزا بنا پھراللہ نے اس کاجہم بنایا اوراس کے اعضا درست کیے پھراس ہے مرد

اورعورت کی دوقتمیں بنا کیں۔"

﴿ الَّذِي خَلَقَكَ فَسَوَّاكَ فَعَدَلَكَ ٥ فِي أَيِّ صُورَةٍ مَا شَاءَ

رَكَّبَكُ ٥ ﴾ (القرآن: سورة، ٨٢، آيات ١٤٨)

"جس نے بچنے پیدا کیا، بچنے مک سک سے درست کیا، بچنے متناسب بنایا اورجس

صورت من جا ہا تھے کو جوڑ کر تیار کیا۔''

ينم كمل اورينم ناكمل جنين

اگرمفغہ کے مرطے پرجین کو ورمیان سے کانا جائے اور اس کے اندرونی حصوں کا مطالعہ کیا جائے تو ہمیں واضح طور پرنظر آئے گا کہ (مفغہ کے اندرونی اعضا میں سے ) بیشتر پوری طرح بن چکے ہیں جب کہ بقیہ اعضا اپن پخیل کے مرطے سے گز درہے ہیں۔ پروفیسر جونس کا کہنا ہے کہ اگر ہم پورے جین کو ایک کھل وجود کے طور پر بیان کریں تو ہم صہف ای حصے کی بات کر رہے ہوں گے جو پہلے سے کھل ہو چکا ہے۔ اور اگر ہم اسے ناکھل وجود کہیں تو چھر ہم جنین کے ان حصوں کا حوالہ و سرہے ہوں گے جو ایمی پوری طرح سے کھل نہیں ہوئے پھر ہم جنین کے ان حصوں کا حوالہ و سرہے ہوں گے جو ایمی پوری طرح سے کھل نہیں ہوئے بلکہ پخیل کے مراحل طے کر رہے ہیں۔ اب سوال یہ اُٹھتا ہے کہ اس موقع پر جنین کو کیا کہنا چاہی ہیں۔ اب سوال یہ اُٹھتا ہے کہ اس موقع پر جنین کو کیا کہنا چاہی ہیں۔ اب سوالی یہ اُٹھتا ہے کہ اس موقع پر جنین کو کیا کہنا چاہی ہیں۔ اب سوالی ہے آئھتا ہے کہ اس موقع پر جنین کو کیا کہنا جاہد بھی دی ہیں۔ اس مربطے کو '' نیم کھل اور چاہیں دی ہے ، اس سے بہتر کوئی اور وضاحت میں نہیں۔ قرآن پاک اس مربطے کو '' نیم کھل اور بھی ناکھل'' قرارو یتا ہے۔ ورج ذیل آیات مبار کہ ملاحظہ فرما ہے:

﴿ يَآيُهَا النَّاسُ إِنْ كُنْتُمْ فِي رَيْبٍ مِنَ الْبَعْثِ فَإِنَّا حَلَقُنْكُمْ مِنْ الْبَعْثِ فَإِنَّا حَلَقُنْكُمْ مِنْ الْمَعْثِ أَمَّ مِنْ مُصَفَعَةٍ مُحَلَّقَةٍ وَ عَيْرٍ مُحَلَّقَةٍ لَمُ مِنْ مُصَفَعَةٍ مُحَلَّقَةٍ وَ عَيْرٍ مُحَلَّقَةٍ لَا أَمَ مِنْ مُصَفَعَةٍ مُحَلَّقَةٍ وَ عَيْرٍ مُحَلَّقَةٍ لِنَاكُمُ وَ الْفَرْدَ الْمَا اللَّهُ اللَّهُ مُسَمَّى لَمَ الْمُحَرِّحُكُمْ طِفَلا لُمَّ لِتَبَلُغُوا الصَّلَّكُمُ ﴾ (القرآن: سورة ٢٦ آبت ٥) نحر حُرحُك جو تهمين معلوم بوك "لوكوا الرسمين زعرى بعدموت كي بارت من كي حال المحتلف مهوك من كالمرتبين زعرى بعدموت كي بارت من كي حض الله عليه معلوم بوك من عنها كيا جو الله عن المحتلف عن المحتلف عن المحتلف من المحتلف من المحتلف المحتلف من المحتلف الم

گوشت کی بوٹی سے جوشکل والی بھی ہوتی ہے اور بےشکل بھی (یہ ہم اس لیے بتا رہے ہیں ) تا کہتم پر حقیقت واضح کریں۔ ہم جس ( نطفے ) کو چاہتے ہیں ایک وقت خاص تک رحموں میں ظہرائے رکھتے ہیں۔ پھرتم کوایک بچ کی صورت میں نکال لاتے ہیں (پھر تہمیں پرورش کرتے ہیں) تا کہتم اپنی جوانی کو پہنچو۔''

سائنسی تقطۂ نگاہ سے ہم جانتے ہیں کہ جینی نشو دنما کے اس ابتدائی مرطے پر پچھ خلیات ایسے ہوتے ہیں جوجدا گاندشکل اختیار کر چکے ہیں جب کہ پچھ خلیات امتیازی شکل میں آئے نہیں ہوتے۔ لینی پچھامھنا بن چکے ہوتے ہیں اور پچھ بنوز غیر تھکیل شدہ حالت میں ہوتے ہیں۔ سننے اور و میکھنے کی حسیات

رحم مادر می نشوونما پانے والے انسانی وجود میں سب سے پہلے جوس جنم لیتی ہے وہ سننے کے کوس است کی اور میں نشوون کی ہے۔ است کی حس (حس سامعہ ) ہوتی ہے۔ اسلامی ہوتی ہے۔ اسلامی وجود میں آ جاتی ہو جاتا ہے۔ پھر حمل کے ۲۸ویں ہفتے تک دیکھنے کی حس (بصارت بھی وجود میں آ جاتی ہواتا ہے۔ ان مراحل کو قرآن پاک ہوں ہان فرماتا ہے:

﴿ ثُمَّ سَوِّيهُ وَ نَفَخَ فِيهُ مِنْ رُّوْحِهِ وَ جَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَ الْاَبْصَارُ وَ الْاَفْتِدَةَ قَلِيُلا مَّا تَشُكُرُونَ ﴾ (القرآن:سورة٣٢آيت٩)

" پھراس کو تک سک سے درست کیا اوراس کے اندرائی روح پھوتک دی اورتم کو کان دیے، آگھیں دیں اور دل دیتم لوگ کم بی شکر گزار ہوتے ہو۔"
﴿ إِنَّا خَلَقْنَا الْإِنسَانَ مِنْ نُطُفَةٍ اَمُشَاجٍ نَبُتَلِیْهِ فَجَعَلْنَاهُ سَمِیْعًا اَ مُصَاحِ بَصِیْرًا ﴾ (القرآن: سورة ۲۹، آیت)

" ہم نے انسان کوالیک مخلوط نطفے سے پیدا کیا تا کہ اس کا امتحان لیں ادر اس غرض کے لیے ہم نے اسے سننے اور دیکھنے والا بنایا۔" ﴿ وَهُوَ الَّذِى أَنشَا لَكُمُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ وَالْاَفْتِدَةَ قَلِيلًا مَّا تَشُكُرُونَ ﴾ (القرآن: سورة، ١٣٣ آيت ٤٨)

"وه الله بي تو ہے جس نے تہيں ديم اور سننے كي تو تيں ديں اور سوچنے كودل دير اور سوتے ہو۔"

ملاحظ فرما ہے كہ تمام آيات مبادكہ بيل حس ساعت كا تذكره حس بصارت سے پہلے آيا ہے، اس سے ثابت ہوا كر قرآن باك كي فراہم كرده توضيحات ، جديد جديد الله على ہونے والى وريافتوں سے كمل طور يرجم آ بنگ ہيں۔



# عمومی سائنس

نثانات انگشت (فنگر پزنش)

﴿ اَيَحُسَبُ الْإِنسَانُ آلَّنُ نَجْمَعَ عِظَامَهُ ﴿ مَلَى قَدِرِيْنَ عَلَى اَنُ لَسُوِّى بَنَانَهُ ﴾ (القرآن: سورة ٢٥٥، آيات ، ١٩٣٣)

''کیاانسان میں مجھ رہا ہے کہ ہم اس کی ہڈیوں کو جمع نہ کرسکیں گے؟ کیوں نہیں؟ ہم تو اس کی افکلیوں کی پورپورنگ ٹھیک بنا دینے پر قادر ہیں۔''

کفارادر الحدین بیاعتراض کرتے ہیں کہ جب کوئی مخص مرجانے کے بعدمٹی میں مل جاتا روای کیٹر ال کا خلاک کامیٹر میں آریوں تا کہ ممک سریاں

ہاوراس کی ہڈیاں تک خاک کا پوند ہو جاتی ہیں، تو یہ کیے مکن ہے کہ قیامت کے روز اُس کے جہم کا ایک ایک درہ دوبارہ کیا ہو کر پہلے والی ( زعمه) حالت میں واپس آ جائے .....اور اگراپ ہو جہم کا ایک ایک درہ دوبارہ کی ہو کر پہلے والی ( زعمه) حالت میں واپس آ جائے .....اور اگراپ ہو گی گیا تو روز محشراس محض کی تھیک شیاخت کی حکم ہوگی؟ اللہ تعالی رب و والی اللہ تعالی رب کہ دوہ نے فرایا ہے کہ دوہ اللہ تعالی صرف ای پوقدرت نہیں رکھتا کہ ریزہ ریزہ ہدیوں کو واپس کیجا کردے۔ بلکہ اس بھی قادر ہے کہ ہماری انگیوں کی پوروں تک کو دوبارہ سے پہلے والی حالت میں تھیک تھیک طور

پر لےآئے۔
سوال یہ ہے کہ جب قرآن پاک انسانوں کی افرادی شاخت کی بات کر رہا ہے تو
"الگیوں کی پوروں" کا خصوصت سے تذکرہ کیوں کر رہا ہے؟ سرفرانس گالٹ کی محقق کے
بعدہ ۱۸۸ء میں نشانات انگشت (فنگر پزش) کوشاخت کے سائنسی طریقے کا درجہ حاصل ہوا۔
اُن ج ہم یہ جانتے ہیں کہ اس دنیا ہیں کوئی ہے بھی دوافراد کی الگیوں کے نشانات کا نمونہ بالکل

یک جیسانہیں ہوسکتا ہے گا کہ ہم شکل جڑواں افراد کا بھی نہیں۔ یہی وجہ ہے کہ آج و نیا بحر میں

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

مجرموں کی شاخت کے لیے ان کے فنگر پڑش بی استعمال کیے جاتے ہیں۔

کیا کوئی بتا سکتا ہے کہ آج سے ۱۳۰۰ سال پہلے کس کونشانات آنگشت کی انفرادیت کے بارے بیں معلوم تھا؟ یقنینا بیعلم رکھنے والی ذات اللہ تعالیٰ کے سوااور کسی کی نہیں ہوسکتی تھی۔ جلد میں درد کے آخذے (Receptors)

پہلے یہ سمجھا جاتا تھا کہ محسوسات اور دردوغیرہ کا انحسار صرف اور صرف دماغ پر ہوتا ہے۔ البت حالیہ دریافتوں سے یہ معلوم ہواہیے کہ جلد میں درد کو محسوس کرنے والے آخذے (Receptors) ہوتے ہیں۔ اگر بی ظیات نہ ہول تو انبان درد کو محسوس کرنے کے قابل نہیں رہتا۔

جب کوئی ڈاکٹر کسی مریفن میں جلنے کے باعث پڑنے والے زخموں کا معائد کرتا ہے تو وہ جلنے کا درجہ (شدت) معلوم کرنے کے لیے (جلے ہوئے مقام پر) سوئی چبور کر دیکتا ہے۔اگر سوئی چبنے کے درجہوں ہوتا ہے تو ڈاکٹر کواس پرخرشی ہوتی ہے ۔۔۔۔۔۔ کیونکہ اس کا مطلب یہ ہوتا ہے کہ جلنے کا زخم صرف باہر کی حدتک ہے اور دردمحوں کرنے والے طیات (درد کے آخذے) محفوظ ہیں۔اس کے برخلاف، اگر متاثر ، مخفوظ ہیں۔ بنے والے زخم کی مجمول نے بین والے زخم کی مجمول کی ایونکہ اس کا مطلب یہ ہے کہ جلنے سے بنے والے زخم کی مجمول کی اور دود کے آخذے بھی مردہ ہو کیے ہیں۔

درج ذیل آیت مبارکہ میں قرآن پاک نے بہت واضح الفاظ میں درد کے آخذوں کی موجودگ کے بارے میں بیان فرمایا ہے:

﴿ إِنَّ الَّذِيْنَ كَفَرُوا بِالْتِنَا سَوْفَ نُصَلِيهِمُ نَارًا كُلَّمَا نَضِجَتُ جُلُودُهُمُ بَدِّلُهُمُ جُلُودُاغَيْرَهَا لِيَلُوقُوا الْعَذَابَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَزِيْزًا حَكِيْمًا ﴾ (القرآن: سورة ٩، آيت ٥١)

''جن لوگوں نے ہماری آیات کو مانے سے انکار کر دیا ہے انہیں بالیقین ہم آگ میں جمونکیں کے اور جب ان کے بدن کی کھال گل جائے گی تو اس کی جگد دوسری گھال پیدا کردیں کے تاکدوہ خوب عذاب کا عزہ چکھیں۔اللہ بردی قدرت رکھتا

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

ہاورائیے فیملوں کوعمل میں لانے کی حکمت خوب جانتا ہے۔''

تھائی لینڈ میں چیا تک مائی بوغورٹی کے ڈیپارٹمنٹ آف اناٹوی کے سربراہ پروفیسر میگاتات تھا سان نے درد کے آخذوں بر حقیق میں بہت وقت صرف کیا ہے۔ پہلے تو انہیں یقین بی نہیں آیا کہ قرآن پاک نے ۱۳۰۰ سال پہلے اس سائنسی حقیقت کا انکشاف کردیا ہو گا۔ تاہم ، بعدازاں جب انہوں نے ندکورہ آیت قرآنی کے ترجے کی با قاعدہ تصدیق کرلی تو وہ قرآن پاک کی سائنسی در علی سے اس قدر متاثر ہوئے کہ سعودی عرب کے شرریاض میں منعقدہ آٹھویں سعودی طبی کانفرنس کے موقع پر (جس کا موضوع قرآن یاک اور سنت میں سائنسی نشانیال تھا) انہوں نے مجرے مجمعے میں فخر وانبساط کے ساتھ کہا:

لا إِنَّهُ إِلَّا اللَّهُ محمد الرسول اللَّهُ

(الله كے سواكوئي معبود نبيس (اور ) محمه (صلى الله عليه وسلم ) اس كے رسول بيں )



#### حرفبي آخر

قرآن پاک میں سائنسی حقائق کی موجودگی کو اتفاق قرار دینا بیک وقت عقلِ سلیم ( کامن سینس ) ادر صحیح سائنسی انداز نظر کے بالکل خلاف ہوگا۔ در حقیقت قرآنی آیات کی سائنسی در شکی قرآن پاک کے واضح اعلان کی تائید کرتی ہے:

﴿ سَنُرِيهِمُ الْيِنَا فِي الْافَاقِ وَفِي انْفُسِهِمُ خَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمُ آنَّهُ الْحَقُّ الْكَتَّى اللهُمُ آنَهُ الْحَقُّ اوَلَمُ يَكُوبِ مِرَبِّكَ آنَهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيْدٌ ﴾

( القرآن: سورة اس، آيت ٥٣)

"عفریب ہم ان کواپنی نشانیاں آفاق میں بھی دکھا کیں گے اور ان کے اپنے نفس میں بھی یہاں تک کدان پریہ بات کھل جائے گی کہ یہ قرآن واقعی برحق ہے۔ کیا میکافی نہیں کہ تیرارب ہر چیز کاشاہر ہے۔"

قرآن پاک تمام انسانوں کو دعوت دیتائے کہ وہ کا ئنات کی تخلیق پرغور وفکر کریں:

﴿ إِنَّ فِى خَلُقِ السَّمَوٰتِ وَ الْآرُضِ وَ انْحَتِّلافِ الَّيْلِ وَ النَّهَارِ لَايْتٍ لِٓالُولِى الْاَلْبَابِ ﴾ (القرآن: سورة ٣، آيت ١٩٠)

" زین اور آسانوں کی پیدائش میں اور دات اور دن کے باری باری سے آنے

میں ان ہوش مندوں کے لیے بہت نشانیاں ہیں۔''

قرآن پاک میں موجود سائنسی شوام واشگاف انداز میں ثابت کرتے ہیں کہ یہ واقعی الہامی ذریعے سے نازل ہوا ہے۔ آج سے چودہ سوسال پہلے کوئی انسان ایسانہیں تھا جواس قدراہم اور ورست سائنسی حقائق پرمنی کوئی کتاب لکھ سکتا۔ تاہم قرآن پاک کوئی سائنسی کتاب نہیں ہے بلکہ یہ '' نشانیوں'' (Signs) کی کتاب ہے۔ یہ نشانیوں'' (Signs) کی کتاب ہے۔ یہ نشانیاں انسان کو دعوت دیتی ہیں کہ وہ زمین پر اپنے وجود کی غرض وغایت کا احساس سے اور فطرت ہے ہم آ ہنگی افتتیار کرتے ہوئے رہے۔ اس میں کسی شک کی کوئی گنجائش نہیں کہ قرآن پاک اللہ تعالی کا تازل کیا ہوا کلام ہے۔۔۔۔۔رب العالمین کا کلام کہ جو کا کنات کا خالق وما لک بھی ہے اور اسے چلا بھی رہا ہے۔

اس میں اللہ تعالیٰ کی وحدانیت کا وہی پیغام ہے جس کی تبلیغ حضرت آدم علیہ السلام، حضرت مولیٰ علیہ السلام، حضرت مولیٰ علیہ السلام اور حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم تک تمام انبیائے کرام نے کی۔

قرآن اور جدید سائنس کے موضوع پر کثیر تفصیلی علمی موادقلم بند کیا جا چکا ہے اور اس
میدان میں تحقیق ہمہ وقت جاری ہے۔ان شاء اللہ یہ تحقیق بھی نوع انسانی کو اللہ تعالی کے کلام
سے قریب لانے میں معاون ثابت ہوگی۔اس مختصری کتاب میں قرآن پاک کے پیش کروہ
صرف چند سائنی حقائق جمع کیے مسے ہیں۔ میں یہ وعوی نہیں کرسکا کہ میں نے اس موضوع
کے ساتھ پوراانصاف کیا ہے۔

پروفیسر تجاسان نے قرآن پاک میں بیان کی گئی صرف ایک سائنسی نشانی کی مضبوطی کے باعث اسلام قبول کیا۔ بہت ممکن ہے کہ بعض لوگوں کو دس اور بعض کو ۱۰۰ سائنسی نشانیوں کی ضرورت ہو، تاکہ وہ قرآن کے من جانب اللہ ہونے کونشلیم کرسکیں، کچھ لوگ شاید ایسے بھی ہوں جو ہزارنشانیاں و کھے لینے کے باو جو دبھی سچائی کو قبول کرتا نہ چاہتے ہوں۔ قرآن پاک نے اس نگ نظری کی درج فران آ یہ مبارکہ میں فدمت فرمائی ہے:

﴿ صُمَّ بُكُمَّ عُمَى فَهُمُ لَا يَوْجِعُونَ ﴾ (القرآن: سورة ٢، آيت ١٨) 
"بهرے بين، كو كَمَّ بين، اندھ بين، بداب ندليش ك\_"

70

قرآن پاک انفرادی زندگی اور اجهاعی معاشرت ،سب بی کے لیے کمل ضابطهٔ حیات ہے۔ الحمد للد قرآن پاک ہمیں زندگی گزار نے کا جوطریقہ بتاتا ہے وہ ان تمام '' ازمول'' سے بالاتر ہے جوجد یدانسان نے محض اپنی کم فہمی اور لاعلمی کی بتا پر ایجاد کیے جی کیا ہیمکن ہے کہ خود خالق سے بہتر کوئی اور رہنمائی دے سکے؟ میری دعا ہے کہ اللہ تعالیٰ اس عاجز انہ کوشش کو تبول فرمائے اور ہمیں میچی راستہ دکھائے۔ (آمین)

اسملام دہشت گردی یاعالمی بھائی جارہ

واکٹر فرانسک www.KitaboSunnat.com

> مترجم سيدامتيازاحمد

خرال الموالية المداركيث،أردوبازار، لا مور اس کتاب سے ترجم کے حقق تی مجن دار النوادر لا بور محفوظ میں۔اس ترجع کا استعمال کمی بھی ذریع سے فیر کا تونی ہوگا۔خلاف ورزی کی صورت میں پبلشر قانونی کارروائی کاحتی محفوظ رکھتا ہے۔

### جمله حقوق محفوظ ۲۰۰۷ء

کتاب: اسلام دہشت گردی یا عالمی بھائی چارہ
مصنف: ڈاکٹر ذاکر نائیک
مترجم: سیدا تمیاز احمی
اہتمام: دارالنوادر، لاہور
مطبع: موٹر دے پریس، لاہور
قیت: ۵۰ ردیے



ۋاكٹر ذاكر نائيك ايك اجمالي تعارف

ترتثيب

|             | حصداقل                                                    |   |
|-------------|-----------------------------------------------------------|---|
| 11          | اسلام اور عالمي بھائي ڇاره ڈاکٹر ذاکر نائيک               | O |
|             | -حصيرووم                                                  |   |
|             | سوالات و جوابات                                           |   |
| ۴٩          | اسلام من كافركا تصوركا عيد ا                              | 0 |
| ۵i          | كيامسلمان خاند كعبدكى عبادت كرتي بين؟                     | 0 |
| ٥٣          | کیا کا نئات کے دوسرے حصول میں انسان موجود ہیں؟            | 0 |
| ۵۵          | كيا اسلام بحائى جارے كا لمهب نيس ہے؟                      | 0 |
| <b>1</b> 17 | اگرتمام ندابب الله في مناع بي تولزاني س بات كى ہے؟        | 0 |
|             | کیا کسی مندوکواسلامی تعلیمات کے ساتھ اتفاق کرنے کی وجہ سے | 0 |
| ۸۲          | مسلمان کہا جاسکتا ہے؟                                     |   |
| <b>∠</b> 1  | بیش تر مسلمان بنیاد برست اور دہشت گرد کیوں ہیں؟           | 0 |
|             | اگر تمام نداہب میں اچھی باتیں میں تو پھر ندہب کے نام پ    | 0 |
| 44          | لزائيان كيون هوتي بين؟                                    |   |
|             |                                                           |   |

| ۱۳  | کیا اسلام تلوار کی مدد سے پھیلا ہے؟                     | 0 |
|-----|---------------------------------------------------------|---|
| ۸۸  | مسلمان فرقول میں کیوں تقسیم ہیں؟                        | 0 |
| 91  | بھائی چارے کو فروغ دینے کے لیے بہترین طریقہ کار کیا ہے؟ | 0 |
| 91  | کیاکس بھی ندہب کی اچھی ہاتوں کی پیروی کرلینا کافی ہے؟   | 0 |
| 1++ | عالمی بھائی جارے اور مسلم بھائی چارے کا فرق             | 0 |
| !•٢ | بھائی چارے کے حوالے سے مندومت اور عیسائیت کا کردار      | 0 |

## اسلام اورعالمي بھائي جاره

اَعُوُدُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطُنِ الرَّجِيُعِ طَ يِسْعِ اللَّهِ الرَّحُمْنِ الرَّحِيْمِ ط

نَـاَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقُنْكُمُ مِّنُ ذَكْرٍ وَّأَنْفَى وَجَعَلْنَاكُمُ شُعُوبًا وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ اَكُرَمَكُمُ عِنْدَ اللَّهِ اَتُقَاكُمُ إِنَّ اللَّهَ عَلِيْمٌ خَبِيْرٌ ٥

(14:49)

آج ہمارا موضوع ہے عالمی بھائی جادہ۔ بھائی جارے کی متعدد اتسام ہیں یعنی کی طرح کا بھائی جارہ مکن ہے دیال کے طور مین

طرح کا بھائی جارہ ملن ہے مثال کے طور پر ؛ اندان اور قرابت داری کی بنیاد پر بھائی جارہ

📽 علاقے اور وطن کی بنا پر بھائی جارہ

🗞 زات پات اورقوم یا قبیلے کی بنیاد پر بمائی جارہ

ا درعقايدي بنياد پرقايم بعالى چاره

لیکن بھائی چارے کے متذکرہ بالا تمام تصورات محدود ہیں جب کہ اسلام لامحدود علی جب کہ اسلام لامحدود عالی بھائی چارے کا تصور پیش کرتا ہے۔ اس فی تعلقوکا آغاز س آیت ہے کیا ہے، اس میں اسلام میں بھائی چارے کا تصور بہت واضح طور پر پیش کردیا گیا ہے۔ قرآنِ مجید میں الشتارک وتعالی فرماتا ہے:

سَرَّارِتُ وَلَوْلُولِ مِنْ الْمُنْكُمُ مِنْ ذَكْرٍ وَّالْفِي وَجَعَلْنَاكُمُ شُعُوبًا وَّقَبَاتِلَ يَنَايُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقُنْكُمُ مِنْ ذَكْرٍ وَّالْفِي وَجَعَلْنَاكُمُ شُعُوبًا وَقَبَاتِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ اَكُرَمَكُمُ عِنْدُ اللَّهِ اَتُقَاكُمُ إِنَّ اللَّهَ عَلِيْمٌ خَبِيْرٌ ٥

(14:49)

''لوگو! ہم نے تم کو ایک مرداور ایک عورت سے پیدا کیا اور پھر تمہاری قو میں اور برادریال بنادیں تاکہ تم ایک دوسرے کو پہچانو۔ در حقیقت اللہ کے زدیک تم میں سب سے زیادہ عزت والا وہ ہے جو تمہارے اندر سب سے زیادہ پر میزگار ہے۔''

اس آیت مبادکہ میں قرآن بی نوئ اشان سے خطاب کرتے ہوئے کہتا ہے کہتم سب کوایک، ہی مرداور کورت سے پیدا کیا گیا ہے۔ پوری دنیا میں جتنے بھی انسان ہیں سب آدم علیہ السلام کی اولاد ہیں اور اللہ تعالی فرما تا ہے کہتم کو قبیلوں اور قوموں میں اس لیے تقسیم کیا گیا کہتم ایک دوسرے کو پیچان سکو یعنی پہ تقسیم کھن تعارف کے لیے ہے۔ اس لیے نہیں کہ اس بنیاد پر ایک دوسرے سے لڑنا جھڑنا شروع کردیا جائے۔ اللہ تعالیٰ کے ہاں فضیلت اور برتری کا معیار جنس، ذات، رنگ ونسل اور مال ودولت نہیں ہے۔ معیار صرف فضیلت اور برتری کا معیار جنس، ذات، رنگ ونسل اور مال ودولت نہیں ہے۔ معیار صرف اور صرف تقویٰ ہے، نہیں کہ اس نیادہ عزت والا ہے دبی اللہ کے ہاں زیادہ عزت والا ہے اور اللہ تعالیٰ ہر شے کے بارے میں پوراعلم رکھتا ہے۔

قرآن مجيد ميس مزيدارشاد موتاب:

وَ مِنُ الْيَهِ خَلْقُ السَّمُوٰبُ وَ الْاَرُضِ وَ اخْتِلَافُ ٱلْسِنَتِكُمُ وَٱلُوَانِكُمُ إِنَّ فِي ذٰلِكَ لَالِيتٍ لِلْعَلِمِينَ ٥ (٣٠: ٢٢)

یبال قرآن ہمیں بتاتا ہے کہ رنگ ،نسل اور زبانوں کا اختلاف اللہ ہی کا پیدا کروہ

ہے۔ یہ کا لے، گورے، الل، پیلے لوگ سب اللہ تعالی کی نشانیاں ہیں۔ البذااس اختلاف کی بنیاد پر نفرت کرنے کا کوئی جواز نمیں ہے۔ روئے زمین پر بولی جانے والی ہر زبان خوبصورت ہے۔ اگر آپ نے کوئی زبان پہلے نہیں سی ہوئی یا آپ یہ زبان نہیں جانے تو عین ممکن ہے کہ آپ کو وہ زبان مفتحکہ خیز معلوم ہو۔ لیکن جولوگ اس زبان کو بولنے والے ہیں، ان کے لیے شاید یہ دنیا کی سب سے خوبصورت زبان ہو۔ اس لیے اللہ تعالی فرما تا ہے کہ زبان اور رنگ ونسل کے بیافتلاف محض تعارف اور پہلیان کے لیے پیدا کیے گئے ہیں۔ قرآن یاک میں اللہ تعالی کا ارشاو ہے:

وَ لَفَذْ كَرَّمُنَا بَنِي آذَمَ وَ حَمَلُنْهُمْ فِي الْبَوِّ وَ الْبَحْوِ وَ رَزَقُنْهُمْ مِّنَ الطَّيِبَاتِ وَ فَضَّلُنَاهُمْ عَلَى كَثِيرٍ مِّمَّنُ خَلَقُنَا تَفْضِيلُا (١٤: ٤٠)

"اور بم نے بن آ وم کو بزرگ دی اور آھیں شکی وتری میں سوار یاں عطاکیں اور ان کو پاکیزہ چیزوں سے رزق دیا اور اپنی بہت ی مخلوقات پر نمایاں فوقیت بھیں۔

یہاں اللہ تعالیٰ یہ بیں فرماتا کہ اللہ تعالیٰ نے صرف عربوں کوعزت دی ہے یا صرف امریکیوں کوعزت دی ہے یا کسی خاص قوم کوعزت دی ہے بلکہ اللہ تعالیٰ نے آدم علیہ السلام کی تمام اولاد کوعزت دی ہے۔ رنگ، نسل، قوم، عقیدے اور جنس کے انتیاز کے بغیر ہر انسان کوعزت دی ہے۔ بہت ہے لوگوں کا عقیدہ ہے کہ نسلِ انسانی کا آغاز ایک ہی جوڑے ہے ہوا ہے بعنی آدم وحواعلیما السلام سے لیکن بہت سے لوگوں کا عقیدہ یہ ہے کہ حضرت حواعلیما السلام کی غلطی اور گناہ کی وجہ سے پوری بی نوع انسان گناہ گار ہوگئ ہے۔ وہ جو اِتّا دم علیہ السلام کی فلطی اور گناہ کی وجہ سے پوری بی نوع انسان گناہ گار ہوگئ ہے۔ وہ جو اِتّا دم علیہ السلام کی فرمدداری ایک عورت پر، یعنی حواعلیما السلام پرڈالتے ہیں۔

مقیقت یہ ہے کہ قرآنِ مجید میں متعدد مقامات پراس واقعہ کا ذکر موجود ہے لیکن مقامات پراس واقعہ کا ذکر موجود ہے لیکن بلااستنی ہر جگہ دونوں کو بکسال ذمہ دار قرار دیا گیا ہے۔ آدم اور حواعلیماالسلام میں ہے محض کسی آیک کوقصور وارنہیں تظہرایا گیا بلکہ اگرآ ہے قرآنِ مجید کی سورۂ اعراف کا مطالعہ کریں

#### تووہاں ارشاد ہوتا ہے:

وَيَّادَمُ اسْكُنُ آنْتَ وَزَوْجُكَ الْجَنَّةَ فَكُلا مِنُ حَيْثُ طِئْتُمَا وَلَا لِمَنْ الظَّلِمِيْنَ 0 فَوَسُوسَ لَهُمَا الشَّيُطُنُ لَيُبُدِى لَهُمَا مَاوُدِى عَنْهُمَا مِنْ سَوَاتِهِمَا وَقَالَ مَا نَهْكُمَا رَبُّكُمَا عَنُ هٰذِهِ الشَّجَرَةِ إِلَّا آنُ تَكُونًا مَلْكَيْنِ اَوْ تَكُونًا مِنَ الْخَلِدِيْنَ 0 عَنُ هٰذِهِ الشَّجَرَةِ إِلَّا آنُ تَكُونًا مَلَكَيْنِ اَوْ تَكُونًا مِنَ الْخَلِدِيْنَ 0 عَنُ هٰذِهِ الشَّجَرَةِ إِلَّا آنُ تَكُونًا مَلَكَيْنِ اَوْ تَكُونًا مِنَ الْخَلِدِيْنَ 0 وَقَاسَمَهُمَا إِنِّي لَكُمَا لَمِنَ النَّصِحِينَ 0 فَلَدَّهُمَا بِغُرُورٍ فَلَمَّا ذَاقَا الشَّجَرَة بَدَتُ لَهُمَا سَوَاتُهُمَا وَطَفِقًا يَخْصِفْنِ عَلَيْهِمَا مِنْ وَرَقِ الشَّجَرَة وَاللَّلُ لَكُمَا الشَّجَرَة وَاللَّلُ لَكُمَا الشَّجَرَة وَاللَّلُ لَكُمَا الشَّجَرَة وَاللَّ لَكُمَا عَنْ تِلْكُمَا الشَّجَرَةِ وَاللَّ لَكُمَا اللَّهُ اللَّلُولُ اللَّهُ ا

(tr-19:4)

"اوراے آ دم تو اور تیری بوی دولوں جنت عی رہو، جہاں جس چیز کوتمہارا تی چاہے کھا کہ مگر اس درخت کے پاس نہ پھٹنا ور نہ ظالموں عیں سے ہوجا کے۔
پھر شیطان نے ان کو بہکایا تا کہ ان کی شرم گا ہیں جوا کی دوسرے سے چیپائی گئی تھیں، ان کے سامنے کھول دے۔ اس نے ان سے کہا " تمہارے دب نے تہمیں جواس درخت سے روکا ہے اس کی وجہ اس کے سوا کچھ نہیں ہے کہ کہیں تم فرشتے نہ بن جا کہ بی تہماراسی خیرخواہ ہوں۔ اس طرح دھوکا دے کر فرہ ان دونوں کو رفتہ رفتہ اپنے ڈھب پر لے آ یا۔ آخر کار جب انھوں نے اس ورخت کا مزہ چکھا تو ان کے ستر ایک دوسرے کے سامنے کھل گئے اور وہ اپنے جسموں کو جنت کے چوں سے ڈھا کھے۔ تب ان کے دب نے آھیں پکارا

'' کیا میں نے شخصیں اس درخت سے ندروکا تھا اور ندکہا تھا کہ شیطان تمہارا کھلا ورشم ہے '' دونوں بول الحے '' اے رب! ہم نے اپنے او پر ستم کیا ، اب اگر تو نے ہم سے درگز ندفر مایا اور رحم ندکیا تو یقیناً ہم تباہ ہوجا کیں گے۔'' فرمایا: اتر جاؤتم ایک دوسرے کے وشن ہو، اور تمہارے لیے ایک خاص مدت تک زمین ہی میں جائے قرار اور سامان زیست ہے۔''

مندرجہ بالا آیات سے واضح طور پرمعلوم ہوتا ہے کہ آ دم اور حواعلیماالسلام دونوں سے غلطی ہوئی، دونوں معافی کے خواستگار ہوئے اور دونوں کو اللہ تعالی نے معاف فرمایا۔ قرآنِ مجید میں کئی جگہ بھی اس غلطی کے لیے اکیلی حواعلیما السلام کو ذمہ دار قرار نہیں دیا گیا بلکہ ایک آیت توالی ہے جس میں صرف آ دم علیہ السلام کا ذکر ہے۔ وَعَصٰی اٰدَمَ رَبَّهُ فَغُوٰی ٥ ﴿ ١٢١:٢٠)

"اورآ دم عَلَيْهُ في البيخ رب كى نافر مانى كى اور داهِ راست سے بحثك كيا-"

الله تعالى كى نافر مانى كى اور پورى انسانيت ان كى وجہ سے كنه گار تغيرى - اسلام اس بات سے

الله تعالى كى نافر مانى كى اور پورى انسانيت ان كى وجہ سے كنه گار تغيرى - اسلام اس بات سے

القاق نہيں كرتا - اى طرح بيا بات كه الله تعالى في عورت سے ناراض موكر اس كو اولا و پيدا

كرفى كى تكليف بيں جتلاكيا، اس سے بھى اسلام قطعاً اتفاق نہيں كرتا - اس طرح تو مال

في كا كمل ايك مز ااور عذاب تغيرتا ہے -

سورهٔ نساء میں ارشاد باری تعالی ہے:

يَّانَّهُا النَّاسُ التَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمُ مِّنُ نَّفُسٍ وَّاحِدَةٍ وَّ خَلَقَ مِنْ نَفُسٍ وَّاحِدَةٍ وَ خَلَقَ مِنْ نَفُسٍ وَّاحِدَةٍ وَ خَلَقَ مِنْهُا زَوْجَهَا وَ بَكَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَّ نِسَآءً وَ اتَّقُوا اللَّهَ الَّذِي مِنْهَا زَوْجَهَا وَ اللَّهَ الَّذِي تَسَآءً لُونَ بِهِ وَ الْآرُحَامَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمُ رَقِيْبُا ٥ (٣:١) " سَا اللهُ اللهُ كَانَ عَلَيْكُمُ رَقِيْبُهُ (٣:١) " وَلُولَ اللهُ كَانَ عَلَيْكُمُ رَقِيْبُهُ (٣:١) مِن اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

دیے۔ اس خداسے ڈروجس کا واسطہ وے کرتم ایک دوسرے سے اپنے حق مانگتے ہو، اور رشتہ وقر ابت کے تعلقات کو بگاڑنے سے پر ہیز کرو۔ یقین جانو کہ اللہ تم پر گرانی کررہاہے۔''

اسلام کا موقف تو ہہ ہے کہ مال بننے کاعمل عورت کے مقام اور مرتبے میں اضافہ کرنے والاعمل ہے۔

سورهٔ لقمان میں ارشاد ہوتا ہے:

وَ وَصَّيْنَا الْإِنْسَانَ بِوَالِلَيْهِ حَمَلَتُهُ أَهُمُ وَهُنَا عَلَى وَهُنِ وَ فِصْلُهُ فِي عَامَيْنِ الْ اللهُ يُسَانَ بِوَالِلَيْهِ حَمَلَتُهُ أَهُمُ وَهُنَا عَلَى وَهُنِ وَ فِصْلُهُ فِي عَامَيْنِ اَنِ الشَّكُرُلِيُ وَ لِوَالِلَايُكُ النَّمَ الْمَعَيْرُ ٥ (٣١) 

''اور بيرهيقت ہے كہ ہم نے انسان كوا بي والدين كاحق پچائے كى خودتا كيد كى ہے، اس كى مال نے ضعف پرضعف الله كراسے اپنے بيك ميں ركھا اور دو مال اس كا دود ه چھوٹے ميں گے۔ (اى ليے ہم نے اسے تھيحت كى كه) ميرا مثركر اور اپنے والدين كاشكر بجالا، ميرى الى طرف تجھے بالما ہے۔''

ای طرح سورۂ احقاف میں اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

وَوَصَّيُنَا ٱلْإِنسَانَ بِوَالِدَيْهِ إِحُسْنًا حَمَلَتُهُ ٱمُّهُ كُرُهَا وَّوَضَعَتُهُ كُرُهَا وَوَضَعَتُهُ كُرُهَا وَحَمُلُهُ وَفِصْلُهُ ثَلْفُونَ شَهُرًا م (١٥:٣١)

'' اور ہم نے انسان کو ہدایت کی کہ وہ اپنے والدین کے ساتھ نیک برتاؤ کرے۔اس کی مال نے مشقت اٹھا کراہے بیٹ میں رکھا اور مشقت اٹھا کر ہی اس کو جنا اور اس کے حمل اور دورہ چھڑانے میں تمیں مہینے لگ گئے۔'' عورت کو جنا مورک مرکز اس سے کہ کی مدانیوں

حمل، عورت كومز يدمحترم اور مكرم كرتا ہے۔ بدكوئي سزانبيں۔

اسلام مورت اور مرد کو برابر اور مساوی قرار دیتا ہے۔ سیح بخاری کتاب الآواب میں ایک حدیث ہے، جس کامفہوم ہے:

" ایک شخص جناب پیغیر مطاع آیا کے پاس آیا اور پوچھے لگا کہ یا رسول الله صلی

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

الله عليه وسلم! محمد پرسب سے زيادہ حق كس كا ہے؟ آپ مطاقية نے فرمايا:
"تيرى ماں كا-" اس مخص نے بوچھا كداس كے بعد؟ آپ مطاقية نے نے فرمايا:
"تيرى ماں ـ" اس نے بحر بوچھا كداس كے بعد؟ آپ مطاقية نے نے بحرفرمايا:
"تيرى ماں ـ" اس مخص نے چوشى مرتبہ بوچھا كداس كے بعدكون؟ تو آپ سلى
الله عليه وسلم نے فرمايا: "تمهارا باپ ـ"

کویا مخضراً یہ کہا جاسکتا ہے کہ اولاد پر تمن چوتھائی یا پھتر نی صدیق ماں کا بنتا ہے ادر ایک چوتھائی یا پھین نی صد باپ کا۔ اسے گولڈ میڈل بھی ملتا ہے، سلور میڈل بھی ادر برونز میڈل بھی جب کہ باپ کو صرف حوصلہ افزائی کا انعام ملتا ہے۔ یہ اسلامی تعلیمات ہیں۔

اسلام مرد اورعورت کو برابر قرار دیتا ہے لیکن برابری کا مطلب کیسا نیت نہیں ہے۔
اسلام میں خوا تین کے حقوق اور مقام کے حوالے سے بہت کی غلط فہیاں بھی پائی جاتی ہیں۔
غیر مسلموں اور خود مسلمانوں میں پائی جانے والی بیتمام غلط فہیاں دور ہو یکتی ہیں اگر اسلام
کوقر آن اور سطح اخادیث کی مدد سے جھا جاتے ہیں کہیں نے پہلے کہا اسلام میں مجموئی
طور پر مرد اور عورت برابر ہیں لیکن اس برابری کا مطلب کیسا نیت نہیں ہے۔ اس حوالے
سے میں ایک مثال پیش کیا کرتا ہوں۔

طور پر دونوں طالب علموں کے نمبر ۹۸۰،۸۰ ہیں۔

اس تجزیے کے بعد پہ چانا ہے کہ مجموعی طور پر تو دونوں طالب علم برابر ہیں لیکن کی سوال میں ''الف'' کو برتری حاصل ہے اور کسی میں '' ب' کو ای طرح اسلام میں عورت اور مرد کو مجموعی طور پر مسادی درجہ دیا گیا ہے لیکن کسی جگہ عورت کا درجہ زیادہ ہے تو کہیں مرد کو فضیلت حاصل ہے۔ اسلام میں بھائی چارے سے مراد بینہیں ہے کہ صرف مرد ہی آپی میں برابر ہیں۔ اس بھائی چارے میں خواتین بھی شامل ہیں۔ عالمی بھائی چارے سے بہی مراد ہے کہ رنگی آئی اور عقیدے کے علاوہ جنس کی بنیاد پر بھی انساتوں کے درمیان کوئی فرق کہ رنگ آئی ، نبان اور عقیدے کے علاوہ جنس کی بنیاد پر بھی انساتوں کے درمیان کوئی فرق روارکھنا جائز نہیں۔ سب برابر ہیں البستہ ہزوی فرق ضرور موجود ہے۔ مثال کے طور پر فرض سیجے میں اور ڈاکو آجا تا ہے۔ اب میں خواتین کے حقوق اور آزادی پر پورایقین رکھتا ہوں اور دور السیمی کوں گا کہ میری بھوں اور دور الدی تا ہوں گئین اس کے باوجود میں بینہیں کہوں گا کہ میری بیوں یا بہن یا ماں جا کیں اور ڈاکو کا مقابلہ کریں کیوں کہ اللہ تعالی سور و نسامیں فرماتا ہے:

اَلرِّ جَالُ قَوَّامُوُنَ عَلَى النِّسَآءِ ط<del>ِ (١٣٠٣).</del>

"مرد ورتول پرقوام بن \_"

چوں کہ مرد کوجسمانی قوت زیادہ عطائی گئی ہے لہذا اس حوالے سے اسے ایک درجہ
برتری حاصل ہے اور بیاس کا فرض ہے کہ خواتین کی حفاظت کرے۔ گویا قوت جسمانی ایک
ایبا پہلو ہے جس کے حوالے سے مرد کو برتری حاصل ہے جب کہ اولاد پر حق کے حوالے
سے عورت کو برتری حاصل ہے ۔ جیسا کہ میں نے کہا کہ اولاد پر ماں کا حق تین گنا زیادہ
ہے۔ اگر آپ اس حوالے سے مزید معلومات حاصل کرنا چاہتے ہیں تو میری کتاب 'اسلام
ہیں خواتین کے حقوق ..... جدیدیا فرسودہ ؟' ، کا مطالعہ کریں۔

اس كتاب ميں، ميں نے خواجين كے حقوق كو چواقسام يا درجات ميں تقسيم كيا ہے۔ كتاب كا بہلا حصد ميرى تقرير پرمشمل ہے جس ميں اسلام ميں خواتين كے روحاني حقوق،

<sup>•</sup> شالع كرده، دارالتوادر، الحمد ماركيث، أردوبازار، لا مورب

معاشی حقوق، قانونی حقوق، تعلیم حقوق، ساجی حقوق اور سیامی حقوق کے حوالے سے گفتگو
کی گئی ہے۔ کتاب کا دوسرا جھد سوال وجواب پر مشتمل ہے، جس میں اسلام میں خواتین کے
مقام اوران کے حقوق کے حوالے سے بہت می غلط فہیاں وورکرنے کی کوشش کی گئی ہے۔
اسلام میں اللہ تعالی کا تصور بینہیں ہے کہ وہ کمی خاص قوم یا خاص نسل کا خدا ہے۔
قرآن مجید کی پہلی سورة میں ارشاد ہوتا ہے:

اَلُحَمُدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعُلَمِيْنَ ٥ اَلرَّحُمٰنِ الرَّحِيْمِ ٥ مُلِلْثِ يَوْمِ الدِّيُنِ٥ الْحَمْدُ لِللهِ رَبِّ الْعُلَمِيْنَ ٥ اَلرَّحُمٰنِ الرَّحِيْمِ ٥ مُلِلْثِ يَوْمِ الدِّيُنِ٥ (١: ٣٠١)

'' تعریف اللہ ہی کے لیے ہے جو تمام کا کنات کا رب ہے۔ نہایت مہر ہان اور رحم فر مانے والا ہے۔ روز جزا کا مالک ہے۔''

اور آخری سورة میں بتایا جاتا ہے:

قُلُ اَعُوُدُ بِوَتِ النَّاسِ ٥ (١١٣: ١)

" كوش بناه ما تكامون (تمام) إنها قول كرب كان

ای طرح سورہ بقرہ میں ارشاد ہوتا ہے:

يَّاتُهَا النَّاسُ كُلُوا مِمَّا فِي الْاَرُضِ حَلَّلًا طَيِّبًا وَّ لاَ تَتَبِعُوا خُطُوٰتِ الشَّيُطْنِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوُّ مُبِيِّنُ٥ (٢: ١٢٨)

" لوگو! زمین میں جو حلال اور پاکیزہ چیزیں ہیں انھیں کھاؤ اور شیطان کے بتائے ہوئے راستوں پر نہ چلووہ تمہارا کھلاوشن ہے۔"

اسلام اس دنیا میں حقیقی عالمی بھائی چارہ قائم کرنے کے لیے ایک ممل نظام اخلا قیات بھی دیتا ہے۔ اسلام ایک ایسا اخلاقی قانون فراہم کرتا ہے، جس کی مدو سے پوری دنیا میں بھائی چارے پر بنی معاشرے کا قیام ممکن ہوجا تا ہے۔

سورہ ما کدہ میں ارشاد ہوتا ہے: ا

مَنُ قَتَلَ نَفُسًا بِغَيْرِ نَفُسٍ أَوُ فَسَادٍ فِي الْأَرْضِ فَكَأَنَّمَا قَتَلَ النَّاسَ

جَمِيعًا ﴿ وَ مَنُ اَحْيَاهَا فَكَانَّمَ آحَيًا النَّاسَ جَمِيعًا ﴿ ٣٣: ٣٣)

د جس نے كى انسان كونون كے بدل يازين بي فساد كھيلانے كسواكس اور وجب نے كى كو اور جس نے كى كو اور وجب نے كى كو زندگى بخش دى۔ "

یبال قرآن کہتا ہے کہ اگر کوئی کی انسان کوئل کرتا ہے، قطع نظراس کے کہ وہ انسان مسلمان تھا یا غیرمسلم، تو بیٹل ایسان ہے جیسے پوری انسانیت کوئل کرتا۔ یہاں نہ فد ہب اور عقیدے کی تخصیص کی گئے ہے نہ رنگ ونسل اور جنس کی۔ کسی بھی بے قصور انسان کوئل کرنا ایسا ہے جیسے پوری انسانیت کوئل کرنا۔ ووسری طرف آگر کوئی کسی انسان کی جان بچاتا ہے تو یہ ایسا بھی ہوئی شخصیص نہیں کی گئی کہ بچایا جائے۔ یہاں بھی کوئی شخصیص نہیں کی گئی کہ بچایا جائے والا انسان کس فد بہ یا عقیدے سے تعلق رکھتا ہو؟

اسلام اس مقصد کے لیے متعدد اخلاقی قوانین وضع کرتا ہے تا کہ عالمی بھائی چارہ دنیا کے جر جصے میں جاری وساری ہوسکے قرآن مجملہ جر مصاحب نصاب کوز کو ۃ اوا کرنے کا حکم دیتا ہے۔ یعنی ہر قسری سال میں 2ء۲ ٹی صد کے حساب سے مستحقین میں تقسیم کرنے کا حکم دیتا ہے۔

آج اگر پوری دنیا میں ہر شخص زکوۃ ادا کرنا شروع کردے تو دنیا ہے غربت کا مکمل طور پر خاتمہ ہوسکتا ہے یہاں تک کہ دنیا میں کوئی شخص بھی ہوک سے نہیں مرے گا۔ قرآن ہمیں اپنے پڑوسیوں کے کام آنے کا بھی تھم دیتا ہے۔

قرآن مجيد مي ارشاد باري تعالى ب:

اَرَءَ يُتَ الَّذِى يُكَذِّبُ بِالدِّيْنِ 0 فَلْلِكَ الَّذِي يَدُعُ الْيَتِيْمَ 0 وَلاَ يَحُضُّ عَلَى عَلَى الَّذِيْنَ هُمْ عَنُ يَحُضُّ عَلَى طَعَامِ الْمِسْكِيُنِ 0 فَوَيْلٌ لِلْمُصَلِّينَ 0 الَّذِيْنَ هُمْ عَنُ صَلَا تِهِمْ سَاهُوْنَ 0 الَّذِيْنَ هُمْ يُرَآءُ وُنَ 0 وَيَمْنَعُوْنَ الْمَاعُوْنَ 0 صَلَا تِهِمْ سَاهُوْنَ 0 الَّذِيْنَ هُمْ يُرَآءُ وُنَ 0 وَيَمْنَعُوْنَ الْمَاعُوْنَ 0 مَلَا تِهِمْ سَاهُوْنَ 0 الَّذِيْنَ هُمْ يُرَآءُ وُنَ 0 وَيَمْنَعُوْنَ الْمَاعُونَ 0 وَيَمْنَعُونَ الْمَاعُونَ 0 مَلَا تِهِمْ سَاهُونَ ١٠٤٠: ١-٧)

''تم نے دیکھا اس مخف کو جوآخرت کی جزا وسزا کو جٹلا تا ہے وہی تو ہے جو یتیم کو دھکے دیتا ہے۔ اور مسکین کو کھانا دینے پرنہیں اکساتا۔ پھر تباہی ہے اُن نماز پڑھنے والوں کے لیے جواپی نماز سے غفلت برشتے ہیں۔ جوریا کاری کرتے ہیں اور معمولی ضرورت کی چیزیں (لوگوں کو) دینے سے گریز کرتے ہیں۔''

ال طرح أيك مديث نوى مطاقعة كامنيوم ب:

''رسول الله مطنع في المين '' و وقعص مسلمان نبيل جس كا بمساميه بموكا مواوروه

خود پیید بحر کرسوجائے۔''

ایبافخف الله اوراس کے رسول صلی الله علیه وسلم کے احکامات پر ممل نہیں کر رہا۔ قرآن نضول خرچی ہے بھی روکتا ہے۔ ارشاد ہوتا ہے:

وَ اَتِ ذَا الْقُرِّلِي حَقَّهُ وَ الْمِسْكِيْنَ وَ ابْنَ السَّبِيْلِ وَ لَا تُبَدِّرُ تَبُذِيْرُاهِ إِنَّ الْمُبَلِّرِيْنَ كَانُوْلَ إِنْ مَانَ الشَّيْطِيْنِ وَكَانَ الشَّيْطُنُ لِرَبِّهِ كَفُورُاهِ (١٤: ٢٧، ٢٧)

'' رشتہ دار کواس کا حق دواور مسکین اور مسافر کواس کا حق فضول خرجی نہ کرو۔ نضول خرج لوگ شیطان کے بھائی ہیں اور شیطان اپنے رب کا ناشکراہے۔'

وں رو و و سیان کے اس اور کرتے ہیں تو یقینا آپ بھائی چارے کی فضا خراب کرنے کا مظاہرہ کرتے ہیں تو یقینا آپ بھائی چارے کی فضا خراب کرنے کا باعث بن رہے ہیں۔ کیوں کہ جب ایک فخص فضول خرچی اور ریا کاری کا مظاہرہ کرتا ہے تو اس کے نتیج میں ناپندیدگی اور نفرت کے جذبات کو فروغ مانا ہے اور لوگ ایک دوسرے سے حسد کرنے لگتے ہیں۔ لہذا کسی کو بھی ووسرے کا حق نہیں مارنا چاہیے بلکہ ایک وسرے کی ایداوکرنی چاہیے۔ اپنے پڑوسیوں کے کام آنا چاہیے۔ بیٹمام اخلاتی اصول ہیں۔ وسرے کی ایداوکر تی چاہیے۔ اپنے پڑوسیوں کے کام آنا چاہیے۔ بیٹمام اخلاتی اصول ہیں۔ من کا ذکر قرآن عظیم میں موجود ہے۔

ای طرح قرآن رشوت ہے بھی تخق کے ساتھ منع کرتا ہے۔قرآن مجید کی سورہ بقرہ

میں ارشاد ہوتا ہے:

وَلَا تَاْكُلُوْ الْمُوالَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ وَ تُدُلُوا بِهَا إِلَى الْحُكَامِ لِتَاْكُلُوا فَ فَوَيْقًا مِنَا الْمُعُونَ (٢: ١٨٨) فَرِيْقًا مِنْ الْمُولِ النَّاسِ بِالْاِئْمِ وَ اَنْتُمْ تَعْلَمُونَ (٥: ١٨٨) ' اورتم لوگ ندتو آپی میں ایک دوسرے کے مال ناروا طریقے سے کھا وَاور نہ حاکموں کے آگے ان کواس غرض کے لیے پیش کروکہ مہیں دوسروں کے مال کاکوئی حصد قصداً ظالمانہ طریقے سے کھانے کا موقع مل جائے۔''

گویااس بات سے منع کیا جار ہا ہے کہ رشوت کے فرسیع دوسر دل کا مال ہتھیانے کی کوشش کی جائے۔ اسلام اس بات کی ہرگز اجازت نہیں دیتا کہ کوئی بھی شخص اپنے بھائی کی جائدادیا مال کوہتھیانے کی کوشش کرے۔

الله تبارك وتعالى كاارشاد ہے:

يَّالِيُّهَا الَّذِيْنَ الْمَنُوَّا إِنَّمَا الْمَحْمُرُ وَ الْمَيْسِرُ وَ الْاَنْصَابُ وَ الْاَزُلامُ يَالَّهُ اللَّهُ الْمَنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللْلِمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الْمُنَا اللَّهُ اللْمُنْ اللَّهُ اللْمُنْعُلُمُ اللَّهُ اللَّهُ ال

اس آیت مبارکہ میں قرآنِ پاک ہمیں تمام نشد آوراشیا لینی شراب وغیرہ اور جوئے، قمار ،ازی سے اور اس طرح ضعیف الاعتقادی کے مختلف شرکیہ مظاہر سے روک رہا ہے۔ کیوں کہ بیسب شیطانی افعال ہیں۔

ہم جانتے ہیں کہ معاشرے میں موجود بہت می برائیوں کا بنیادی سب خشیات کا استعال ہے۔ اور نینجنا ، بیاس مثالی بھائی جا رے کی فضا کو بھی مکدر کرنے کا سبب بنتا ہے جو ایک حقیق اسلامی اور فلاحی معاشرے کا مقصود ہے۔ اعداد وشار بتاتے ہیں کہ امریکہ میں اوسطا روزانہ تقریباً ایک ہزار نوسوہنی زیادتی کے واقعات ہوتے ہیں اور بیش ترصورتوں اوسطا روزانہ تقریباً ایک ہزار نوسوہنی زیادتی کے واقعات ہوتے ہیں اور بیش ترصورتوں

شی زیادتی کرنے والے یا زیادتی کا شکار ہونے والے نشے کی حالت میں ہوتے ہیں۔ اس طرح شاریاتی اعداد وشار جمیں ہے بھی بتاتے ہیں کدریاست ہائے متحدہ امریکہ میں (Incesl) کے واقعات کی شرح آ ٹھ فی صد ہے لیعنی ہر بار طواں یا تیر طواں فردمحر مات کے ساتھ زنا میں طوث ہے۔

اور محرمات كے ساتھ زنا كے تقريباً تمام واقعات نظى حالت ملى بى ہوتے ہيں۔
ايدرجيى بياريوں كے دنيا ميں اس قدر تيزى سے بھيلنے كى وجوہات ميں سے ايك وجه
خشيات بحى ہے۔ اس ليے قرآن جوئے اور خشيات كوشيطانى اعمال قرار دیتا ہے۔ كاميابي
اور فوز وفلاح كے حصول كے ليے ان شيطانى افعال سے اجتناب ضرورى ہے۔ اگر آپ
واقعى ان اعمال سے مجتنب رہتے ہيں تو دنيا مجر ميں حقيق محائى چارے كا ماحول قامم كرنے
ميں مدد ملے گی۔

قرآن مجدفرقان ميدي ارشاد موتاب:

وَ لَا تَقُرَبُوا الزِّنِي إِنَّهُ كَانَ فَا طِنْفَةً وَ مَنْآءَ سَبِيلًا 0 (١٤: ٣٢)
" ذنا ك قريب نه يحكو، وه بهت براتعل باور بواي براراست."
كويا اسلام بدكرداري سي تخق كرما تعديم كرتا ب

مورهُ حجرات من ارشاد باري تعالى ہے:

''اے لوگو جوا بیان لائے ہو، نہ مردد وسرے مردوں کا خداق اُڑا ہیں، ہوسکتا ہے
کہ وہ ان سے بہتر ہوں ادر نہ مورتیں دوسری عورتوں کا خداق اڑا ہیں ہوسکتا ہے
کہ وہ ان سے بہتر ہوں۔ آپس میں ایک دوسرے پر طعن نہ کرو اور نہ ایک
دوسرے کو کہ القاب سے یاد کرو۔ ایمان لانے کے بعد فسق میں نام پیدا کرنا
بہت کہ کی بات ہے۔ جولوگ اس روش سے باز نہ آ کیں وہ ظالم ہیں، اے لوگو
جو ایمان لاتے ہو، بہت گھان کرنے سے پر ہیز کرد کہ بعض گھان گناہ ہوتے
ہیں۔ جس نہ کرواور تم میں سے کوئی کی قیبت نہ کرے ، کیا تہارے اندرکوئی
ایسا ہے جواپ عرے ہوئے بھائی کا گوشت کھانا پہند کرے گا۔ ویکھو تم خوداس
سے گھن کھاتے ہو۔ اللہ ہے ڈرو، اللہ بڑا تو بہول کرنے والا اور رحیم ہے۔''
اس تر آئی ارشاد کے مطابق کی کی پیٹے پیچے برائی کرنا یا غیبت کرنا بہت بڑا گناہ
اس تر آئی ارشاد کے مطابق کی کی پیٹے پیچے برائی کرنا یا غیبت کرنا بہت بڑا گناہ
ہے۔ یکمل ایسا ہی ہے جسے اپنے مردہ بھائی کا گوشت کھانا اور اس کام کی کراہت اس مثال
سے داضح ہوجاتی ہے۔ انسانی گوشت کھانا بی جماء دو اپنے مردہ بھائی کا گوشت

ہے۔ یہ ناہیا بی ہے یہ براہت اس منانی کوشت کھانا ہورا ن کام می راہت اس منان کا کوشت ۔۔۔۔

عداضح ہوجاتی ہے۔ انسانی کوشت کھانا ہی جمام ہے اور اپ مردہ بھائی کا گوشت ۔۔۔۔

کو یا حرمت دگنی ہوجاتی ہے۔ آ دم خور لوگ جوانسانی کوشت مزے لے لے کر کھاتے ہیں دہ بھی اپ بھائی کا گوشت کھانے کے لیے تیار نہیں ہوں گے۔ لہذا اگر آپ کسی کی فیبت کر ۔ تے ہیں تو یہ دہ ہراگناہ ہے۔ یہ ایسا ہے جیسے مردہ بھائی کا گوشت کھانا۔ تو کیا آپ یہ پند کریں گے؟ قرآن خود جواب دیتا ہے، کہ نہیں تم یہ پند نہیں کرو گے۔ کوئی بھی یہ پند نہیں کرے گا۔ارشاد باری تعالی ہے:

وَيُلٌ لِّكُلِّ هُمَزَةٍ لُّمَزَةٍ ٥ (١٠٣: ١)

'' تباہی ہے ہراس مخض کے لیے جو (مند درمنہ) لوگوں پر طعن کرنے اور (پیٹھے ہیں۔ پیچھے) رائلار کر زکا ڈھ سر''

چیچے) رائیال کرنے کا ڈوگرہے۔''

قرآنِ مجیداوراهادیث صحیم میں دیے محتے بیتمام اخلاقی اصول ، حقیق بھائی جارے کو مروغ دینے اوالے اور معظم کرنے والے ہیں۔ اسلام کی انفرادیت بیرے کہ بیمض بھائی چارے کا ذکر نہیں کرتا بلکہ بھائی چارے کے عملی مظاہرے کے لیے بھی مطلوبہ اقدامات پر زور دیتا ہے۔

مسلمان اس ہمائی جارے کا ایک عملی مظاہرہ دن میں پانچ مرتبہ نماز باجاعت کی۔ ادائیگ کے دوران کرتے ہیں۔

صیح بخاری کی ایک صدیث کامفہوم ہے:

'' حضرت انس ڈوائٹھ فرماتے ہیں کہ؛ جب ہم لوگ نماز کے لیے کھڑے ہوتے تو کندھے سے کندھااور پاؤں سے پاؤں ملا کر کھڑے ہوتے تھے۔''

سنن ابودا دور کتاب الصلوة كى ايك حديث كامفهوم كي يول ب:

" حنور نبی کریم مضطیر نے فرمایا: "جبتم نماز کے لیے کھڑے ہوتو اپنی صفیں سید ی کرلیا کرو، کندھے سے کندھا ملا لیا کرواور شیطان کے لیے خالی جگہ نہ چھوڑا کرو۔''

مندرجہ بالا حدید میں رسول اللہ مظاری نے فرمایا کہ نماز کے دوران ایک دوسرے
کے قریب کھڑے ہوا کرو اور شیطان کے لیے خالی جگہ نہ چھوڑا کرو۔ رسول اللہ مظاری کے ایس اس شیطان کا ذکر نہیں کررہے جے آپ لوگ ٹی دی پر ویکھتے ہیں جس کے دوسینگ اورایک دُم ہوتی ہے۔ یہاں شیطان سے مراواس تم کی کوئی مخلوق نہیں ہے بلکہ یہاں مراد سل پری کا شیطان ہے، علاقائی تعصب کا شیطان ہے۔ ریگ دوات پات اور زبان کے تعصب کا شیطان ہے۔ یہاں روکا جارہا ہے۔

بین الاقوای بھائی چارے کی ایک بوی مثال '' جج '' ہے۔ دنیا بحر سے تقریباً پھیں مال کھ افراد فریعند کج کی ادائیگ کے لیے سعودی عرب کے شہر مکہ بہنچتے ہیں۔ بدلوگ دنیا کے کونے کونے سے دہاں آتے ہیں، امریکہ سے، کینیڈا سے، برطانیہ سے، سنگا پور، لمیشیا، مندوستان، پاکستان، انڈو نیشیا غرض کدونیا بحر سے مسلمان آج کے لیے مکہ کررہ پہنچتے ہیں۔ اس موقع پر تمام مرد دوایک جیسی اُن کی سفید چادروں میں ملبوس ہوتے ہیں۔ اس موقع پر تمام مرد دوایک جیسی اُن کی سفید چادروں میں ملبوس ہوتے ہیں۔ اس

موقع پرآپ اپنے اردگرد کھڑے لوگوں کے بارے میں یہ فیصلہ بھی نہیں کر سکتے کہ ان کی کیا حیثیت ہے۔ وہ بادشاہ ہوں یا فقیران کا حلیہ ایک سا ہوگا۔ بین الاقوامی بھائی چارے کی اس سے بڑی مثال اور کیا ہوسکتی ہے؟ جج دنیا کا سب سے بڑا سالانہ اجماع ہے۔ کم از کم چیس لا کھ افراد وہاں جمع ہوتے ہیں۔ آپ بادشاہ ہوں یا فقیر، غریب ہوں یا امیر، گورے ہوں یا کا لے، شرقی ہوں یا غربی، آپ ایک ہی لباس میں ملبوس ہوں گے۔

" کی عربی کو عجی پر یا عجی کو عربی پر کوئی فضیلت حاصل نہیں ۔ کوئی گورا کا لے سے یا کالا گورے سے افضل نہیں ہے برتری کی بنیاد صرف اور صرف تغویٰ ہے۔''

صرف تقوی ، پر بیزگاری ، نیکی اور خوف خدا بی الله تعالی کے ہاں فضیلت کا معیار بیس ۔ آپ کی قوم ، آپ کا رنگ آپ کوکوئی برتری نبیس ولائے۔ الله تعالیٰ کے ہاں سب ، انسان برابر بیس۔

ہاں اگر آپ اللہ سے زیادہ ڈرنے والے ہیں، زیادہ پر بیز گار ہیں، زیادہ متی ہیں تو مجراللہ تعالیٰ کی نظر میں آپ کے اضل ہونے کا امکان ہے۔

مج كموقع برتمام عاجي مسلسل يمي الفاظ و براتے بين:

((لَبَيْكَ اللَّهُمَّ لَبَيْكَ لَا شَرِيْكَ لَكَ لَبَيْكَ......))

"ترجمه: حاضر مون، اے الله! عن حاضر مون فيس كوئي معبود \_.........

پورے نج کے دوران وہ مسلسل میدالفاظ دہراتے رہتے ہیں تا کہ میدان کے ذہن میں رائخ ہوجا کیس یہاں تک کہ جب وہ واپس آتے ہیں تو پھر بھی میدالفاظ ان کے ذہن میں رجح ہیں۔

اسلامی عقیدے کا بنیادی ستون کی ہے کداس بات پر ایمان رکھا جائے کہ اللہ تعالی

بی اس کا نات کا واحد بلاشرکت فیرے خالق اور مالک ہے۔ صرف وہی ہے جس کی عبادت کی جانی چاہیے۔ اگر آپ فور کریں تو ایک اور صرف ایک خدا پر ایمان کی صورت میں بی عالمی بھائی جارے کا قیام ممکن ہے۔

ایک بی خدا پوری انسانیت کا خالق ہے۔ اس نے سَب کو پیدا کیا ہے۔ آپ امیر ہوں
یا غریب، کا لے ہوں یا گورہ، مرد ہوں یا عورت، آپ کا تعلق کی عقیدے ہے ہو، کی
ذات سے ہو، کی ملک یا علاقے سے ہو، آپ سب برابر ہیں کیوں کہ آپ سب ایک بی
خالق کی مخلوق ہیں۔ آپ سب کو خدائے واحد بی نے پیدا کیا ہے۔ اگر آپ ایک رب پر
ایمان رکھتے ہیں تو آپ کے درمیان حقیق بھائی جارہ قائم ہونا ممکن ہے۔

یمی وجہ ہے کہ دنیا کے بیش تر بڑے ندا جب میں ایک اعلیٰ سطح پر خدائے واحد کا تصور یایا جاتا ہے۔

آ كسفر و الكريزى وكشنرى مين ندوب كى تعريف كم يول كى كى ب:

"Belief in a super human controlling power, a God or gods that deserve worship & obedience."

اس تعریف کی روشی میں اگر آپ کی ند جب کو بچھنا چاہتے ہیں تو اس کے لیے ضروری ہے کہ اس ند جب میں خدا کے اس ند جب کے اس ند جب کے تصور خدا کو ، اس ند جب کے داس ند جب کے اس ند جب کے مال و افعال کو سامنے رکھ کر نہیں سمجھا جاسکا۔ کیوں کہ ضروری نہیں کہ کہ کی ند جب کے ہیروکارا پے ند جب کی حقیق تعلیمات سے آگاہ جوں اور ان پڑ مل بھی کر رہے ہوں۔ لہذا بہترین طریقہ ہیہ ہے کہ اس ند جب کے متون مقدسہ کا جائزہ لے کرو کھا جائے کہ ان میں خدا کا کیا تصور پیش کیا گیا ہے۔

قرآنِ مجيد سورهُ آلِ عمران مين جميں بتا تا ہے:

قُلُ يَاْهُلَ الْكِتْبِ تَعَالَوُا إِلَى كَلِمَةٍ سَوْآءٍ بَيْنَنَا وَ بَيُنَكُمُ الَّا نَعُبُدَ إِلَّا اللَّهَ وَ لَا يَشْخِذَ بَعُضْنَا بَعُضًا اَرْبَابًا مِّنُ دُوُنِ \* اللَّهَ وَ لَا يُشْخِذَ بَعُضْنَا بَعُضًا اَرْبَابًا مِّنُ دُوُنِ \*

الله فَإِنْ تَوَلَّوا فَقُولُوا الشّهَدُوْ الْإِنَّا مُسْلِمُونَ ٥ (١٣:٣)

د اے نی مضّقَلَمْ ، کہو! اے اہل کتاب آ وایک ایک بات کی طرف جو ہمارے
اور تمہارے درمیان یک اللہ ہے۔ یہ کہ ہم اللہ کے سواکس کی بندگی نہ کریں۔
اس کے ساتھ کی کوشریک نہ تھہ انیں اور ہم میں سے کوئی اللہ کے سواکس کو اپنا
دب نہ بنالے۔ اس دعوت کو تبول کرنے ہے اگر وہ منہ موڑیں تو صاف کہدو
کہ کواہ رہوہم تو مسلم (خداکی اطاعت و بندگی کرنے والے) ہیں۔''
جیبا کہ عرض کیا گیاکس نہ ب کو تھے کے لیے ضروری ہے کہ اس نہ ب میں خداک جیبا کہ عرض کیا گیاکس نہ ب کو تھے کے لیے ضروری ہے کہ اس نہ ب میں خداک خور کو تجھ لیا جائے۔ اگر کسی نہ جب کا تصور خدا آپ کی تجھ میں آ گیا تو گویا آپ نے اس نہ جب کی تھورک جھ لیا۔

آ يئسب سے پہلے ہندومت كے تصور خداكو يجھنے كى كوشش كرتے ہيں۔ اگرآپ ایک عام مندو سے، جو عالم نہیں ہے، یہ پوچیس کے کہ وہ کتنے خداؤں کی عبادت كرتا بي تواس كا جواب مختلف موسكما بي بيوسكما بي ده كين " تين " يا كيم كه " أيك سو''یا''ایک ہزار''۔ بیمجی ممکن ہے کہ اس کا جواب ہوسس کروڑ لیکن اگر آپ ایک پڑھے لکھے عالم ہندو سے یہی سوال پوچیس تو اس کا جواب ہوگا، حقیقتا ہندوؤں کو ایک اور مرف ایک غدا بی کی عبادت کرنی چاہیے اور اس پر ایمان رکھنا چاہیے۔ عام ہندود خلول " کے عقیدے پر یقین رکھتا ہے۔ وہ کہتا ہے کہ ہر چیز ہی خداہے، درخت خداہے، سورج خداہے، چاندخدا ہے، بندرخدا ہے، سانپ خدا ہے اور خود انسان بھی خدا ہے۔" ہر چیز خدا ہے۔" جب کہ ہم مسلمانوں کا عقیدہ ہے کہ'' ہر چیز خدا کی ہے۔'' یعنی ہم اس جملے میں صرف ایک لفظان کی ' کا اضافہ کرتے ہیں۔'' ہر چیز خداکی ہے۔' سارا فرق ای ایک لفظان کی ' کا ہے۔ ہندو کہنا ہے" ہر چیز خدا ہے۔"مسلمان کہنا ہے" ہر چیز خدا کی ہے۔" اگر اس ایک لفظ کا مسكم المراميا جائے تو مندواور مسلمان منفق موسكتے ہيں۔ان كے اختلافات كاخاتمہ موسكتا ہے۔ " بيك طرح موكا؟ قرآن اس كا طريقة بيربتا تاب كه جوامور مارے درميان مشترك

۳۱

یں ان پر اتفاق رائے کرلیا جائے۔اور ان میں سے پہلا امر کیا ہے؟ یہ کہ ہم خدائے واحد کے علاوہ کسی کی عبادت نہیں کریں گے۔

اب صورت حال یہ ہے کہ ہندوؤں کے متون مقدسہ میں سے سب سے زیادہ پڑھا جانے والا اور سب سے مقبول عام'' بھگود گیتا'' ہے۔ اگر آپ بھگود گیتا کا مطالعہ کریں تو اس میں آپ کو یہ بیان بھی ملے گا؟

" اور وہ لوگ جن کی عقل وقہم مادی خواہشات سلب کر پکل ہیں، وہ جھوٹے خدا دَل کی عبادت کرتے ہیں۔ ایک حقیقی خدا کے علاوہ۔ " (۱۳۷۷) ای طرح اگر آپ اپنشد کی مطالعہ کریں تو آپ چندوگیدا پنشد میں لکھا ہوا پائیں مجے کہ؛ دخدا ایک ہی ہے، دوسرا کوئی نہیں۔ " (جلداول، حصد دوم، باب۲)

"اس ایک کے علاوہ کوئی خدانہیں اور وہ کس سے پیدا بھی نہیں ہوا۔"

(سويتاسوترااينشد)

"ال جيبا کو کئ بھی تھیں۔" (سويتا سور اا پنشد)

"اس کی کوئی صورت نہیں ہے، اس کوکوئی نہیں دیکوسکتا۔" (سویتاسور ااپشد) ای طرح ہندومت کے متونِ مقدسہ میں سے مقدس ترین ویدوں کو تصور کیا جاتا

ہے۔ بنیادی طور پر چاروید ہیں:

اگرآب ان ويدول كامطالعه كرين أو ان من آب كواس فتم كے بيانات مليس مع:

''اس کا کوئی عکس نہیں ہے۔'' (یجروید)

"وه جسمانیت سے پاک اور خالص ہے۔" (یجروید)

اور يجرويد كى اكل بى سطر ميں يه بيان بھى موجود ہے:

'' جولوگ اسمهوتی کی بوجا کرتے ہیں وہ اندھیرے میں داخل ہور ہے

يں۔" (يرويد)

'' اسمحوتی'' سے مراد قدرتی مظاہر مثلاً آگ، پانی اور ہوا دغیرہ ہیں۔آگے مزید سے کہا جاتا ہے:

" اور جولوگ اسم معوتی کی پوجا کرتے ہیں وہ اس سے زیادہ اند جرے میں داخل ہور ہے ہیں۔" ( یجردید )

اسم محوتی سے مراد ہے انسان کی بنائی ہوئی چیزیں مثلاً میز، کرسیاں دغیرہ۔ انسان کے بنائے ہوئے جیزی مثلاً میز، کرسیاں دغیرہ۔ انسان کے بنائے ہوئے بت بھی اس میں شامل میں۔ ای طرح آگر آپ اتھروید کا مطالعہ کریں تو اس میں بھی آپ کواس تم کے بیانات ملیں گے:

"اور بلاشبه عظمت خدائے عظیم ہی کے لیے ہے۔" (اتحروید) ویدوں میں سے مقدل ترین" رگ وید" کو سمجھا جاتا ہے۔ "سادھواور نیک لوگ خدائے عظیم کوئی ناموں سے پکارتے ہیں۔"

ا 🗀 🕬 (رگ وید)

رگ وید میں خدائے عظیم کی کئی صفات بیان کی گئی ہیں اور اس کے لیے کئی نام استعال کیے گئے ہیں، ان میں سے ایک' برها'' ہے۔

اگرآپ برهما کا انگریزی ترجمه کریں تو وہ ہوگا؛ ..... Creator

اوراگرآپ برهما کا عربی ترجمه کریں تو وہ ہوگا؛ ..... خالق

ہم مسلمانوں کو اس بات پر کوئی اعتراض نہیں ہوگا کہ کوئی خدائے عظیم کو خالق کہہ کر پکارتا ہے یا Creator کہہ کر یا برھا کہہ کر لیکن اگر کوئی کے کہ برھا وہ خداہے جس کے

چارسر ہیں اور ہرسر پرایک تاج ہے، تو ہم مسلمان اس بات پر شدید اعتراض کریں ہے۔ مزید برآ ل سے بات سویتاسوتر ااپنشد کے بھی خلاف جائے گی جس میں کہا گیا ہے:

'' کوئی اس سے مشابہ نہیں ہے۔''

لیکن آپ برها کوایک معین تشبهید دے رہے ہیں۔

ای طرح رگ وید میں خدا کو وشنو کہد کر بھی پکارا گیا ہے۔ یہ بھی ایک خوبصورت نام ہے جس کا انگریزی ترجمہ ہوگا" رب"۔

ہم مسلمانوں کواس بات پر کوئی اعتراض نہیں ہوگا کہ خدائے واحد کورب یا Sustainer یا وشنو کہ کر نگارا جائے۔لیکن اس وقت یقینا ہمیں شدید اعتراض ہوگا جب کہا جائے کہ وشنو وہ خدا ہے جس کے چار ہاتھ ہیں۔اس کے ایک ہاتھ میں '' چکر'' ہے، ایک ہاتھ میں کنول کا پھول ہے۔اس قتم کے بیانات سے ہم قطعاً اتفاق نہیں کریں گے۔

مزید برآں یہ بات کرنے والے ویدوں کے اس ارشاد کی بھی مخالفت کریں گے کہ ''اس کا کوئی عکس نہیں ہے۔'' کیوں کہ اس طرح وہ خدا کا عکس ایک معین شبیہ کی صورت میں پیش کررہے ہیں۔رگ ویدیس یہ بھی کہا گیاہے: میں پیش کررہے ہیں۔رگ ویدیس یہ بھی کہا گیاہے:

'' جملة تحریفیں اس کے لیے ہیں اور وہی پوجا کے لایق ہے۔'' (رگ وید) '' بھگوان ایک ہی ہے، دوسرانہیں ہے،نہیں ہے،نہیں ہے، ذرا بھی نہیں ہے۔'' (رگ دید)

گویا خود ہندومت کے متون مقدسہ پڑھ کر ہی ہندو ندہب کے حقیق عقاید کو سمجما جاسکتا ہے اور یول ہندومت کے تقویر خدا کی تفہیم ممکن ہے۔

اب ہم آتے ہیں یہودیت کے نصور خدا کی جانب۔اگر آپ عہد نامہ ُ عثیق کا مطالعہ کریں تو اس میں آپ کومندرجہ ذیل آیات ملیں گی۔

" قدوس، قدوس، قدوس رب الافواج ہے۔ساری زمین اس کے جلال سے معمور ہے۔" (یسعیاہ: ۱۸۴)

'' میں ہی یہوواہ ہوں اور میر ہے سوا کوئی بچانے والانہیں۔'' (یسعیاہ: ۱۱ر۳۳) '' میں ہی خداوند ہوں اور کوئی نہیں۔میرے سوا کوئی خدانہیں۔''

(يسعياه: ٥١٥٥)

" ياد كردكه من خدا مول اوركوكى دوسرانيس، من خدا مول اور مجه ساكوكى

نبین-" (یسعیاه:۹۷۲۹)

میرے حضور تو غیر معبودوں کو نہ مانتا۔ تو اپنے لیے کوئی تراشی ہوئی مورت نہ بنانا۔ نہ
کی چیز کی صورت بنانا جواو پر آسان بی یا پیچے زمین بیں یا زمین کے پیچے پانی میں ہے۔
تو ان کے آگے بحدہ نہ کرنا اور نہ ان کی عباوت کرنا کیوں کہ بیں خداوند تیرا خدا، غیور خدا
ہوں۔ (خروج: ۵۔ ۲۰/۷)

یوں عہد نامد قدیم کا مطالعہ کرئے آپ یہودیت بیل خداکا تصور الجی طرح سجھ سکتے ہیں۔

لہذا ہم یدد یکھنے بیل تن بجانب ہیں کہ یہودیت کے تصور خداکو سجھنے کے لیے ضروری کے داسے پرانے عہد نامے سے ہی سمجھا جائے۔ مسیحیت کے تصویر خدا پر بات کرنے سے بیل میں یہ داختی کرنا بھی ضروری سجھتا ہوں کہ خود عیسائیت کے علاوہ ، اسلام دنیا کا واحد فہرب ہے جس ہیں حضرت عیسیٰ عَلَیْتُ پر ایمان لا نا بنیادی عقاید میں شامل ہے ۔ کوئی مسلمان ، اس وقت تک مسلمان ہو ہی نہیں سکتا جب تک وہ حضرت عیسیٰ عَلیْتُ کو اللہ کا نبی تشلیم نہ کرے۔ ہم انھیں سے علیا اور یہ عقیدہ رکھتے ہیں کہ ان کی پیدایش مجوزاتی طور پر ہوئی تھی۔ وہ اللہ تعالی کے اولوالعزم پیغیروں میں سے ایک ہوئی تھے۔ اللہ تعالی نے افسی مجرزات عطا فر مائے تھے۔ وہ اللہ کے اولوالعزم پیغیروں میں سے ایک سے ایک تھے۔ اللہ تعالی نے انھیں مجرزات عطا فر مائے تھے۔ وہ اللہ کے اولوالعزم پیغیروں کو ٹھیک کر نے تھے۔ اللہ تعالی نے انھوں کی بینائی لوٹا دیتے تھے۔ یہاں تک کہ اللہ تعالی کے عقیدہ رکھتے نیں کہ دوری کو تھے۔ اللہ تعالی کے عقیدہ رکھتے نیں گئی کہ عقیدہ رکھتے نیں کہ دوری کو تھے۔ یہاں تک کہ اللہ تعالی کے عقیدہ رکھتے ہیں کہ دوری کو تیں کہ دوری کو تھے۔ یہاں تک کہ اللہ تعالی کے عقیدہ رکھتے ہیں کہ دوری کی تھے۔ یہاں تک دوری کیا گا الو ہیت کا دوری کی کے عقیدہ رکھتے ہیں کہ دوری کی کے خدائی میں شریک ہونے کا یا الو ہیت کا دوری کی کیا تھا۔

حالانکداگر آپ انجیل کا مطالعہ کریں تو پوری انجیل میں کہیں بھی آپ کوکوئی ایسا بیان نہیں طعے گا جس میں حضرت عیسلی مَلِین الوہیت کا دعویٰ کیا ہویا یہ کہا ہوکہ میری عبادت کرو۔ انجیل میں تو حضرت عیسلی مَلِین اللہ کے اس تم کے ارشادات ملتے ہیں: ''اگرتم مجھ سے محبت رکھتے تو اس بات سے خوش ہوتے کہ میں باپ کے پاس

20

جاتا ہوں کیوں کہ باپ جھے ہوا ہے۔' [یوحنا ۱۳:۲۸]
''میراباپ سب سے بڑا ہے۔' [یوحنا ۱۰:۳۹]
''میں خداکی روح کی مدد سے بدروحوں کو نکالیا ہوں۔' [متی ۱۲:۲۸]
''میں بدروحوں کوخداکی قدرت سے نکالیا ہوں۔' [لوقا ۱۲:۱۸]
''میں اپنے آپ سے کچھیں کرسکیا ،جیسا سنتا ہوں عدالت کرتا ہوں اور میری عدالت راست ہے کیوں کہ میں اپنی مرضی سے نہیں بلکہ اپنے جھینے والے کی عدالت راست ہے کیوں کہ میں اپنی مرضی سے نہیں بلکہ اپنے جھینے والے کی

مرضی سے چاہتا ہوں۔'' [بیدتا ۵:۳۰]

اگر کوئی یہ کہے کہ میں اپنی مرضی نہیں چاہتا بلکہ خدا کی مرضی چاہتا ہوں تو یہ
درحقیقت''اپنی مرضی کواللہ کی رضا کے تالح کر دینا ہے۔'' اور اگر اس کا عربی ترجمہ ایک لفظ
میں کیا جائے تو وہ لفظ ہوگا''اسلام''۔ وہخض جواپنی مرضی اورخواہش کواللہ تبارک وتعالیٰ کی

رضا کے تابع کر دیتاہے،مسلمان کہلاتا ہے۔

حدرت عیلی ملید ایجے یہ بہلے کے انبیائے کرام کی شریعتیں فتم کرنے کے لیے تشریف نہیں لائے تھے۔ حضرت تشریف نہیں لائے تھے۔ حضرت عبلی ملید اور مقبقت وہ ان کی تعمد این کے لیے آئے تھے۔ حضرت عبلی ملید خود فرماتے ہیں:

" بینہ جھوکہ میں توریت یا نبیوں کی کتابوں کو منسوخ کرنے آیا ہوں، منسوخ کرنے نہیں بلکہ پوراکرنے آیا ہوں۔ کیوں کہ میں تم سے بچ کہتا ہوں کہ جب تک آسان اور زمین ٹل نہ جا کیں ، ایک نقطہ یا ایک شوشہ توریت سے ہرگز نہ طلح گا۔ جب تک سب کچھ پورا نہ ہو جائے ، پس جو کوئی ان چھوٹے سے چھوٹے صکموں میں سے بھی کسی کو توڑے گا اور بھی آ دمیوں کو سکھائے گا ، وہ آسان کی بادشاہی میں سب سے چھوٹا کہلائے گالیکن جوان پڑمل کرے گا اور اس کی بادشاہی میں سب سے جھوٹا کہلائے گالیکن جوان پڑمل کرے گا اور کہتا ہوں کہ قارم کے اس کی بادشاہی میں بڑا کہلائے گا۔ کیوں کہ میں تم سے کہتا ہوں کہ اگر تمہاری راست بازی فقیہوں اور فریسیوں کی راست بازی سے بازی فقیہوں اور فریسیوں کی راست بازی سے

زیادہ نہ ہوگی تو تم آ سان کی ہادشاہی میں ہر گز داخل نہ ہو گے۔''

[متی،۱۷،۲۱:۵]

ای طرح حضرت عیسلی مَلِیْلا نے مجھی بید دعویٰ نہیں کیا کہ وہ خود خدا ہیں بلکہ ہمیشہ یہی فرماتے رہے کہ خدانے انھیں بھیجا ہے۔ یوحنا کی انجیل میں آتا ہے:

"اور جو كلام تم سنته مووه ميرانبين بلكه باپ كا به جس نے مجھے بھيجا ہے۔"

[אַכן או:או]

"اور ہمیشہ کی زندگی میہ کہ وہ تھھ خدائے واحد اور برحق کو اور ایوع می کو جھے تھے کو جھے تھے کو جھے تھے کو جھے تا

''اے اسرائیلیو! بیہ با تنس سنو کہ یسوع ناصری ایک شخص تھا جس کا خدا کی طرف سے ہوناتم پران مجزوں اور عجیب کا موں اور نشانوں سے ثابت ہوا جوخدا نے اس کی معرفت تم میں دکھائے، چنانچیتم آپ ہی جانتے ہو۔''[اعمال۲:۲] جب حضرت مونی مَالِين سے بوچھا گيا کہ پہلا تھم کيا ہے، تو انھوں نے وہی جواب ديا جو حضرت مونی مَالِين نے دیا تھا:

''اے اسرائیل سن! خداوند ہمارا خدا ایک بی خدادند ہے۔''[مرض ۱۲:۲۹] آپ نے ویکھا کہ عیسائیت میں تصور خدا کو سیھنے کے لیے انجیل کا مطالعہ کس قدر ضروری ہے۔ گویا انجیل کا مطالعہ کیے بغیر عیسائیت کے تصور خدا کو سیمنامکن نہیں۔

اب ہم اسلام کی طرف آ نے ہیں اور دیکھتے ہیں کہ اسلام میں خدا کا تصور کیا ہے؟ اسلام کے تصور خدا کے بارے میں گئی سوالات کا بہترین جواب قرآن مجدد کی سور وَاخلاص میں موجود ہے: قُلُ هُوَ اللَّهُ اَحَدٌ ٥ اَللَّهُ المصَّمَدُ ٥ لَمْ يَلِدُ وَلَمْ يُولَدُ ٥ وَلَمْ يَكُنُ لَّـهُ كُفُوًا اَحَدٌ ٥ مَنْ مَا يَكُنُ لَّـهُ كُفُوًا اَحَدٌ ٥

''کہووہ اللہ ہے ، یکتا۔

اللهسب سے بے نیاز ہے اورسب اس کے عماج ہیں

نداس کی کوئی اولا دہے اور نہ دہ کسی کی اولا داور کوئی اس کا ہم سر نہیں ہے۔'' پیسور قداسلام میں خدا کا تصور ، اللہ تعالیٰ کا تصور چارسطروں میں چیش کر دیتی ہے۔ اب جو کوئی بھی خدائی کا دعویٰ کرے اس کو ان چارسطروں میں موجود معیار پر پورا اتر تا ہو گا۔اگروہ ان شرائط پر پورا اُتر تا ہے تو پھر ہم مسلمان اسے خداتشلیم کر سکتے ہیں۔

> رط: قُلُ هُوَ اللَّهُ أَحَدُ كَهِ كَهُوكَهُ وهُ اللهِ عِنْ كَمَا مِحَ اللَّهُ اللَّهُ أَحَدُ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ

> > دوسري شرط:

تېلىشرط:

أللهُ الصَّمَدُ ووب نياز ج،

تیری شرط ہے: لَمْ یَلِدُ وَلَمْ یُولَدُ نَاسے کوئی پیدا ہوا ہے اور ندوہ کی سے پیدا ہوا ہے۔

چقی شرط بیہ ب وَلَمْ نِهُی مُلِ مُنْ اَلَهُ مُنْ اِلَّا اَحَدُ مِنْ اِلْ اِلْمَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ

وَلَمْ بَكِنْ لَهُ عَلَوْ الْحَدِ الْحِدِ الْحِدِ الْحِدِ الْحَدِ اللَّهِ اللَّهُ الل

پر پورا اس مہم پہلے بھی وضاحت کر پچے ہیں ، حقیقی عالمی بھائی چارے کے قیام کے لیے جیسا کہ ہم پہلے بھی وضاحت کر پچے ہیں ، حقیقی عالمی بھائی چارے کے قیام کے لیے لازم ہے کہ سب ایک ہی خدائے واحد پر ایمان رکھیں ۔ لہذا اگر خدائی کا کوئی اعتراض نہیں ۔ چار سطری تعریف پر پورا اُرْ تا ہے تو ہمیں اس کا دعویٰ تسلیم کرنے پر کوئی اعتراض نہیں ۔ آپے آپ جانے ہیں کہ بہت سے لوگ خدائی کے جھوٹے دعوے کرتے رہے ہیں ۔ آپے و کھتے ہیں کہ کیا ایسے لوگ اس امتحان پر پورے اُرْ سکتے ہیں؟

ایسے لوگوں میں سے ایک شخص گرور جہنش تھا۔ آپ کو علم ہے کہ بعض لوگ رجینش کو خدا
مانتے ہیں۔ میری ایک تقریر کے بعد سوال و جواب کے وقفے کے دورا ن میں ایک ہندو
دوست نے کہا کہ ' ہم بھگوان رجینش کو خدا نہیں مانتے۔'' میں نے اسے بتایا کہ جھے بھی اس
بات سے اتفاق ہے۔ میں ہندومت کے متون مقد سہ کا مطالعہ کر چکا ہوں۔ ان میں کہیں
بھی یہنیں لکھا ہوا کہ بھگوان رجینش خدا ہے۔ میں نے جو بات کی تھی وہ یتھی کہ ' بعض لوگ
بھگوان رجینش کو خدا مانے ہیں۔ میں اچھی طرح جانبا ہول کہ تمام ہندوؤں کا بی عقیدہ نہیں۔
بھگوان رجینش کو خدا مانے ہیں۔ میں اچھی طرح جانبا ہول کہ تمام ہندوؤں کا بی عقیدہ نہیں۔
بہر صال ہم ان لوگوں کے دعوے کا تجزیہ کرتے ہیں جن کا کہنا ہے کہ بھگوان رجینش خدا
ہے۔ بہلی شرط ، بہلا امتحان جس پر اسے پورا اُر تا ہوگا وہ ہے:

هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ووالله بِ يَمْرَابٍ

کیا بھگوان رجنیش ایک اور یکتا ہے؟ ہم جانتے ہیں کہاس جیسے بہت سے لوگ موجود ہیں جو خدائی کا دعویٰ کرتے ہیں فیصوصاً ہندوستان میں ایسے بہت سے لوگ موجود ہیں۔سو وہ یکتا کیسے ہوا؟

لیکن اس کے بیرد کار اصرار کریں گے کہ وہ ایک ہی تھا لہذا ہم اگل شرط کی طرف برھنے ہیں، دوسری شرط ہے:

اللَّهُ الصَّمَدُ وه بنياز باورسباس كفتاح بير-

کیارجینش بے نیاز تھا؟ کیا دہ کی کامخان نہیں تھا؟ اس کی سوائح پڑھنے والے جائے پی کددہ دے کا مریض تھا۔ شدید کر درد کا شکار رہتا تھا اور ذیا بیطس کا بھی مریض تھا۔ اس نے یہ بھی کہا کہ جب امریکہ میں اسے گرفتار کیا گیا تھا تو دوران گرفتاری اسے زہر بھی دیا گیا۔ ذرااندازہ لگا ہے یہا چھی بے نیازی ہے کہ خدا کو زہر دیا جارہا ہے۔

تيسراامتحان جس پراہے پورا اُتر ناموگا، يہے:

کَمْ یَلِدُ وَکَمْ یُوکَدُ ناس سے کوئی پیدا ہوا ہے اور نہ وہ کی سے پیدا ہوا ہے۔
لیکن رجیش کے بارے میں ہم سب جانتے ہیں کہ دہ مدھیہ پردیش میں پیدا ہوا تھا۔اس

کا باب بھی تھا۔اس کی ماں بھی تھی۔اس کے والدین بعد میں اس کے بیروکار بن گئے تھے۔ ا ۱۹۸۱ء میں وہ امریکہ گیا اور ہزار ہا امریکیوں کو اپنامغتقد کرنے میں کامیاب ہو گیا۔ بالآخراس نے امریکہ میں اپناایک بورا گاؤں بسالیا جس کا نام رجینش بورم تھا۔ بعد میں امریکہ کی حکومت نے اے گرفار کر کے جیل جھیج دیا اور ۱۹۸۵ء میں اے امریکہ بدر کر دیا گیا۔

۱۹۸۵ء میں وہ ہندوستان واپس پہنچا۔ یہاں اس نے پونا شہر میں اپنا ایک مرکز قایم كرليا- بيمركز ' اوشوكميون' كهلاتا ہے۔اگر آپ كو وہاں جانے كا اتفاق ہوتو وہاں لكھا ہوا ر جنیش کا کتبه ضرور پڑھیے۔ایک پھر پریہ عبارت تحریہے:

د محكوان رجني**ش** 

اوشورجنیش، نه بھی پیدا ہوااور نہ بھی مرا

البنة اس نے اا دمبرا ١٩٣١ء ہے ١٩ جؤري ١٩٩٥ء تک اس زمین کا ایک دورہ کیا۔" ال تحرير من وه ميه بتانا مجول مح بين كه ١٦ مما لك في جنيش كوويزادييز سا أكاركرويا تعابة ذرااندازولا المين فيزيداد نيا كادوره كرر ما مادرات باسبورث ادرويزول كي ضرورت م

آخرى امتحان بيے كه

وَلَمْ يَكُنُ لَّهُ كُفُواً أَحَدٌ اور كُولَى اس كالم مرتيس

' بیشرط بھی الی مشکل ہے کہ سوائے خدائے بزرگ و برتر کے کوئی بھی اس پر پورانہیں أترسكا \_اكرآب خدا كانقابل دنيا كي كمي بهي شے بي كياں توان كاصاف صاف مطلب

ير بواكه ووخدائيس بـ

مثال کے طور پر فرض میجیے کو کی مخص کہتا ہے کہ خدا آ رمالا شوارز بیگرے ہزار گنا زیادہ طاقت ورے۔ آرملڈ کوتو آپ جانے ہوں کے جے دیاد کا سب سے طاقت ورقض سمجا جاتا ہے۔ جے مسر یو نیورس کا خطاب دیا گیا ہے۔ تو اگر کوئی بیکہتا ہے کہ خدا آربلد شوارزیگرے یا کنگ کا تگ ہے یا دارا عکم سے یا کسی اور سے ایک بزار گنا طاقت ور ہے یا وس لا كھ كنا طانت ورب، تووه خداكا تقابل حكوق برراب اوروه جس كا تقابل موسك، خدانہیں ہوسکا۔ چاہے لا کھوں گنا کا فرق ہویا کروڑوں گنا کا ،لیکن اگر تقایل ممکن ہے تو اس کا مطلب ہے کہ آپ خدا کا ذکر نہیں کر رہے۔۔خدا کا تقابل اس دنیا کی کسی بھی چیز سے نہیں ہوسکا۔

قرآن جِيد جويزان الهيات باس بارے من جميں بتاتا ب: قُلِ ادْعُوا اللّٰهَ اَوِادْعُوا الرَّحُمٰنَ آيَّامًا تَدْعُوا فَلَهُ الْاَسْمَآءُ الْحُسُنَى فَلِ ادْعُوا اللّٰهَ اَوِادْعُوا الرَّحُمٰنَ آيًّامًا تَدْعُوا فَلَهُ الْاَسْمَآءُ الْحُسُنَى (١١٠)

''اے نی ان سے کہواللہ کہہ کر پکار دیا رخمٰن کہہ کر، جس نام سے بھی پکار و،اس کے لیے سب اچھے ہی نام ہیں۔''

آپ الله سجانہ و تعالی کوکس بھی نام سے پکار سکتے ہیں لیکن شرط بھی ہے کہ یہ نام خوبصورت ہونا چاہے۔ ایدی اس خوبصورت ہونا چاہے اور اسے من کر آپ کے ذہمن میں کوئی تصویر نہیں بنی چاہے۔ ایدی اس نام کے ساتھ کوئی شبیہ وابستہ نہیں ہونی چاہے۔ قرآن مجید میں الله تعالی کے لیے ۱۹۹سائے حسنہ استعال ہوئے ہیں جیسے الرحمان ، الرحیم۔

ہم مسلمان خدا کے لیے لفظ''انٹ'' استعالی کرتے ہیں۔ خدایا اگریزی کے لفظ God استہ ہیں۔ خدایا اگریزی کے لفظ God کے بجائے ہم کمی بھی زبان میں عربی کے لفظ''اللہ'' کو ترجے دیتے ہیں۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ اگریزی لفظ محصل کے ساتھ بہت سے دیگر الفاظ بھی وابستہ ہیں جن کی وجہ سے اس کے معانی میں بہت می تبدیلیاں ممکن ہیں۔ مثال کے طور پر اگر آپ اس لفظ کے آخر میں حرف معانی میں بہت می تبدیلیاں ممکن ہیں۔ مثال کے طور پر اگر آپ اس لفظ کے آخر میں جو اللہ 'S'' لگا دیں تو یہ جمع بمن جائے گی'' Gods'' لیکن خدا کے لفظ کی جمع ممکن ہی نہیں اور اللہ لفظ کی کوئی جمع ہمکن ہی نہیں۔

ای طرح اگرآپ God کے آخر میں 'dess' کا دیں تو یہ لفظ مؤنث بن جائے گا یعنی Goddess جس کے معنی ہول گے مؤنث خدا۔ لیکن اللہ تعالیٰ کے ساتھ جنس کا کوئی تصور وابستہ نہیں ہے۔ نہ فدکر اور نہ مؤنث۔ اس لحاظ سے بھی عربی لفظ اللہ بہتر ہے کیونکہ اس لفظ کے ساتھ بھی کوئی تانیٹ وابستہ نہیں ہے۔ یہ ایک منفر دلفظ ہے۔ اگرآپ لفظ God کے ساتھ Father لگا دیں تو یہ Godfather بن جائےگا۔
آپ کہتے ہیں فلال جو ہے وہ فلال کا گا ڈ فادر ہے بینی سر پرست ہے۔لیکن اللہ کے ساتھ کوئی ایسا لفظ نہیں گے۔ ای طرح کوئی ایسا لفظ نہیں گے۔ ای طرح Mother یا ''اللہ ابا'' کوئی لفظ نہیں ہے۔ ای طرح اگرآپ Godmother کا دیں تو Godmother کی نہائے گا لیکن دوسری طرف Allah-Mother یا ''اللہ امی'' کوئی لفظ نہیں ہے۔ اس لحاظ سے بھی لفظ ''اللہ'' اللہ ایک منفر دافظ ہے۔

یکی نہیں ، اگر آپ لفظ God سے پہلے Tin لگا دیں تو یہ لفظ Tin-God بن جائے گا یعنی جھوٹا یا جعلی خدا لیکن اسلام میں آپ کواس تنم کا کوئی لفظ نہیں ملے گا۔ اللہ ایک ایسالفظ ہے جس کے ساتھ اس تنم کے ساتھ اور لاحقے لگ ہی نہیں سکتے۔

ندکورہ اسباب کی بنا پر ہم مسلمان انگریزی لفظ God کے بجائے عربی لفظ اللہ کو ترجی دیے ہیں۔ البتہ اگر پچھ مسلمان اس لیے اللہ کے بجائے God کا لفظ استعمال کرتے ہیں کہ جو غیر مسلم'' اللہ' کے تصور کوئیں سیجھتے وہ ان کی بات بچھ کیس تو جھے اس پر کوئی اعتراض نہیں ہے۔ لیکن بہر حال اسلام میں ترجیح، بہتر لفظ لیعنی اللہ کو ہی حاصل ہے ، انگریزی لفظ God کوئیں۔

اسلام میں حقیق بھائی جارے کا تصور محض اُ فقی نہیں عمودی بھی ہے۔ یعنی اسلام محض اتنا ای نہیں کرتا کہ تمام علاقوں کے رہنے والے تمام انسانوں کے مابین بھائی چارے کا تصور دے بلکہ اس سے بھی ایک قدم آگے جاتا ہے۔ عمودی تصور سے مرادیہ ہے کہ ہم سے پہلے گررنے والے لوگ اور بعد میں آنے والے لوگ بھی ہمارے بھائی ہیں۔

ماضی میں اس زمین پررہنے والے لوگ اور ہم جوآج اس زمین پر زندہ ہیں ورحقیقت ایک ہی قوم سے ، ایک ہی اُمت سے تعلق رکھتے ہیں۔ یہ ایمان کا تعلق ہے۔ یہ وہ بھائی چارہ ہے جو ایمان باللہ کے نتیج میں پیدا ہوتا ہے۔ اس طرح بھائی چارے کا ایک عمودی تصور ہمارے سامنے آتا ہے۔ یہ ایمانی بھائی چارہ ہے جو زمانی بھی ہے اور مکانی بھی۔

7

د نیا کے تمام نداہب میں کسی ایک خالق پر ایمان کو بنیادی حیثیت حاصل ہے۔

اگر آپ غور کریں تو حقیقی بھائی چارہ ای صورت میں پیدا ہوسکتا ہے اور دنیا بھر میں تا کہ میں تا کہ میں تا کہ جب تمام لوگ ایک ہی خدا پر ایمان رکھیں ، ایک خالق اور ایک ما لک پر ایمان رکھیں ۔ اس طرح بھائی چارے کا جورشتہ وجود میں آئے گا وہ خون کے رشتے ہے بھی زیادہ مضبوط اور زیادہ اہم ہوگا۔

میں نے پہلے عرض کیا کہ اسلام ہمیں والدین کی فرماں برداری کا تھم دیتا ہے۔ قرآن مجید میں ارشاد باری تعالی ہے:

وَ قَصْلَى رَبُّكَ اللَّا تَعُبُدُوا إِلَّا إِيَّاهُ وَ بِالْوَالِلَيْنِ اِحْسَانًا إِمَّا يَبُلُغَنَّ عِنْدَكَ الْكِبَرَ اَحَدُهُمَا أَوْ كِلْهُمَا فَلَا تَقُلُ لَّهُمَا أَلَيْ وَ لَا تَنْهَرُ عِنْدَكَ الْكُبَرَ اَحَدُهُمَا أَوْ كِلْهُمَا فَلَا تَقُلُ لَهُمَا جَنَاحَ اللَّلِ مِنَ هُمَا وَ قُلُ لَّهُمَا جَنَاحَ اللَّلِ مِنَ هُمَا وَقُلُ لَهُمَا جَنَاحَ اللَّلِ مِنَ الرَّحُمُهُمَا كَمَا رَبَّينِي صَغِيرُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الْمُولِ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُولِ الْمُحْدَى اللَّهُ الْمُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُ الْمُ الْمُلْ الْهُ الْمُحْدَى اللَّهُ الْمُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُحْلِلَ اللَّهُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُولِ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلِى اللَّهُ الْمُعْلِى اللَّهُ الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَى الْمُعْلِى الْمُعْلَى الْمُعْلِى الْمُعْلِى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْل

مندرجہ بالا آیات کی روشی میں والدین کوعزت، احترام اور محبت دیتا ہرمسلمان کا اُل ہے لیکن اس کے باوجود ایک چیز الیمی ہے جس میں والدین کا حکم بھی نہیں مانا جا سکتا۔ روُلقمان میں ارشاد ہوتا ہے:

وَ إِنْ جَاهَدُكَ عَلَى آنُ تُشُرِكَ بِي مَالَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ فَكَلا تُطِعُهُمَا وَصَاحِبُهُمَا فِي الدُّنْيَا مَعُرُوفًا وَالتَّبِعُ سَبِيْلَ مَنُ آنَابَ إِلَى لَمُ

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

٣٣

نُمَّ إِلَى مَوْجِعُكُمُ فَانْجِنْكُمُ بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونْ ٥ (١٣: ١٥)

"لكن اگروه تح پر دباؤ واليس كه مير ب ساتھ توكى اينے كوشريك كر بي جي تو نہيں جانا تو ان كى بات ہر گزند مان و نيا ميں ان كے ساتھ نيك برتاؤ كرتا دو بيا ميں ان كے ساتھ نيك برتاؤ كرتا دو يا ميں جان في ميرى طرف رجوع كيا ہے۔ بهر تم سب كو بلنا ميرى الرف ہے ،اس وقت ميں تمہيں بتا ووں گا كرتم كيے على كرتے دہے ہو۔"

گویا والدین کی اطاعت جو کہ ایک لازمی امر ہے، ان کی اجازت بھی وہیں تک ہے جہاں تک وہ اللہ تعالیٰ کے احکامات ہی برتر ہیں اور جہاں تک وہ اللہ تعالیٰ کے احکامات ہی برتر ہیں اور جہال دونوں احکام میں نکرا دَ ہو وہاں آپ اللہ کا تھم می مانیں گے۔ ای طرح ایمان اور عقیدے کی بنیاد پر بننے والا بھائی چارہ ہی حقیق بھائی چارہ ہے۔ ایمان کا رشتہ خون کے رشتے سے برتر ہے۔ قرآن مجید جمیل ہتاتا ہے:

"اے نی اکہ دو کہ اگر تمہارے باپ اور تمہارے بیٹے اور تمہارے بھائی اور تمہارے بھائی اور تمہاری بیویاں اور تمہارے عزیز وا قارب اور تمہارے وہ مال جوتم نے کمائے بیں اور تمہارے وہ کاروبار جن کے مائد پڑ جانے کا تم کوخوف ہے اور تمہارے وہ گھر جوتم کو پہند ہیں، تم کو اللہ اور اس کے رسول اور اس کی راہ میں جہاد سے عزیز تربیں تو انتظار کرو، یہاں تک کہ اللہ اپنا فیصلہ تمہارے سامنے لے آئے اور اللہ فاس لوگوں کی رہنمائی ٹمیں کرتا۔"

ال آیت مبارکہ یں اللہ تعالی دریافت کرر ہا ہے کہ بتا دَاورسوچو تبہاری ترجیات کیا میں؟ کیا تمہیں اپنے بیٹے عزیز ہیں؟ یا تمہیں اپنے والدین عزیز ہیں؟ یا تمہارے زوج؟ (زوج کالفظ شوہر کے حق میں بیوی کے لیے اور بیوی کے حق میں شوہر کے لیے استعال ہوتا ہے، اگریزی لفظ Spouse کے معنوں میں) یا دیگر عزیز وا قارب؟

اس کے بعد مزید ارشاد ہوتا ہے کہ کیا تہماری ترجی مال و دولت ، کاروبار اور جائیداد ہے؟ کیا یہ تمام چیزیں تنہیں زیادہ پہند ہیں ، اگرتم ان چیزوں کو اللہ اور اس کے رسول اور اللہ کی راہ میں جہاد کرنے کے مقابلے میں زیادہ عزیز جانع ہوتو پھر اللہ کے نیفلے یعنی اپنی مزاکا انتظار کرو۔

پتہ یہ چلا کہ اگر والدین کسی غلط کام کا تھم دیں جس سے اللہ اور اس کے رسول نے منع قرمایا ہوتو اس کام کا کرنا جائز نہیں۔ والدین یا اولا دیا ہوی یا دیگر کسی رشتہ وار کی محبت میں چوری کرنا ، بے ایمانی کرنا ، رشوت لینا ، کسی کے ساتھ زیادتی کرنا ، کسی کوقل کرنا اللہ کے عذاب کا باعث ہو سکتے ہیں۔

ای طرح مال و دولت ، کاروبار ، جائیداد بنانے کی خواہش میں جائز و ناجائز سے لا پرواہوجانا بھی عذاب خداوندی کودعوت دینے والا کام ہے۔

جہاں بات عقیدے اور ایمان کی آئے گی تو خونی رشتے بھی چیچے رہ جائیں گے۔ قرآن مجید میں مزیدارشاد ہوتاہے:

يَّانَّهُا الَّذِيْنَ امْنُوا كُوْنُوا قَوْمِيْنَ بِالْقِسُطِ شُهَدَآءَ لِلَّهِ وَ لَوُ عَلَى الْفُهِ الَّذِيْن انْفُسِكُمُ آوِ الْوَالِدَيْنِ وَ الْآقُوبِيْنَ إِنْ يَكُنْ غَنِيًّا اَوُ فَقِيْرًا فَاللَّهُ اَوْلَى بِهُمَا فَكَ تَتَجُوا الْهَوَى اَنْ تَعُدِلُوا وَ إِنْ تَلُوْا اَوْ تُعُرِضُوا فَإِنَّ اللَّهَ يَهِمَا فَكَلا تَتَّبِعُوا الْهَوَى اَنْ تَعُدِلُوا وَ إِنْ تَلُوْا اَوْ تُعُرِضُوا فَإِنَّ اللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ٥ (٣: ١٣٥)

''اے لوگو! جوایمان لائے ہو، انصاف کے علم بردار اور اللہ کے واسطے گواہ بنو، اگر چہ تمہارے انصاف اور تمہاری گواہی کی زوخود تمہاری اپنی ذات پر یا تمہارے والدین اور رشتہ داروں پر ہی کیوں نہ پڑتی ہو۔فریق معاملہ خواہ مال دار ہو یا غریب اللہ تم سے زیادہ ان کا خیر خواہ ہے۔ لہذا اپنی خواہش نفس کی پیروی میں عدل سے باز نہ رہو۔ اور اگرتم نے لکی لیٹی بات کمی یا سچائی سے پہلو بچایا تو جان رکھو کہ جو بچھتم کرتے ہواللہ کواس کی خبرہے۔''

اس کا مطلب میہ ہوا کہ جب معاملہ عدل وانصاف کا ہو،جس وقت آپ گواہی دینے کے لیے کھڑے ہوں تو صرف مجی گواہی دیں خواہ اس میں آپ کا ذاتی نقصان ہو،خواہ آپ کے والدین یا رشتہ داروں کا نقصان ہو،آپ ہرحال میں سچائی پر قایم رہیں۔

اس سے بھی کوئی فرق نہیں ہڑتا کہ صاحب معاملہ غریب ہے یا امیر کیونکہ اللہ کا قانون سب کے لیے کیساں ہے۔

سوجب بات عدل وانصاف کی آئے گی ، جب معاملہ حق اور سپائی کا ہوگا تو خون کے تمام رشتے فراموش کر دیے جائیں گے۔ کیونکہ بیعقیدہ کا معاملہ ہے اور عقیدے کا رشتہ تمام رشتوں سے برتر ہے۔

عقیدے کے اس رشتے کی اساس اس بھین پر ہے کہ ایک ہی خدائے بزرگ و برتر اس کا نئات کا خالق ہے۔ تمام فداہب فی الاصل اس عقیدے کی تبلغ کرتے ہیں اور جیبا کہ میں نے پہلے آپ کے سامنے قرآن کی آیت پیش کی ، اسلام اس مشتر کہ بات کی طرف آن کی وقت و بتاہے:

قُلُ يَاْهُلَ الْكِنْ بِهِ مَهُنَّا وَ لَا يَتَخِدَ بَعْضَنَا وَ بَيُنَكُمُ الَّا نَعْبُدَ إِلَّا اللهُ وَ لَا يُنْهُدُ اللهُ وَ لَا يُنْهُدُ اللهُ وَ لَا يُشَعِدُ اللهُ وَ لَا يُشَعِدُ اللهُ وَ لَا يُشَعِدُ اللهُ وَ لَا يُشَعِدُ اللهُ وَ لَا يُتَعِدُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَ لَا يَتَعِدُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللّه

نہ بنالے۔''اس دعوت کو تبول کرنے سے اگر وہ منہ موڑیں تو صاف کہہ دو کہ
گواہ رہوہم تو مسلم (صرف اللہ کی بندگی واطاعت کرنے والے) ہیں۔''
اللہ تعالیٰ کی ذات پر صرف ایمان رکھنا کائی نہیں بلکہ عبادت بھی صرف خدائے واحد
اللہ تعالیٰ جائے۔ حقیق عالمی بھائی چارے کا قیام صرف ای صورت ممکن ہے کہ پوری
انسانیت ایک ہی خدائے بزرگ و برتر پر ایمان رکھے اور صرف ای کی عبادت کرے۔
سورۂ انعام میں ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَلَا تَسُبُّوا الَّذِيْنَ يَدُعُونَ مِنْ ذُوْنِ اللَّهِ فَيَسُبُّوا اللَّهَ عَدُوًا بِغَيْرِ عِلْمِ ط ﴾ (١٠٨:٢)

''(اوراے مسلمانو!) بیلوگ اللہ کے سواجن کو پکارتے ہیں انھیں گالیاں نہ دو کہیں ایسا نہ ہو کہ بیشرک ہے آ گے بڑھ کر جہالت کی بنا پراللہ کو گالیاں دینے لگیں۔'' میں اپنی گفتگو کا اختیام قر آن مجید کی اس آیت مبار کہ پر کرنا چا ہوں گا:

☆.....☆.....☆

## حصددوم سوالات وجوابات

www.KitaboSunnat.com

سوال: آپ نے اپنی گفتگو کے دوران میں بھائی چارے کی مختف صورتوں کی وضاحت تو کردی لیکن اسلام میں "کافر" کے تصور کی وضاحت نہیں کی جو کہ بھائی چارے کو نقصان پنچانے والی چیز ہے۔

جواب: بھائی کا سوال یہ ہے کہ میں نے متعدد تصورات کے بارے میں گفتگو کی ، حقیق عالمی بھائی چارے میں گفتگو کی ، حقیق عالمی بھائی چارے کی وضاحت کی اور ساتھ ہی رشتے ، ذات اور عقاید وغیرہ کی بنیا د پر قایم ہونے والے بھائی چارے کی بھی وضاحت کی کہ وہ کس طرح مسائل کا سبب بنتا ہے ، لیکن میں نے '' کافر'' کے تصور پر گفتگونہیں کی۔

میرے بھائی "کافر" عربی زبان کا ایک لفظ ہے جولفظ" کفر" سے نکلا ہے۔ اس لفظ کے معانی کے معنی ہیں چھپانا یا انکار کرنا ،رد کرنا۔ اسلامی تفاظر میں دیکھا جائے تو اس لفظ کے معانی ہیں "کوئی ایبا شخص جواسلامی عقاید کا انکار کرے یا انھیں رد کرے۔" کویا جو شخص اسلام کا انکار کردے اُسے اسلام میں کافر کہا جاتا ہے۔ دوسرے لفظوں میں جو شخص اسلام کے تصویر خدا کا انکار کردے وہ کافر کہلائے گا۔

جہاں تک بھائی چارے کے دیگر تصورات کی بات ہے تو دافعی کئی طرح کے بھائی جارے موجود ہیں مثلاً علاقے کی اور وطن کی بنیاد پر، ہندوستان میں ، پاکستان میں اور امریکہ میں ہر جگدایک وطنی بھائی چارہ موجود ہے۔ بیتمام بھائی چارے عقیدے کی بنیاد پر نہیں بلکہ بعض دیگر تصورات کی بنیاد پر قایم ہوئے ہیں۔ چنانچہ بیت قیق بھائی چارے کو متاثر۔ کرتے ہیں۔ ای طرح ایک کا فروں کا بھائی چارہ بھی ہے جو کفر کی بنیاد پر قایم ہوا ہے۔ یہ کو تقصان دہ ہے۔

کافر کا مطلب ہے اسلام کی حقانیت کا انکار کرنے والا۔ میرے ایک خطاب کے بعد سوالات کے دوران میں ایک صاحب نے کہا کہ مسلمان ہمیں کافر کہد کر گالی کیوں دیتے ہیں؟ اس طرح ہماری اٹا کو میسی پیچتی ہے۔

میں نے انھیں بھی یمی بتایا تھا کہ جناب کا فرعر بی کا لفظ ہے جس کا مطلب ہے اسلام

کی سپائی کا انکار کرنے والا۔ اگر مجھے اس لفظ کا انگریزی ترجمہ کرنا ہوتو میں کہوں گا Non کسپائی کا انکار کرنے و Muslim یعنی جو شخص اسلام کو قبول نہیں کرتا وہ Non Muslim ہے اور عربی میں کہا جائے گا کہ وہ کا فرہے۔

لہذا اگرآپ بید مطالبہ کرتے ہیں کہ نان مسلم کو کافر نہ کہا جائے تو بیک طرح ممکن ہو گا؟ اگر کوئی غیر مسلم بید مطالبہ کرے کہ جھے کافر نہ کہا جائے لینی غیر مسلم نہ کہا جائے تو ہیں یہی کہ سکتا ہوں کہ جناب! آپ اسلام قبول کرلیں تو ہیں خود بخود آپ کو غیر مسلم یعنی کافر کہنا چھوڑ ددں گا۔ کیونکہ کافر اور غیر مسلم میں کوئی فرق تو ہے نہیں۔ بیتو سیدھا سیدھا لفظ Non Muslim کا عربی ترجمہ ہے اور بس۔

أميد ہے كه آپ كوائي سوال كا جواب ل چكا ہوگا۔

☆.....☆.....☆

مسوال: محترم ڈاکٹر ذاکر نائیک صاحب! آپ فرمائے ہیں کہ خداجی وقیوم ہے، تجسیم سے پاک ہے اور اس کا تصور نہیں کیا جاسکتا، اگر ایسا ہے تو مسلمان حج کیوں کرتے ہیں اور وہ ہندوؤں کی طرح مقامات مقدمہ کی عباوت کیوں کرتے ہیں؟

جواب: میرے بھائی نے ایک بہت اچھا سوال پوچھا ہے کہ اگر اسلام کا عقیدہ سے کہ خدا کی تجسیم یا تصور ممکن نہیں اور خدا ان چیزوں سے پاک ہے تو پھر مسلمان دورانِ جج مقاماتِ مقدسہ کی عبادت کیوں کرتے ہیں؟ مقاماتِ مقدسہ سے ان کی مراد کعبہ ہے۔

بھائی! بیا ایک صریح غلط فہی ہے۔ کوئی بھی مسلمان کعبہ کی عبادت قطعاً نہیں کرتا۔
غیر مسلموں میں بالعوم بی غلط فہی پائی جاتی ہے کہ ہم مسلمان کعبہ کی عبادت کرتے ہیں
عالانکہ ابیا ہر گزنہیں ہے۔ ہم صرف اور صرف اللہ تعالیٰ کی عبادت کرتے ہیں جس کو دیکین
اس ونیا میں ممکن نہیں ہے۔ کعبہ ہمارے لیے صرف قبلہ ہے۔ جس کا مطلب ہے ست
اس ونیا میں ممکن نہیں ہے۔ کعبہ ہمارا قبلہ ہے اور قبلے کے تعین کی ضرورت اس لیے ہے کہ ہم مسلمان
اتحاد پر یقین رکھتے ہیں، یکا گلت پر یقین درکھتے ہیں۔ اب فرض بچیے ہم نماز پڑھنے لگے ہیں،
ہوسکتا ہے بچھ لوگ کہیں کہ مغرب کی طرف منہ کر کے نماز پڑھنی چاہیے، پچھ کہیں کہیں شال
ہوسکتا ہے بچھ لوگ کہیں کہ مغرب کی طرف منہ کر کے نماز پڑھنی چاہیے، پچھ کہیں کہیں شال

لبذا چونکہ ہم اتحاد و یکا نگت پر یقین رکھتے ہیں، ای لیے ایک سمت دنیا بھر کے مسلمانوں کے لیے معین کر دی گئی ہے کہ بھیشدای سمت لین قبلے کی سمت رُخ کر کے نماز پڑھی جائے ۔قبلہ یا کعبر محض ایک سمت ہے، ہم اس کی عبادت قطعاً نہیں کرتے۔

دنیا کا نقشہ سب سے پہلے مسلمانوں نے بنایا تھا۔ مسلمانوں کے بنائے ہوئے نقشے میں قطب جنوبی کواوپر اور قطب شالی کو نیچے رکھا گیا تھا۔ اس نقشے کی رُوسے کعبد دنیا کے مرکز میں واقع تھا۔ بعد ازاں جب مغربی سائنس دانوں نے دنیا کا نقشہ تیار کیا تو انھوں نے اس کا رُخ اُلٹ دیا بینی قطب شالی کو اوپر کر دیا اور قطب جنوبی کو نیچے لیکن الحمد للہ کعبہ پھر بھی اس نقشے کے مرکز میں ہی رہا۔ مکہ پھر بھی دنیا کا مرکز ہی رہا۔ اب چونکہ مکہ مرکز میں ہے لہذا اگر کوئی مسلمان کعبہ کے شال میں ہے تو اسے جنوب کی طرف رُخ کر کے نماز ادا کرنا ہوگی اور اگر وہ کعبہ کے جنوب میں ہے تو شال کی طرف رُخ کر کے نماز ادا کر کے نماز ادا کر کے نماز ادا کر یہ گے۔ لیکن پوری و نیا کے مسلمان ایک ہی طرف رُخ کر کے فریعنہ نماز ادا کریں گے۔ یعنی کعبے کی طرف رُخ کر کے۔ کعبہ ہمارا قبلہ ہے، ہمارا سمت نما ہے ، ہمارا معبود نہیں ہے۔ کوئی بھی مسلمان کعبے کی عبادت ہرگز نہیں کرتا۔

ای طرح جب ہم ج کے لیے جاتے ہیں تو کیے کا طواف کرتے ہیں۔ آپ سب جانے ہیں کہ دائرے میں چکر لگا کر ہم اس جانے ہیں کہ دائرے میں چکر لگا کر ہم اس بات کا اقرار کرتے ہیں کہ کا نتات کا مرکز صرف اور صرف اللہ تبارک و تعالیٰ کی ذات ہے۔ طواف کا مقصد عبادت ہر گزنہیں ہے۔

صیح مسم، تاب الحج کی ایک حدیث کامفہوم ہے:

"خلیفہ ثانی حضرت عمر فاروق والنو نے جج کے موقع پر حجر اسود کو بوسہ دیتے ہوئے فر مایا کہ میں تحقیم بوسہ دے رہا ہوں کیوں کہ میں نے رسول الله مطاق الله مطاق الله مطاق الله علیہ الله مطاق الله علیہ الله میں جوئے دیکھا ہے وگرنہ میں جانتا ہوں کہ تو ایک سیاہ پھر ہے جونہ فایدہ پہنچا سکتا ہے اور نہ نقصان ۔"

ای طرح کعبہ کے معبود نہ ہونے کا ایک اہم جُوت یہ بھی ہے کہ دورِ رسالت ماب طفی آیا میں سے ابکرام میں اللہ کیے کی جہت پر کھڑے ہوکراذان دیا کرتے تھے۔ لینی مسلمانوں کو نماز کے لیے بلایا کرتے تھے۔ اب میں آپ سے بو چھتا ہوں کہ بتا ئیں کیا کوئی بھی شخص اپنے معبود کے اوپر چڑھنا گوارا کرسکتا ہے؟ کیا آج تک کوئی بت پرست اپنی میت کے اوپر کھڑا ہونا لیند کرتا ہے؟ میرا خیال ہے کہ یہ اس بات کا کافی جوت ہے کہ مسلمان کعبے کو اپنا معبود نہیں سجھتے ۔ کعبدان کے لیے محض قبلہ یعنی سمت نما ہے اور عبادت وہ صرف ایک بی خدائے واحد و برتر کی کرتے ہیں۔ جے دیکھنا اس دنیا میں اور ان آ تھوں سے مکن بی نمیں ہے۔

سوال: ہم یہاں کا تناتی بھائی چارے کے بارے میں آپ کی گفتگو سنے آئے تھے، صرف مسلمانوں کے بھائی چارے کے بارے میں نہیں۔ میں بیہ بوچھنا چاہوں گا کہ کیا کا تنات کے دوسرے حصول میں بھی ہمارے بھائی موجود ہیں؟

جواب میرے بھائی نے ایک اچھا سوال کیا ہے۔ وہ پوچھتے ہیں کہ کیا بھائی چارے کا تصور صرف اس زیمن تک ہی محدود ہے یا کا نئات میں مزید وسعت بھی دی جاسکتی ہے؟ حقیقی کا نئاتی بھائی چارے کا مطلب کیا ہے؟ میرے بھائی اگر آپ نے میری گفتگو توجہ ہے سی ہوات اس گفتگو کے دوران میں نے یہ بھی کہا تھا کہ اللہ تعالی رب العالمین ہے، ہم اس خدا پر ایمان دکھتے ہیں جو تمام عالمین کا لیمن پوری کا نئات کا رب ہے۔

قرآن مجيد ميں ارشاد ہوتا ہے:

وَمِنُ الْيَهِ خَلْقُ السَّمْواتِ وَالْآرُضِ وَمَا بَثَّ فِيُهِمَا مِنُ دَابَّةٍ وَّهُوَ عَلَى جَمْعِهِمُ إِذَا يَشَاءُ قَدِيُرُ٥ (٣٢: ٢٩)

موراس کی نظایموں میں سے ہے زبین اور آسالوں کی پیدایش، اور بیہ جان دار معلق اس کی پیدایش، اور بیہ جان دار معلق محلوقات جواس نے دونوں جگہ مجمیلا رکھی ہیں وہ جب جا ہے اٹھیں اکٹھا کرسکا

گویا اس دنیا کے علاوہ بھی جاندار مخلوقات موجود ہیں۔ ابھی علوم انسانی نے اتنی ترقی خہیں کی کہ ان کا وجود ثابت کیا جاسکے لیکن بہر حال سائنس دان مسلسل کوشش کررہے ہیں۔ وہ خلائی راکٹ اور مصنوعی سیارے مسلسل خلا میں بھیج رہے ہیں۔ وہ کہتے ہیں کہ اس بات کے قوی امکانات موجود ہیں لیکن ابھی تک کوئی بات ثابت نہیں ہوئی۔

قرآن میر کہتا ہے کہ ہاں اس زمین کے علاوہ بھی جاندار مخلوقات موجود ہیں اور میں اس بات پریفین رکھتا ہوں۔ اس یقین کے نتیج میں کا نتاتی بھائی چارے کا ایک تصور ہمارے سامنے آتا ہے۔ بھائی چارہ صرف اس زمین تک ہی محدود نہیں ہے بلکہ بھائی چارہ ہر جگہ درکار ہے۔ بندوستان میں بھی اور ہندوستان میں بھی۔ یہ بھائی

چارہ کس طرح قامیم ہوسکتا ہے؟ میں یہاں اپنی پوری گفتگود ہرانا نہیں چاہتا۔لیکن مخضراً بیکہ ایک انسان کسی کو قل ایک اخلاقی نظام ہونا چاہیے ، ایک بی نظام اخلاقیات لا گوہونا چاہیے ۔ کوئی انسان کسی کو قل نہیں کرے گا ، کو وسیوں کی مدو کرے نہیں کرے گا ، کو وسیوں کی مدو کرے گا، کی غیبت نہیں کرے گا ۔ انسان کو یہ خیال رکھنا ہوگا کہ وہ خود تو پیٹ بھر کر سونے لگا گا، کی غیبت نہیں کرے گا ۔ انسان کو یہ خیال رکھنا ہوگا کہ وہ خود تو پیٹ بھر کر سونے لگا ہوئی کہیں ایسا تو نہیں کہ اس کا پر دی بھوکا ہو ۔ ہرکوئی شراب سے پر ہیز کرے گا کیونکہ نشہ اس دنیا میں بھائی چارے کے قامیم ہونے میں ایک پری رکا وٹ ہے۔

مندرجہ بالا تمام اُمور بھائی <del>چارے ک</del>و <del>تقویت دینے</del> والے ہیں۔ندصرف ہندوستان میں، نہصرف امریکہ میں، نہصرف اس دنیا میں بلکہ پوری دنیا میں ۔

لین بیصرف ایک بی صورت مین ممکن ہے اگر ساری دنیا کے لوگ یہ بات تسلیم کر
لیس کہ تمام انسان خواہ دہ بھارت میں ہوں ، امریکہ میں ہوں ، دنیا کے کی ملک میں ہوں یا
اس زمین سے دور کسی اور سیارے کی مخلوق ہے ، ان کا خالق ایک بی خدائے عظیم ہے۔ اور
حقیقت یہ ہے کہ فی الاصل تمام غداجب میں ایک برتر اور عظیم خدا کا تصور موجود ہے۔ اس
کی تفصیل میری کتاب '' غداجب عالم میں تصور خدا' ' یم میں موجود ہے۔ اس میں آپ پڑھ
سکتے ہیں کہ دنیا کے تمام اہم غداجب میں خدا کا کیا تصور ہے۔ سکھ مت ، پاری غدجب وغیرہ
تمام غداجب کے تصور خدا کے بارے میں اگر آپ تفصیل جاننا چاہتے ہیں تو یہ کتاب پڑھ
لیں۔

☆.....☆.....☆

ف شائع كرده دارالوادر، الحدياركيث، أرده بازار لا مور-

سوال: میرے خیال میں ڈاکٹر صاحب محض لفظوں سے کھیل رہے ہیں۔ عالمی بھائی چارہ اسلام کے ذریعے ممکن ہی نہیں ہے۔ اسلام تو دنیا کے لوگوں کو دوگر وہوں میں تقسیم کر دیتا ہے یعنی کا فر اور مسلمان۔ طاہر ہے کہ ہم اسلام کی جہت کی باتوں پر یفین نہیں رکھتے۔ اسلام صرف تقسیم کو تقویت دیتا ہے۔ ہم شیعہ منی اور سر دیگر فرقے بھی دیکھ درہے ہیں۔ عالمی بھائی چارہ صرف ہندو فرہب قائم کرسکتا ہے۔ اسلام تو گائے کوئل کرنے ، کفار کوئل کرنے کی تعلیم دیتا ہے اور آپ بھائی چارے کی بات کرتے ہیں؟

جواب میرے بھائی نے بہت ی باتیں کردی ہیں۔لیکن اسلام کی تعلیم ہے ہے کہ "الله صبر کرنے دالوں کے ساتھ ہے۔'' بھائی چارے کے برقرار رہنے کے لیے صبر کرنا، بہت ضروری ہے۔اب اگر میں صبر نہ کروں تو میرے اور بھائی کے درمیان لڑائی ہوجائے گی۔ گا۔

سورہ بقرہ میں اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

يَّانَّهُا الَّلِيْنَ امَنُوا اسْتَعِيْنُوا بِالطَّبُرِ وَ الصَّلُوةِ إِنَّ اللَّهَ مَعَ الصَّلُوةِ إِنَّ اللَّهَ مَعَ الصَّبِرِيْنَ٥ (١٥٣:٢)

''اےلوگو! جوایمان لائے ہو،صبراور نمازے مددلو۔اللہ صبر کرنے والوں کے ساتھ ہے۔''

جیسا کہ میں نے کہا ، بھائی چارے کے فروغ کے لیے صبر ضروری ہے۔ میں یہاں موجود اپنے بیٹ بیاک موجود اپنے بیٹ بیاک موجود اپنے بیٹ بیٹ کا احترام کرتا ہوں۔ ہوسکتا ہے کہ انھوں نے ہندومت کا اچھا مطالعہ کررکھا ہولیکن مجھے معذرت کے ساتھ کہنا پڑتا ہے کہ میں ان کی باتوں ہے اتفاق نہیں کرتا۔ اسلام کے بارے میں ان کاعلم ہرگز کافی نہیں ہے۔

البتنة ان كی ایک بات ہے مجھے ضرورا تفاق ہے اوروہ یہ کہ اسلام لوگوں کو دوگر وہوں میں رکھتا ہے۔ ایک وہ جو ایمان لائے لینی مومن اور دوسرے وہ جو ایمان نہیں لائے لینی کا فر۔ جیسا کہ بھائی نے خود بھی کہا'' کافر''۔لیکن بیٹنیم تو دنیا کے ہر ندہب میں موجود ہے۔خود ہندد مت میں بھی موجود ہے۔ یعنی لوگ ہندوہوتے ہیں یا غیر ہندد۔ای طرح عیسائیت کے حوالے سے دیکھا جائے تو کوئی شخص یا تو عیسائی ہوگا یا غیر عیسائی۔ یہودیت کے حوالے سے ایک انسان یا تو یہودی ہوگا یا غیر یہودی۔ بالکل ای طرح اسلامی تناظر میں دیکھا جائے تو ایک شخص یا تو مسلمان ہوگا یا غیر مسلم۔ میں ہندومت پر تنقید نہیں کرنا چاہتا لیکن چونکہ سوال پوچھنے والے ایک پڑھے تھے شخص ہیں لہذا میں ہندومت کے بارے میں ہمی بھی تھے تھے تھے تھے کیے شکھی ہیں لہذا میں ہندومت کے بارے میں ہمی بھی تھے تھے کو اول گا۔

میں تقابل ادیان کا طالب علم ہوں۔ میں نے ویدوں کا مطالعہ کر رکھا ہے۔ میں نے اپنشد بھی پڑھ رکھا ہے۔ میں اپنشد بھی پڑھ رکھے ہیں۔ سویہاں میں بس آیک چھوٹی می بات عرض کرنا چا ہوں گا۔ ویدوں کی تحریر کے مطابق انسان خدا کے جسم سے پیدا ہوئے ہیں۔ برہمن سرسے پیدا ہوئے ، سینے سے کھتری ، دانوں سے دلیش اور پیروں سے شودر پیدا کیے گئے۔ اور یوں ذات پات کا نظام وجود میں آتا ہے۔

میرے بھائی میں یہاں یہ باتیں نہیں کرنا چاہتا۔ میں اپنے ہندو بھائیوں کے جذبات کوٹھیں بھی نہیں پہنچانا چاہتا۔ کیونکہ اسلام جمیں یہ تعلیم نہیں دیتا۔ میں ان باتوں پر تبحرہ نہیں کرتا کیوں کہ میں کسی ندہب پر تقدیم نہیں کرنا چاہتا ، میں یہ گفتگونہیں کرنا چاہتا کہ فلاں ندہب میں کیا برائیاں ہیں۔

لیکن اگر آپ دیدوں کا اچھی طرح مطالعہ کر چکے ہیں تو آپ کو یہاں آخر سامعین کے سامنے یہ گواہی دینی چاہیے کہ کیا ویدوں میں یہ ہیں لکھا ہوا کہ برہمن خدا کے سرے اور شود پاؤں سے پیدا ہوئے ہیں ادر کیا ذات پات کا ایک طبقاتی نظام ویدوں میں ہیں بنادیا گیا جس میں ایک ذہبی علما کا طبقہ ہے ، ایک جنگجوؤں کا اور حکر انوں کا طبقہ ہے ۔ ایک کا روباری طبقہ ہے اور ایک شودروں کا مظلوم ، استحصال زدہ طبقہ ہے ۔ اس سلط میں ڈاکٹر امید کر جیسے لوگوں نے جو کتا ہیں لکھی ہیں ان کی تفصیل میں ، میں نہیں جاتا چاہتا۔ لیکن امید کر جیسے لوگوں نے جو کتا ہیں لکھی ہیں ان کی تفصیل میں ، میں نہیں جاتا چاہتا۔ لیکن میرے بھائی ، ہندومت کے بارے میں ، میں بہتے کچھ پڑھے چکا ہوں۔ اور میں ہندو ندہب

کے بعض پہلوؤں کی قدر بھی کرتا ہوں۔ ہندومت کی بعض باتوں سے مجھے اتفاق ہے۔ میں اس موضوع پر بولنانہیں چاہتا تھالیکن مجھے مجبور کردیا گیا لہذا مجھے بولنا پڑا۔

قرآن مجيد ميں اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

وَ لَا تَسُبُّوا الَّذِيْنَ يَدُّعُونَ مِنْ دُوْنِ اللَّهِ فَيَسُبُّوا اللَّهَ عَدُوًا بِغَيْرٍ عِلْمِ ط (۲: ۱۰۸)

''(ادراے مسلمانو!) بیلوگ اللہ کے سواجن کو پکارتے ہیں انھیں گالیاں نددو، کہیں ایسا نہ ہو کہ بیشرک سے آ مے بڑھ کر جہالت کی بنا پراللہ کو گالیاں دینے

لگيس"،

میں نے اپنی گفتگو کے دوران میں ہندومت کا شبت پہلودکھانے کی کوشش کی اور بید دکھایا کہ ہندو ندہب میں بھی خدائے واحد کا تصور موجود ہے۔ آپ نے اپنے سوال میں کہا

کہ مسلمان''لوگوں کو قبل کرتے ہیں اور گائے کا قبل کرتے ہیں۔'' دیکھیں بات میہ ہے کہ آپ کے ہرافزام کا جواب دینے کے لیے کا فی وفت جا ہے جبکہ

ہارے پاس وقت محدود ہے۔ لہذا میں آپ کے چندسوالات کا جواب دیتا ہوں۔اس کے بعد سوالات کا جواب دیتا ہوں۔اس کے بعد اگر آپ چاہیں تو بعد میں دوبارہ پوچھ سکتے ہیں۔ جھے جواب دے کر اور آپ کی غلط

اس وقفے میں کسی بھی قتم کی تقلید کوخوش آمدید کہتے ہیں۔ مجھے ذاتی طور پر بھی میہ پہند ہے کیوں کہ جس قدر کوئی مخفس تقید کرے گا اور منطقی طور پر قائل ہوگا ، اس قدر وہ اسلام کی

درست تعنبیم کر سکے گا اور یہی میں کرنے کی کوشش کرتا ہوں۔

اسلام حکم دیتا ہے کہ پیغام خداوندی کو حکمت کے ساتھ کھیلا یا جائے۔سورہ فحل میں ارشاد ہوتا ہے:

أَدُّعُ اللَّى سَبِيْلِ رَبِّلْتَ بِالْحِكْمَةِ وَ الْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَ جَادِلُهُمُ

بِالَّتِيُّ هِيَ آحُسَنُ إِنَّ رَبُّلَتَ هُوَ آعُلَمُ بِمَنْ ضَلَّ عَنْ سَبِيْلِهِ وَ هُوَ أَعُلُمُ بِالْمُهُتَدِيْنَ ٥ (١٢٥:١٦)

''اے نی اسپے رب کے رائے کی طرف دعوت دو حکمت اور عمدہ تھیجت کے ساتھ، اورلوگوں سے مباحثہ کرو، ایسے طریقہ پر جو بہترین ہو، تمہارا رب ہی زیادہ بہتر جانیا ہے کہ کون اس کی راہ سے بھٹکا ہوا ہے اور کون راہ راست پر

سب سے پہلے ہم گوشت خوری کا معاملہ و کھتے ہیں۔ آپ نے " کا اے کوتل کرنے" كى بات كى \_ بهت سے غيرمسلم يد كہتے ہيں كه "مم مسلمان ظالم لوگ ہو كيونكه تم جانوروں كو قل کرتے ہو۔' سب سے پہلے تو میں آپ کو یہ بنادینا چاہتا ہوں کہ ایک فض کوشت کھائے بغیر بھی بہت اچھا مسلمان ہوسکتا ہے۔ اچھا مسلمان ہونے کے لیے گوشت کھانا فرض نہیں ہے ، یعنی اسلام اور گوشت خوری لازم و ملزوم نہیں ہیں۔لیکن چونکہ قر آن ہمیں متعددمقامات پر گوشت خوری کی اجازت دیتا ہے تو ہم گوشت کیوں ندکھا کیں؟

سورهٔ ما نکره میں ارشاد ہوتا ہے:

يَّأَيُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوَّا اَوُفُوْا بِالْعُقُوْدِ أُحِلَّتُ لَكُمْ بَهِيْمَةُ الْاَنْعَامِ اِلَّا مَا ٰ يُتُلِّى عَلَيْكُمُ غَيْرَ مُحِلِّى الصَّيْدِ وَ ٱنْتُمْ حُومٌ إِنَّ اللَّهَ يَحْكُمُ مَا

"اے لوگو جو ایمان لائے ہو! ہند شوں کی پوری پوری پابندی کرو۔ تمہارے لیے مویش کی فتم کے سب جانور حلال کیے مجتے ،سوائے ان کے جو آ مجے چل کرتم کو بتائے جائیں گے لیکن احرام کی حالت میں شکارکواپنے لیے حلال نہ کر

لو، بے شک اللہ جو جا ہتا ہے تھم دیتا ہے۔''

ن طرح سور و تحل میں ارشاد باری تعالی ہے:

وَالْاَنْعَامَ خَلَقَهَا لَكُمْ فِيهًا دِفْءٌ وَّ مَنَافِعُ وَ مِنْهَا تَأْكُلُونَ٥ (٥:١٦)

''اس نے جانور پیدائے جن میں تہارے لیے پوشاک بھی ہے اور خوراک بھی اور طرح طرح کے دوسرے فایدے بھی۔''

سورة مومثون بل كرارشاد موتاب:

وَإِنَّ لَكُمُ فِي الْاَنْعَامِ لَعِبُرَةً نُسُقِيْكُمُ مِمَّا فِي بُطُوْنِهَا وَلَكُمْ فِيْهَا مَنَافِعُ كَثِيمًا مَنَافِعُ كَثِيمًا مَنَافِعُ كَثِيمُ أَنِيهَا مَنَافِعُ كَثِيرَةٌ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ۞ (٢١:٢٣)

''اور حقیقت یہ ہے کہ تمہارے لیے مویشیوں میں بھی ایک سبق ہے۔ ان کے پیٹوں میں جی ایک سبق ہے۔ ان کے پیٹوں میں جو کھے ہے اس میں سے ایک چیز ( لینی دووھ) ہم تہمیں پلاتے ہیں اور تمہارے لیے ان میں بہت سے دوسرے فایدے بھی ہیں۔ تم ان کو کھاتے ہو۔''

یبال ڈاکٹر حضرات موجود ہیں اور میں خود بھی ایک ڈاکٹر ہوں۔ آپ کے علم میں ہوگا کہ گوشت ایک الی غذاہے جس میں زیادہ مقدار میں فولا داور پر دیمین موجود ہوتی ہے۔ لہذا بینہایت غذائیت بخش ہے۔ پر دیمین کی اتنی مقدار آپ کو کسی دوسری غذا لیمیٰ سبزیوں وغیرہ میں نہیں مل سکتی۔

سبزیاتی غذا میں پروٹین کی مقدار کے حوالے سے سویا بین کو بہترین خیال کیا جاتا ہے لیکن میدی گوشت کے قریب نہیں کینچتی۔ باتی جہاں تک گائے کوئل کرنے کاتعلق ہے تو میں بہال کسی پر نشیر نہیں کرنا چا ہتا ، لیکن چونکہ بھائی نے ایک سوال کیا ہے تو اس کا جواب دینا بھی ضروری ہے۔ اگر آپ ہندومتون مقدسہ کا بغور مطالعہ کریں تو آپ کو پتہ چلے گا کہ خود ان میں بھی گوشت خوری کی اجازت موجود ہے۔ قدیم دور کے سادھواور سنت خود گوشت مصات رہے ہیں، میتو بعد میں دیگر غدا ہب مثل جین مت کھاتے رہے ہیں، میتو بعد میں دیگر غدا ہب مثل جین مت وغیرہ کے ذیر اگر ہندووں میں امسا، کینی عدم تشدد کے فلنے کو پذیرائی حاصل ہوئی جس کی فیرہ کے ذیر اگر ہندووں کو مارنا ممنوع قرار پایا ادر میوفلنے ہندووں کے طرز زندگی کا حصہ بن گیا۔ درسری طرف اسلام جانوروں کے حقوق کا تحفظ کرنے والا غرب ہے۔ اسلام میں دوسری طرف اسلام جانوروں کے حقوق کا تحفظ کرنے والا غرب ہے۔ اسلام میں

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

4+

جانوروں سے متعلق جتنی ہدایات دی گئی جیں ان کے حوالے سے طویل گفتگو ہو سکتی ہے۔ مثال کے طور پر جانوروں پر حد سے زیادہ بوجھ لا دنے سے منع کیا گیا ہے۔ ان کو پوری غذا دینے اوران کا خیال رکھنے کا تھم دیا گیا ہے۔لیکن بیہے کہ جب ضرورت ہوتو انھیں غذا کے طور پر استعال کیا جاسکتا ہے۔

جونداہب گوشت خوری کے خلاف ہیں اور جانوروں کے گوشت کو بطورِ غذا استعال کرنے ہے روکتے ہیں، اگر آپ ان کے فلفے کا بغور مطالعہ کریں تو آپ کو پہتہ چلے گا کہ یہ غذاہب گوشت خوری ہے منع اس لیے کرتے ہیں کوں کہ اس مقصد کے لیے جانداروں کی جان لینی پڑتی ہے اور یہ ایک گناہ ہے۔ مجھے ان کی بات سے اتفاق ہے، اگر کسی جاندار کی جان لیے بغیر زندہ رہنا اس دنیا ہیں کسی بھی انسان کے لیے ممکن ہوتو یقین کیجے ہیں وہ پہلا انسان ہوں گا جواس طرح رہنے کا فیصلہ کرے گا۔

ہندومت میں بھائی چارے کا مقصدیہ ہے کہ ہرزندہ تخلوق کے ساتھ بھائی چارہ ہونا چاہے بھائی جارہ ہونا چاہے تطع نظراس کے کہ وہ تخلوق انسان ہے یا جانور، پرندہ ہے یا کیڑا کوڑا۔ اب میں آپ سے ایک سادہ ساسوال پوچھنا چاہتا ہوں۔ کیا کوئی انسان پانچ منٹ بھی بغیر کسی جاندار کوئل کے زندہ رہ سکتا ہے؟ علم طب سے آشائی رکھنے والے میرے اس سوال کا مطلب سجھ گئے ہوں گے۔ ہوتا یہ ہے کہ ہم سانس لیتے ہیں تو سانس کے ساتھ بے شار جراحیم بھی جاتے ہیں ہوں گے۔ ہوتا یہ ہے کہ ہم سانس لیتے ہیں تو سانس کے ساتھ بے شار جراحیم بھی جاتے ہیں اور سے آپ زندہ رہنے کے لیے خودا سے بھائیوں کوئل مورسے ہیں۔ گویا ہندومت کی روسے آپ زندہ رہنے کے لیے خودا سے بھائیوں کوئل

اسلام میں حقیق بھائی چارے کا تصوریہ ہے کہ ہرانسان آپ کا بھائی ہے اور دینی بھائی جاور دینی بھائی جارے کا بھائی ہے۔ ہمرزندہ مخلوق بھائی نہیں ہے۔ ہمیں جانوروں کا تحفظ کرنا ہے، انھیں نقصان نہیں پیچانا، ان پر غیر ضروری تشدونہیں کرنالیکن بہ وقت ضرورت ہم انھیں غذا کے طور پر استعال کر کتے ہیں۔ سبزی خوروں کا کہنا ہے کہ گوشت خوری کے لیے آپ جانداروں کوئل کرتے ہیں البذا یہ ایک گناہ ہے۔

لیکن جب جدیدسائنس ہمیں بتاتی ہے کہ '''پود ہے ہی جاندار ظوق ہیں'' تو کیا ہوتا ہے؟

ہوتا یہ ہے کہ مبزی خوروں کی منطق ناکام ہوجاتی ہے۔ اب مبزی خورا پی منطق تبدیل کر لیتے

ہیں اور کہتے ہیں کہ ٹھیک ہے پود ہے جاندار ہیں لیکن آٹھیں تکلیف کا احساس نہیں ہوتا جب کہ
جانوروں کو ہوتا ہے۔ لہذا پودوں کوتل کرنا جرم نہیں ہے جب کہ جانوروں کو مارنا براا جرم ہے۔

لیکن سائنس بہت ترتی کر چی ہے اور اب ہمیں بتایا جارہا ہے کہ پود ہے بھی تکلیف
محسوں کرتے ہیں۔ پود ہے روتے بھی ہیں اور خوش بھی ہوتے ہیں لہذا یہ منطق بھی ناکام
ہوچی ہے کہ پودوں کو تکلیف کا احساس نہیں ہوتا۔ حالانکہ پودوں کو بھی تکلیف کا حساس ہوتا ہے تاریخ کی تو اداز ہیں من سکتے۔ انسانی کان ایک ہوتا ہے لیکن بات ہیہ ہوتے ہیں۔ اس حد سے کم یا زیادہ فریکونی کی آ داز ہمارے کان

مثال کے طور پر ایک چیز ہوتی ہے کوں کی سیٹی ''Dog Whistle ''۔ جب کے کا مالک میسٹی بجاتا ہے تو انسانوں کوکوئی آ واز سائی نہیں دیت لیکن کتابی آ واز س لیتا ہے۔
کول کہ ایک سیٹی کی آ واز کی فریکوئی اس حد سے زیادہ ہوتی ہے جس حد تک انسانی کان آ واز س سکتے ہیں۔ چول کہ کتے کی سننے کی صلاحیت انسان سے زیادہ ہے لہذا دہ اس آ واز کوئی لیتا ہے۔

سننے سے قاصر ہیں۔

ای طرح پودوں کی آواز بھی انسانی کان نہیں سن سکتے کیوں کہ ان کی فریکونی مختلف ہوتی ہے۔ اس کا مطلب مینہیں کہ پودے تکلیف محسوس نہیں کرتے یا اس کا اظہار نہیں کرتے۔

میرے ایک بھائی نے یہ بات من کر مجھ سے بحث مباحثہ شروع کردیا۔ وہ کہنے گئے کہ ذاکر بھائی، یہ ٹھیک ہے کہ پودے جاندار ہوتے ہیں لیکن جانوروں میں تو پورے پانچ حواس خمسہ ہوتے ہیں جب کہ پودوں میں صرف تین حواس ہوتے ہیں لینی ووحواس کم ہوتے ہیں ۔لہذا جانوروں کو مارنا بڑا جرم ہے جب کہ پودوں کو مارنا چھوٹا جرم ہے۔

میں نے اس سے کہا کہ اچھا چلوفرض کرو تہارا ایک چھوٹا بھائی ہے جو پیدایش گونگا بہرا ہے۔ لیٹن اس میں عام انسانوں کے مقابلے میں دو حسیات کم ہیں۔ اب فرض کیجے کوئی آپ کے بھائی کو مار دیتا ہے۔ کیا اس وقت آپ نج کے سامنے جاکر یہ کہنے کے لیے تیار ہوں گے کہ'' مائی لارڈ چوں کہ میرے بھائی میں دوحواس کم تھے، للذا مجرم کو کم سزا دی جائے۔'' بتا گی لارڈ چوں کہ میرے بھائی میں دوحواس کم تھے، للذا مجرم کو دگنی سزا دی بتا ہوں گے کیا آپ یہ کہنے کے لیے تیار ہوں گے؟ نہیں بلکہ آپ کہیں گے کہ مجرم کو دگنی سزا دی جائے کیوں کہ اس نے ایک معصوم اور مجبور شخص پرظلم کیا ہے۔ للذا اسلام میں بھی یہ منطق نہیں چلتی۔ حواس دو ہوں یا تین ، اس سے کوئی فرق نہیں پڑتا۔

سورهٔ بقره میں ارشاد باری تعالی ہے:

يَآيُّهَا النَّاسُ كُلُوا مِمَّا فِي الْاَرْضِ حَلَّلًا طَيِّبًا وَّ لاَ تَشِّعُوا خُطُوٰتِ الشَّيْطُنِ اِنَّهُ لَكُمُ عَدُوُّ مُّبِيئٌ٥ (٢: ١٢٨)

'' لوگو! زمین میں جو حلال اور پا کیزہ چیزیں ہیں، انھیں کھا و اور شیطان کے بتائے ہوئے راستوں پر نہ چلو۔ وہ تمہارا کھلا دھن ہے۔''

گویا جوبھی چیزاچھی ہے ادر حلال ہے، اس کے کھانے کی اسلام اجازت دیتا ہے۔ یہی وجہ ہے گداگر آپ تجزیہ کریں تو آپ کو معلوم ہوگا کہ دنیا میں چو پایوں دغیرہ کی تعداد بہت تیزی سے بردھتی ہے۔ یہ اللہ تعالیٰ کا نظام ہے کہ انسانوں اور جنگلی جانوروں کے مقابلے میں چو پائے بہت تیزی سے اپنی نسل میں اضافہ کرتے ہیں، اگر آپ کی بات مان لی جائے اور گوشت کھانا چھوڑ دیا جائے تو چو پایوں کی آبادی میں بہت زیادہ اضافہ ہوجائے گا۔

جہال تک گائے گی آبادی میں اضافے کا تعلق ہے اس حوالے ہے مولانا عبدالکریم پار کی صاحب نے ایک کتاب کسی ہے جس کا نام ہے '' گو ہتھیا'' یعنی گائے کا قتل اس کتاب سے پتہ چلتا ہے کہ کون کون گائے کے قتل کا ذمہ دار ہے۔ اس کتاب میں چڑے کے کاروبار کا تجزیہ کرکے بتایا گیا ہے کہ اس کاروبار سے کون لوگ وابستہ ہیں۔ آپ کو جرت ہوگی کہ اس کاروبار سے مسلمان کم اور غیر مسلم زیادہ وابستہ ہیں۔ اس کاروبار میں

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

بیش تر لوگ'' جین مت'' کے ہیں۔ لین گائے سے صرف مسلمان ہی فایدہ نہیں اٹھار ہے، غیر مسلموں کوزیادہ فایدہ بہنچ رہا ہے۔

للذا الرآب مجه دارين لو آپ كونصلے تك وينج من دنت نبيں ہوني جاہے۔ مزيد برآ ل اگرآب دیکھیں تو انسان کے دانت ہمہ خوری کے لیے بنائے گئے ہیں۔ یعنی انسانی جڑے میں نو کدار دانت بھی ہوتے ہیں ہموار بھی تا کہ بدگوشت خوری بھی کرسکے اور سزی خوری بھی جو جانو رصرف سبزی خور ہیں ان کے تمام دانت ہموار ہوتے ہیں لہذا وہ کوشت کھا بی نہیں سکتے۔ جب کہ گوشت خور جانوروں کے تمام دانت نو کیلے ہوتے ہیں، یوں وہ تمام سنری خوری کر ہی نہیں سکتے۔ لہذا انسانی دانتوں کی ساخت اور بناوٹ ہے بھی یہی پہتہ چاتا ب كدالله تعالى نے بيدانت برقتم كى خوراك كے ليے بنائے بيں، اگر ہارا خالق جا ہتا كه ہم صرف ہزیاں ہی کھائیں تو وہ ہمیں نو کیلے دانت کیوں عطا کرتا؟ بیددانت کیوں عطا کیے مسئة بين؟ اس ليه تاكه بم كوشت خوري كرسكيس-اى طرح اكرآب سبزى خور جانورول مثلاً گائے، بکری بھیر وغیرہ کے نظام انہمام کا مطالعہ کریں تو آپ کو پند چلے گا کہ وہ صرف سبریاں ہی ہضم کر سکتے ہیں۔ دوسری طرف اگر آپ گوشت خور جانوروں مثلاً شیر، بھیڑیے، چیتے وغیرہ کے نظام ہضم کا جائزہ لیں تو آپ کو پند چلے گا کہ وہ صرف کوشت ہی مضم كريكتے ہيں،ليكن انسان كا نظام مضم الله تعالى نے بنايا ہى اس طرح ہے كه ہرطرح كى غذابهضم كرسكتا ہے۔

یوں سائنسی تجزیے کی روشی میں بھی ہے بات ثابت ہوتی ہے کہ اللہ تعالیٰ کی مرضی یہی ہے کہ اللہ تعالیٰ کی مرضی یہی ہے کہ انسان ہر طرح کی غذا استعال کرے۔ نباتاتی بھی اور لیمیاتی بھی۔اللہ تعالیٰ اگر چاہتا کہ ہم صرف سبزیاں کھا کیں تو وہ ہمیں گوشت ہضم کرنے کی صلاحیت ہی کیوں دیتا۔
میں امیدر کھتا ہوں کہ آپ کوایئے سوال کا جواب ل گیا ہوگا۔

☆.....☆.....☆

مدوال: مس کی فرہب پر یقین نہیں رکھتا۔ میراسوال سے ہے کہ اگر آپ کے کہنے کے مطابق تمام فداہب اور نسلیس وغیرہ اللہ تعالیٰ کے بنائے ہوئے ہیں تو چھر سے لڑائیاں کیوں ہیں؟ آپ کہتے ہیں کہ ہندومت کا عقیدہ ہے کہ ''ہرشے خدا ہے'' اور اسلام کا عقیدہ ہے کہ ''ہر شے خدا کی ہے'' تو ہندوستان میں اور پوری دنیا میں سے لڑائیاں کیوں ہیں؟ بلکہ خود مسلمان ممالک میں بھی؟

جواب: میرے بھائی نے بہت اچھا سوال پوچھا ہے۔ میں نے اپنی تقریر کے دوران کہا کہ اللہ تبارک وتعالی نے پوری انسانیت کوایک جوڑے یعنی آ دم وحواعلیما السلام سے تخلیق فرمایا۔ بھائی کہتے ہیں کہ میں نے یہ کہا کہ '' تمام غدا بہب اللہ تعالیٰ کے بنائے موتے ہیں۔'' میں نے یہ جرگز نہیں کہا کہ اللہ تعالیٰ نے بنی نوع انسان کو مختلف غدا بہب میں تقسیم کیا ہے۔

میری تقریر ریکارڈ ہور ہی ہے۔ میں نے کسی جگہ بینیں کہا کہ اللہ تعالی نے انسانوں کو فدا ہب میں تقسیم کیا۔ میں نے بیکہا تھا کہ انسان کو مختلف قوموں، قبیلوں، نسلوں اوررنگوں میں تقسیم کیا گیا۔

ند مب صرف ایک ہی ہے۔ اللہ تعالی انسان کو ندامب کے لحاظ سے تقسیم نہیں کرتا۔ ہاں ، اس نے رنگ ونسل اور قبیلوں کے لحاظ سے ضرور انسان کو با ثنا ہے۔ ای طرح زبانوں کا اختلاف ہے تا کہ انسانو کی پہیان ہوسکے۔

ای طرح جہاں تک ہندومت کا تعلق ہے تو آ کسنر ؤ فرکشنری کی تعریف کے مطابق خرجب نام بی خدا پر ایمان کا ہے۔ ہندومت کو سیحفے کے لیے ضروری ہے کہ ہندومت کے تصور خدا کو تسجما جائے۔ یہودیت کو سیحفے کے لیے ضروری ہے کہ یہودیت کے تصور خدا کو تسجما جائے۔ عیمائی ند بہ کی تنہیم ہو۔ لیے لازم ہے کہ عیمائیت کے تصور خدا کی تنہیم ہو۔ ای طرح اسلام کو درست طور پر سیحفے کے لیے ضروری ہے کہ اسلام کے درست طور پر سیحفے کے لیے ضروری ہے کہ اسلام کے تصور خدا کو درست طور پر سیحفے کے دوران یہی بات کی تھی۔ جہاں تک اختلا فات کا طور پر سیحفا جائے۔ میں نے اپنی گفتگو کے دوران یہی بات کی تھی۔ جہاں تک اختلا فات کا

موال ہے تو یہ اختلافات کس نے پیدا کیے ہیں؟ اللہ تعالی نے ان اختلافات کی تعلیم نہیں دی۔اللہ تعالیٰ تو سور و انعام میں صاف فرما تاہے:

إِنَّ الَّذِيْنَ فَوَ قُوْ الدِيْنَمُ وَكَانُو الشِيعَا لَسْتَ مِنْهُمْ فِي شَيْءِ إِنَّمَا الْمُوهُمْ إِلَى اللَّهِ ثُمَّ يُنَبِّنُهُمْ بِمَا كَانُوا يَفْعَلُون ٥ (٢: ١٥٩)

"جن لوكول نے اپنے دين كوكلائے كرديا اور گروه در گروه بن كے يقينا ان سے تمارا كچھ واسط نہيں، ان كا معالمہ تو اللہ كے سرد ہے۔ وہى ان كو بتائے گاكہ انھول نے كيا كچھ كيا۔"

ندہب کوتقسیم نہیں کیا جانا جاہے۔تفرقہ نہیں ہونا جا ہے۔ جوتفرقے میں پڑتا ہے وہ غلط کرتا ہے۔ آپ نے پوچھا ہے کہ لوگ آپس میں لڑکیوں رہے ہیں اور ایک دوسرے کو مار کیوں رہے ہیں؟ بیتو آپ کوان لوگوں سے پوچھنا جاہیے۔

فرض کیجیے آپ ایک استاد ہیں۔ آپ اپنے شاگرد کونقل کرنے سے منع کرتے ہیں لیکن وہ پھر بھی بازنہیں آتا اورنقل کرتا ہے تو آپ کیا کر سکتے ہیں؟ کون تصور وارہے استادیا شاگرد؟ ظاہرہے کہ ثما گرد ہی تصور وارہے۔

ای طرح اللہ تعالی نے انسان کو ہدایت دے دی ہے، اسے راوِمتھیم دکھادی ہے۔ انسان کو آخری اور ممل پیغام ہدایت انسان کو آخری اور ممل پیغام ہدایت انسان کو آخری اور ممل پیغام ہدایت انسان کو تاہد کے اس مطاکیا گیا ہے۔ قرآن مجید میں انسان کے لیے اوامرونوائی بیان کردیے گئے ہیں۔

جيما كه ي من في بهلم مح عن كيا ، سورة ما كده من الله تعالى كاار شاوب: مِنُ اَجُلِ ذَٰلِكَ كَتَبُنَا عَلَى بَنِي السُو آئِيلَ اَنَّهُ مَنُ قَتَلَ نَفُسًا بِغَيْرِ نَفُس اَوُ فَسَادٍ فِي الْاَرْضِ فَكَانَّمَا قَتَلَ النَّاسَ جَمِيعًا وَ مَنُ اَحْيَاهَا فَكَانَّمَا آحُيا النَّاسَ جَمِيعًا وَ لَقَدْ جَآءَ تُهُمُ رُسُلُنَا بِالْبَيِينَٰتِ ثُمَّ إِنَّ كَثِيرًا مِنْهُمُ بَعُدَ ذَٰلِكَ فِي الْاَرْضِ لَمُسُوفُونَ٥ (٥: ٣٣) الى وجب بن امرائيل بهم في يؤم الالكوديا تماكه: "جس في النال کوخون کے بدلے یا زمین میں فساد پھیلانے کے علاوہ کی اور وجہ سے قل کیا اس نے گویا تمام انسانوں کو قل کردیا۔ اور جس نے کسی کو زندگی بخشی اس نے گویا تمام انسانوں کو زندگی بخش دی۔ مگران کا حال یہ ہے کہ ہمارے رسول پے در پے ان کے پاس کھلی کھلی ہوایات لے کر آئے پھر بھی ان میں بکرت لوگ زمین میں زیاد تیاں کرنے والے ہیں۔''

مویا الله تعالیٰ قتل و غارت کو پیندنہیں فر ما تا لیکن اگر انسان احکامات الہی پڑمل نه کرے تو قصور کس کا ہے؟ خودانسان کا۔

مورهٔ ملک میں الله تبارک وتعالیٰ کا ارشاد ہے:

الَّذِي خَلَقَ الْمَوُتَ وَالْحَيَاةَ لِيَبُلُوكُمُ اَيُّكُمُ اَحْسَنُ عَمَّلًا وَّهُوَ الْعَزِيْزُ الْغَفُورُ٥ (٢:٢٤)

" (الله تعالى ) جس في موت اور زندگى كوا يجاد كيا تاكمتم لوگوں كوآ زماكر ديكھے، تم ميں سے كون بہتر عمل كرفي والا ہے اور وہ زبردست بحى ہے اور درگزر فرمانے والا بحى۔"

زندگی اور موت دونوں کا خالق اللہ تعالی ہے۔ انسان کے لیے یہ ایک امتحان ہے جس میں کامیا بی کا انتصار اس کے اعمال کی نوعیت پر ہے۔ اللہ تعالی انسان کو اچھے یا برے اعمال پر مجبور نہیں کرتا۔ اگر چہ وہ جا ہے تو یقینا کرسکتا ہے۔ ایک استاد چاہے تو اپنے تمام طالب علموں کو پاس کرسکتا ہے خواہ وہ کامیا بی کی المبیت رکھتا ہو یا نہ رکھتا ہو۔ استاد چاہے تو برسی آسانی سے سب کو کامیاب کرسکتا ہے لیکن ایسا کرنا غلط ہوگا ، اس طرح اللہ تعالی اگر چاہ تو تمام انسان ایمان لے آئے کین ایسانہیں ہوگا۔

اگراستادایک ایسے طالب علم کو پاس کردے جو نالا یق ہے، جس نے امتحان میں اچھی کارکردگ کا مظاہرہ نہیں کیا، جس نے درست جوابات نہیں دیے تو محنتی اور قابل طالب علم کے گا کہ میں نے اتن محنت کی لیکن دوسرا طالب علم جس نے محنت نہیں کی، جونقل کرتا رہا، البندا الله سبحانة وتعالى في قرآن مجيد ميس بنى نوع انسان كوراه بدايت وكها دى ہے۔ الله تعالى في يحم ديا ہے كه؟

ىمى كۇقل نەكرە .....

ممى كوايذانه پېنچاؤ.....

لوكول ككامآ وسسس

اپنے پڑوسیول سے محبت کرو ....

اگرلوگ ایسانہیں کرتے تو جیسا کہ بیل نے اپنی گفتگو کے دوران بیل عرض کیا، اس کا مطلب ہے کہ لوگ قرآنی احکامات پر عمل جیس کررہے۔ جو مخص ایسانہیں کرتا وہ قرآن کی تعلیمات پرعمل نہیں کررہا۔ وہ کوئی بھی ہو، کہیں بھی ہو، امریکہ بیں ہو یا پاکستان بیل یا دنیا کے کی بھی ملک بیل۔ لوگ چی بھی کریں، اس سے پھی نہیں ہوتا۔ محض سلمانوں والا نام رکھ لینے سے کوئی جنت میں داخلے کا حق دار نہیں ہوجاتا۔ لینے سے ،عبداللہ یا ذاکر یا محمہ نام رکھ لینے سے کوئی جنت میں داخلے کا حق دار نہیں ہوجاتا۔ محض یہ کہہ دینے سے کہ میں مسلمان ہول، کوئی حقیقی معنوں میں مسلمان نہیں بن جاتا۔ اسلام کوئی لیبل نہیں ہے جے جو چاہے چیپال کرنے۔ اگر کوئی محض اپنی مرضی کواللہ کی مرضی کے تابع کردے تو وہی مسلمان ہونے کا زبانی دعوی کرتے ہیں، لہٰذا اگر پھی لوگ قل و غارت گری میں ملوث ہیں تو وہ قرآنی کا زبانی دعوی کردے ہیں، لہٰذا اگر پھی لوگ قل و غارت گری میں ملوث ہیں تو وہ قرآنی احکامات کی پیردی نہیں کرد ہے۔ اگر قرآنی ہدایت کی پیردی کی جائے تو پوری دنیا میں امن و سلامتی کا دور دورہ ہوجائے۔

سوال: ذاکر بھائی! کیا اگرایک ہندوقر آئی تعلیمات پڑھل کرتا ہے جو کہ ہندومت \*\* مقیر میں بھی مدھ میں بتا کی این مسلمان کمانیا کی ہیں طرح اگر کی مسلمان

کی کتب مقدسہ میں بھی موجود ہیں تو کیا وہ مسلمان کہلاسکتا ہے؟ اسی طرح اگر ایک مسلمان ہندو صحائف کی تعلیمات کو درست جمعتا ہے تو کیا وہ ہندو کہلاسکتا ہے؟ کیوں کہ آپ کی گفتگو

کاعنوان ہی'' عالمی بھائی چارہ'' ہے۔

جواب: بھائی نے بہت اچھا سوال پوچھا ہے۔ بیسوال بہت اچھا اس لیے ہے
کوں کہ بیایک واضح سوال ہے۔ اگر آپ ایک واضح سوال پوچھیں گے تو میں اس کا جواب
دےسکوں گا۔سوال یہ ہے کہ ایک ہندو جوقر آئی تعلیمات اور ہندو فد ہب پر بیک وقت ممل
کرتا ہے کیا وہ مسلمان کہلاسکتا ہے۔ اور یہ کہ کیا اس تنم کا مسلمان ہندو کہلاسکتا ہے؟

اس سلسلے میں پہلے تو ہمیں یہ پہتہ ہونا چاہیے کہ'' ہندو'' اور'' مسلمان'' کی تعریف کیا ہے؟ یعنی ہدو کے کہتے ہیں اور مسلمان کے۔ جیسا کہ میں پہلے بھی عرض کر چکا ہوں ''مسلمان وہ شخص ہے جو اپنی مرضی کو اللہ کی مرضی کے تابع کردے۔'' ہندو کی تعریف کیا ہے؟ کیا آپ جانتے ہیں؟

" ہندو" کی صرف ایک جغرافیائی تحریف ممکن ہے۔ کوئی بھی شخص جو ہندوستان میں رہتا ہے یا ہندوستانی تہذیب سے إدھر آباد ہے وہ ہندو کہلاسکتا ہے۔ اس تعریف کی رو سے میں بھی ہندو ہوں۔ یعنی جغرافیائی اعتبار سے آپ جمھے ہندو کہد کتے ہیں۔ لیکن اگر آپ و میرا آپ بھی ہندو کہد کتے ہیں۔ لیکن اگر آپ بول یعنی کہ کیا میں دیدوں پر ایمان رکھتا ہوں؟ تو میرا جواب ہوگا کہ جہاں تک ویدوں کے اس جھے کا تعلق ہے جو قر آب مجید کی تعلیمات سے مطابقت رکھتا ہے انھیں تسلیم کرنے پر تو مجھے کوئی اعتراض نہیں مثال کے طور پر سے بات کہ مطابقت رکھتا ہے نعیں تسلیم کرنے پر تو مجھے کوئی اعتراض نہیں مثال کے طور پر سے بات کہ مطابقت رکھتا ہے نعیں تسلیم کرنے پر تو مجھے کوئی اعتراض نہیں مثال کے طور پر سے بات کہ مطابقت رکھتا ہے۔ "صرف ایک بی خدا ہے۔"

لیکن اگرآپ یہ کہیں کہ خدانے برہموں کواپٹے سرے اور کھتر یوں کو سینے سے پیدا کیا۔ اور یوں برہمن ایک برتر ذات ہے تو میں یہ بات تسلیم کرنے کے لیے تیار نہیں ہوں گا۔ یہ بات میں ویدوں بی سے پیش کررہا ہوں۔ ویدوں میں ایسا لکھا ہوا ہے اگرآپ

ویدول کوتشلیم بی نہیں کرتے تو یہ آپ کا مسئلہ ہے۔لیکن یہ بات ویدول بیل ای طرح موجود موجود ہے،آپ کی بھی ویدول کے عالم سے بوچھ سکتے ہیں۔وید کے عالم یہاں بھی موجود ہیں۔آپ ان سے بوچھ سکتے ہیں۔ یہ بیل کہ رہا وید کہدر ہے ہیں کہ ویشوں کورانول سے اور شودروں کو پاؤل سے بیدا کیا گیا۔ بیل اس تصور سے قطعاً اتفاق نہیں کرتا اور اگر آپ بوچھیں کے کہ کیا ہیں ویدول کے فلنے پر ایمان رکھتا ہوں تو میرا جواب ہوگا کہ نہیں۔ جغرافیا کی جیسا کہ میں نے پہلے کہا کہ جو شخص ہدوستان میں رہتا ہے وہ ہدو ہے۔ جغرافیا کی فاظ سے ہندوستان میں رہتا ہے وہ ہندو ہے۔ جغرافیا کی فاظ سے ہندوستان میں رہتا ہے وہ ہندو ہے۔ جغرافیا کی فاظ سے ہندوستان میں رہتا ہے وہ ہندو ہے۔ جغرافیا کی فیض ہندو ہے۔ ای طرح جیسے امریکہ میں دہنے والا ہر فیض ہندو ہے۔ ای طرح جیسے امریکہ میں دہنے والا ہر فیض ہندو ہے۔

للذا آپ كسوال كا جواب يه بنآ كه بال آپ ايك مسلمان كو بندو كه يكت بيل
اگر وه بندوستان بيل ربتا ب توليكن اس بات كا مطلب يه بهي نبيل به كدويك فد به با كا مطلب يه بهي نبيل ب كدويك فد به بات كا مطلب يه بهي نبيل ب كدويك امريكي ب مانخ والا اگر امريك چلا جا تا ب تو پھر آپ اس بندوستان بيل ب علا كا كهتا
بندوست ايك عالمي فد ب بنيل بهر سيكت و بيك بندوستان بيل ب سواى به كد آپ بندو ازم كو فد به بنيل كهر سيكت و يوك آپ بندوستان بيل ب سواى ويويك آندكا شار عظيم على بيل به وتا ب وه خود كيت بيل كد لفظ بندوست ايك غلط نام ويويك آندكا شار عظيم على بيل بوتا ب وه خود كيت بيل كد لفظ بندوست ايك غلط نام ويويك آندكا شار عظيم على بيل بوتا ب وه خود كيت بيل كد لفظ بندوست ايك غلط نام ويويك آندكا شار عظيم على بيل بوتا ب وه خود كيت بيل كد لفظ بندوست ايك غلط نام ويويك آنونكي كيا جانا جا ب

چنانچیش اپنی بات مجرد براتا ہوں کداگر آپ جھے پہنچیں گے کہ: "کیا آپ ایک ہندو ہیں؟"

توميراجواب موكا:

'' اگر ہندو کا مطلب ہندوستان میں رہنے والا ہے تو پھر میں بقیناً ہندو ہوں۔ لیکن اگر ہندو ہونے ہے آپ کا مطلب بہت سے خداؤں پر ایمان رکھنا ہے جن کے استے سر ہیں اور استے ہاتھ ہیں تو پھر میں ہندونہیں ہوں۔'' ای طرح جہاں تک اس سوال کا تعلق ہے کہ کیا کسی ہندوکومسلمان کہا جا سکتا ہے تو اس کا جواب ہے کہ ہاں ایک ہندو بعنی ایک ہندوستانی مسلمان بھی ہوسکتا ہے لیکن اگر وہ ہندو بنوں کی پوجا کرتا ہے تو چھروہ ہرگز مسلمان نہیں ہوسکتا۔ ایک بت پرست بھی مسلمان نہیں ہوسکتا۔ ایک بت پرست بھی مسلمان نہیں کہلاسکتا۔

الله سجانه وتعالی کاارشاد ہے:

إِنَّ اللَّهُ لَا يَغْفِرُ أَنُ يُشُوكَ بِهِ وَ يَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنُ يَّشَآءُ وَ مَنْ يُشَاءُ وَمَن يُشَاءُ وَمَن يُشَاءُ اللَّهِ لَقَدِ الْحَوْى اِلْمُا عَظِيْمُا (٣٤: ٣٨)

"الله بس شرك بن كومعاف ثيل كرتا، الله كاسوا دوسر حب قدر كناه بين وه جس كے ليے چاہتا ہے معاف كرديتا ہے۔ الله كساتھ جس نے كى اوركو شريك تغبرايا اس نے تو بہت بى برا جمود تصنيف كيا اور برے بخت كناه كى بات كى۔ "

ای سورهٔ مبارکه مین آ مے چل کردوباره ارشاد موتا ہے:

إِنَّ اللَّهُ لَا يَغْفِرُ أَنْ يُشُولُ بِهِ وَ يَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَّشَآءُ وَمَنْ يُشَآءُ وَمَنْ يُشَولُ مِا لَدُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَّشَآءُ وَمَنْ يُشُولُ مِا لَلْهِ فَقَدْ صَلَّ صَلَّلًا بَعِيْدُا ٥ (٣) (١١١)

' الله ك بال بس شرك بى ك بخش نبيل ب، اس ك سواا ورسب بحيم معاف موسكا ب جي وه معاف كرنا چاہ - جس نے الله ك ساتھ كى كوشر يك مختر بايا ، وه تو گرابى ميں بہت دور فكل كيا۔''

لہذا بات یہ ہوئی کہ ایک ہندوستانی یعنی جغرافیائی ہندومسلمان ہوسکتا ہے لیکن اگروہ ہندو اسلامی احکامات پڑنمل پیرانہیں ہے،اللہ تعالی اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم پر ایمان نہیں رکھتا تو پھرا سے مسلمان نہیں کہا جاسکتا۔

☆.....☆.....☆

## سوال: بيش ترمسلمان بنياد پرست اوردمشت گرد كول بين؟

جواب بھائی نے سوال ہو چھا ہے کہ بیش تر مسلمان بنیاد پرست اور وہشت گرد کیوں ہیں۔ مجھ سے ایک سوال ہو چھا گیا ہے اور بیس اس کا جواب ضرور دوں گا۔ اگر سے جواب آپ کے لیے اطمینان بخش ہوتو اسے تبول کرلیں اور اگر غیر تسلی بخش ہوتو رڈ کردیں۔ قرآن مجید بیں ارشاد ہوتا ہے:

لَا إِكْرَاهَ فِي الدِّيْنِ قَدُنَّبَيَّنَ الرُّهُدُمِنَ الْعَلَى فَمَنُ يَّكُفُو بِالطَّاعُوْتِ وَ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ فَقَدِ اسْتَمُسَكَ بِالْعُرُوةِ الْوُثُقَى لَا انْفِصَامَ لَهَا وَ اللَّهُ سَمِيْعٌ عَلِيُمْ٥ (٢: ٢٥٢)

'' وین کے معاطع میں کوئی زور زبردی نہیں ہے۔ سیح بات غلط خیالات سے
الگ چھانٹ کرر کھ دی گئی ہے۔ اب جو کوئی طاغوت کا انکار کر کے اللہ پر ایمان
لے آیا اس نے ایک ایسا معنبوط سہارا تھام لیا جو بھی ٹوٹے والانہیں اور اللہ
سب کھے سننے والا اور جاننے والا ہے۔''

میں آپ کے سامنے حقیقت پیش کروں گالیکن اس حقیقت کو قبول کرنے پر میں آپ کو مجبور نہیں کرسکتا۔ آپ چاہیں تو اس کو قبول کریں چاہیں تو نہ کریں کیوں کہ دین میں لیٹیٰ اسلام میں زبروئ تو ہے نہیں۔ آپ پوچھتے ہیں کہ زیادہ تر مسلمان وہشت گرد اور بنیاد برست کیوں ہیں۔

سب سے پہلے تو جمیں بیدد مکھنا جا ہے گہ' بنیاد پرست' کا مطلب کیا ہے؟ '' بنیاد پرست اس شخص کو کہتے ہیں جو (کسی بھی معالمے میں) بنیادی اصولوں پڑمل کرتا ہو۔''

مثال کے طور پر ایک شخص اگر اچھاریاضی دان بننا چاہتا ہے تو اس کے لیے ضروری ہے کہ وہ ریاضی کے بنیا دی تصورات ہے آشنا بھی ہواور ان پر عمل پیرا بھی ہو گویا اگر کوئی اچھاریاضی دان بننا چاہتا ہے تو اسے ریاضات کے شعبے کا بنیاد پرست ہونا چاہیے۔ ای طرح آگر کوئی اچھا سائنس دان بنتا چاہتا ہے تو اسے سائنس کے بنیادی اصول کا علم بھی ہونا چاہیے اور اُسے ان اصولوں پر عمل بھی کرنا چاہیے۔ بدالفاظ دیگر اسے سائنس کے شعبے کا بنیاد پرست ہونا جاہے۔

اگر ایک شخص اچھا ڈاکٹر بنتا چاہتا ہے تو اسے کیا کرنا چاہیے؟ اس کو چاہیے کہ وہ علم طب کے بنیادی اصولوں لیعنی مبادیات کاعلم حاصل کرے اور پھران پر پوراعمل بھی کرے۔ لیعنی اچھا ڈاکٹر بننے کے لیے ضروری ہے کہ وہ شعبہ طب کا بنیاد پرست بن جائے۔

کے کا مقعدیہ ہے کہ تمام بنیاد پرستوں کو کمی ایک خانے میں نہیں ڈالا جاسکا۔ آپ یہ بین کہہ سکتے کہ تمام بنیاد پرست برے ہوتے ہیں یا یہ کہ'' تمام بنیاد پرست اجھے ہوتے ہیں۔''

مثال کے طور پرایک ڈاکو بھی بنیاد پرست ہوسکتا ہے۔ ہوسکتا ہے وہ مبادیات ڈاکہ زنی پر پوری طرح عمل کرتا ہواور کامیا بی سے ڈاک ڈالتا ہو۔ لیکن وہ ایک اچھا آ دی نہیں ہے کیوں کہ وہ لوگوں کولوشا ہے، وہ معاشرے کے لیے نقصان وہ ہے۔ وہ بھائی چارے کو خراب کرتا ہے۔ وہ ایک اچھاانیان نہیں ہے۔

دوسری طرف ایک بنیاد پرست ڈاکٹر ہے۔ جومبادیات طب پر عمل پیرا ہے۔ بنیادی طبی اصولوں کی خلاف ورزی نہیں کرتا۔ وہ لوگوں کا علاج کرتا ہے ان کی تکالیف دور کرتا ہے۔ وہ ایک اچھاانسان ہے کیوں کہ وہ نبی نوع انسانیت کے کام آر ہاہے۔ بینی آپ تمام بنیاد پرستوں کا خاکہ ایک بی مُوقِلم سے نہیں بناسکتے۔

جہاں تک سوال ہے مسلمانوں کے بنیاد پرست ہونے کا تو جھے فر ہے کہ میں ایک بنیاد پرست مسلمان ہوں اور ان پر عمل بنیاد پرست مسلمان ہوں اور ان پر عمل کرنے کہ کوشش کرتا ہوں اور فخر سے کہتا ہوں کہ میں ایک بنیاد پرست مسلمان ہوں۔ کوئی مجمی فخص جو آجھا مسلمان بنتا چاہے اس کے لیے ضروری ہے کہ وہ ایک بنیاد پرست مسلمان بنتا چاہے اس کے لیے ضروری ہے کہ وہ ایک بنیاد پرست مسلمان بنتا ہے اس کے الیے ضروری ہے کہ وہ ایک بنیاد پرست مسلمان بنتا ہے۔ بصورت دیگر وہ کبھی بھی ایک الیجھا مسلمان نہیں بن سکا۔

ای طرح اگر ایک ہندہ چاہتا ہے کہ وہ ایک اچھا ہندہ بنے تو اے ایک بنیاد پرست ہندہ بنا پڑے گا۔ ایک بنیاد پرست عیسائی بنا ہندہ بنا پڑے گا۔ ایک عیسائی اگر اچھا عیسائی بنتا ہا ہا ہے گا بصورت دیگر دہ بھی ایک اچھا عیسائی نہیں بن سکتا۔

اصل سوال یہ ہے کہ ایک '' بنیاد پرست مسلمان '' اچھا ہوتا ہے یا برا؟ الحمد للد اسلام کے بنیادی اصولوں میں کوئی بات بھی الی نہیں جو انسانیت کے خلاف ہو۔ جھے سے متعدد ایس سوالات پو مجھے گئے جو فلط فہیوں پر بنی تھے۔لوگوں کو اسلام کے بارے میں فلط فہیاں بیں اور ان فلط فہیوں کی وجہ سے بی وہ بچھتے ہیں کہ اسلام کی تعلیمات میں خرابی ہے۔جس طرح کہ ایک بھائی نے گائے کے بارے میں سوال کیا اور میں نے جواب دیا۔ای طرح کے مزید سوالات کے گئے اور میں نے جوابات دیے۔

اصل میں ہوتا ہے ہے کہ لوگوں کی معلومات محدود ہوتی ہیں۔ اور وہ بیفرض کر لیتے ہیں کہ اسلام کی کچھ بنیا دی تعلیمات ہی غلط ہیں۔ لیکن اگر آپ اسلام کے بارے میں کمل معلومات رکھتے ہیں تو آپ کے علم میں ہوگا کہ اسلام کا کوئی ایک اصول بھی ایسائیس ہے جو معاشرے اور انسانیت کے لیے نقصان وہ ہو۔

یں یہاں بیٹے ہوئے تمام لوگوں کو، اور یکی نیس، کا نئات کے تمام لوگوں کو چیلنج کرتا ہوں کہ وہ اسلام کی بنیادی تعلیمات میں کوئی ایک چیز جھے ایک دکھادیں جو انسانیت کے ظلاف ہو۔

ہوسکتا ہے کھولوگوں کو اسلامی تعلیمات بری گئی ہوں لیکن مجموعی طور پر پوری انسانیت کی بہتری اور فلاح کے لیے بھی تعلیمات بہترین ہیں۔ بیس دوبارہ چین کرتا ہوں، اس بال بی بہترین ہیں۔ بیس میں بیٹا ہوا کوئی بھی مختص جھے سے کوئی بھی سوال پوچھ سکتا ہے۔ میں ان شاء اللہ تمام غلط فہیاں دور کروں گا۔

وبيسو و كشرى بناتى ہےكه؛

" ننڈامنلوم وہ تحریک تھی جو بیبوی صدی کے آ فاز میں امریکی پروٹسٹنٹ

40

عیسائیوں نے شروع کی۔ ان لوگوں کا کہنا تھا کہ نہ صرف بائبل میں بیان کردہ
تعلیمات انہا می ہیں بلکہ پوری انجیل لفظ بہ لفظ کلام خداوندی ہے۔''
اب ظاہر ہے کہ اگریہ ثابت کیا جاسکے کہ بائبل واقعی حرف بہ حرف کلام خداوندی ہے
تو پھریہ ایک اچھی تحریک ہے لیکن اس تحریک سے وابستہ لوگ یہ ثابت کرنے میں ناکام
دستے ہیں تو پھرفنڈ امتعلام کی بیتحریک قابل ستایش نہیں کہلائے گی۔

آ کسفر ڈاگریزی لغت میں بنیاد پرست کی بیتعریف لمتی ہے:

" ..... Strictly adhering to the ancient laws of a religion,

especialy Islam."

''کی بھی مذہب کے قدیم قوانین کی تخت سے پابندی کرنا، خصوصا''اسلام''۔
لیمنی اب آ کسفر ڈ ڈ کشنری کہتی ہے کہ'' خصوصاً اسلام''۔ اس لغت کی تازہ ترین اشاعت میں بیاضا فد کیا گیا ہے۔ یعنی اب بنیاد پرتی کا لفظ سنتے ہی فوراً دھیان جائے گا مسلمان کی طرف .....کوں؟

اس لیے کہ مغربی ذرائع ابلاغ مسلسل لوگوں پر ایسے بیانات کی بمباری کیے چلے جارہ ہیں جن سے مسلمان ہی دہشت گرد۔ جارہ جن سے مسلمان ہی بنیاد پرست معلوم ہوتے ہیں اور مسلمان ہی دہشت گرد۔ اور اب تو صورت حال یہ ہوگئ ہے کہ'' بنیاد پرست'' لفظ سنتے ہی فوراً ذہن میں مسلمان آتے ہیں۔

ذرالفظ'' وہشت گرد'' پرغور کریں۔ دہشت گرد کے کہتے ہیں؟ اس مخص کو جو دہشت پھیلائے۔

اب اگرایک ڈاکو پر پولیس کو دیکھ کر دہشت طاری ہوجاتی ہے تو اس کے لیے پولیس دہشت گرد ہے۔ کیا میں ٹھیک کہ رہا ہوں؟

میں انگریزی زبان میں واضح طور پر بات کرنے کی کوشش کر رہا ہوں۔ میں لفظوں سے نہیں کھیل رہا۔ دہشت گردوہ ہے جو دہشت پھیلائے ا۔ اب اگر کسی ڈاکو، کسی مجرم، کسی

ساج دشمن پر پولیس کود مکھ کر دہشت طاری ہوتی ہے تو پولیس بھی دہشت گر د ہے۔ اس تناظر میں دیکھا جائے تو ہرمسلمان کو دہشت گر دہونا جا ہے۔اسے ساج دہمن عناصر کے لیے دہشت گرد ہونا چاہیے۔ کوئی ڈاکو کسی مسلمان کو دیکھے تو اس پر دہشت طاری ہوجانی چاہیے۔ای طرح اگر کوئی زانی کسی مسلمان کودیکھے تو اسے دہشت ز دہ ہوجانا چاہیے۔

مجھے اس بات سے بھی اتفاق ہے کہ بالعموم دہشت گرد اس مخض کو کہا جاتا ہے جو عام لوگوں کو دہشت ز دہ کرے۔ جومعصوم لوگوں کوخوف ز دہ کرنے کی کوشش کرے اور اس تناظر میں کسی بھی مسلمان کو دہشت گر دنہیں ہونا چاہیے۔ عام لوگوں کومسلمان سے قطعاً دہشت ز دہ نه ہونا چاہیے۔

البنة جہاں تک ساج رحمن عناصر، چوردن، ڈاکوؤں اور مجرموں کا تعلق ہے تو جس طرح پولیس ان کے لیے دہشت گرد ہے ای طرح مسلمانوں کوبھی ان کے لیے دہشت گرد ہونا چاہیے۔

ایک معاملہ اور بھی ہے وہ یہ کہ اگر آپ تجزیبہ کریں تو بعض اوقات یوں بھی ہوتا ہے کہ ایک ہی شخص پر دومختلف لیبل لگ جاتے ہیں۔ایک ہی شخص کے،ایک ہی کام کی وجہ ہے، دو مختلف تضور بن جاتے ہیں۔ مثال کے طور پر جب ہندوستان آ زاد نہیں ہوا تھا، جب ہندوستان پرانگریزوں کی حکومت تھی تو اس وفت مجاہدین آزادی، برصغیر کی آزادی کے لیے جدوجهد كررم تھے۔ انگريز حكمران ان لوگوں كو دہشت گرد كہتے تھے جب كه ہندوستاني انھیں محبّ وطن اور مجاہدین آ زادی کہتے تھے۔

وہی لوگ تھے، ایک ہی فعل کی وجہ سے اگریزوں کی نظر میں وہ دہشت گرد تھے لیکن ہندوستانیوں کی نظر میں، ہاری نظر میں وہ مجاہد تھے۔ آپ جب ان لوگوں پر کوئی لیبل لگائیں گے تو پہلے صورتِ حال کا تجزیہ کریں گے۔ اگر آپ انگریز حکمرانوں سے اتفاق کرتے ہیں تو پھریقینا آپ انھیں دہشت گرد قرار دیں گے لیکن اگر آپ ہندوستانیوں کے اری و تفریحان می ایستان می ایست محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ 4

قابض ہو گئے، ان کی حکومت عاصبانداور غیر قانونی ہے تو پھر آپ اٹھی لوگوں کو مجاہدین آزادی قرار دیں گے۔

لینی ایک ہی طرح کے لوگوں کے بارے میں دو مختلف آ را ہوناممکن ہے۔ چنانچہ میں آخر میں یہ کہہ کراپٹی بات سمیٹوں گا کہ'' جہاں تک اسلام کا تعلق ہے ہر مسلمان کو بنیاد پرست ہونا چاہیے کیوں کہ اسلام کی تمام تعلیمات انسانیت کے تق میں ہیں۔ انسان دوئی ادرعالمی بھائی چارے کو تقویت دینے والی ہیں۔''

ش اميدر كمتا بول كرآب كواب سوال كاجواب ل كيا بوكار نيس الميدر كمتا بول كرآب كواب ل كيا بوكار مدوال: جهال تک میراخیال ہے کی خدیب میں بھی کوئی برائی نہیں ہے۔ ہر خدیب
کے اصول اقتصے ہیں لیکن اصول بیان کردینا ایک چیز ہے اور ان اصواوں پرعمل کرنا ایک
دوسری بات ہے۔ عملاً ہم دیکھتے ہیں کہ سب سے زیادہ خون ریزی خدیب کے نام پر ہی
ہوتی ہے۔ آپ خربی اصواوں اور خدیب کے نام پر ہونے والی قل و غارت میں مطابقت
کس طرح تلاش کریں میے؟

جواب بیادی طور پراچی با تیں ہی کہ تمام خدا ہب بنیادی طور پراچی با تیں ہی کرتے ہیں لیکن جہاں تک عمل درآ مد کا تعلق ہے تو وہ کچھ تنف ہے۔ تعلیم اچھی با توں کی دی جاتی اگر دنیا پر نظر دوڑائی جائے تو بے شارلوگ ہیں جو خدہب کے نام پراڑ رہے ہیں۔ آخراس مسئلے کاحل کیا ہے؟

یدایک بہت اچھا سوال ہے۔اس سوال کا جزوی جواب تو میں اپنی گفتگو کے دوران میں دے چکا ہوں۔ یعنی جہال تک اسلام کا تعلق ہے، ہمارا دین ہمیں کسی ہے گناہ کے قل کی اجازت نہیں دیتا۔

سورة مائده مسارشاد بارى تعالى ب:

 زمین میں زیاد تیال کرنے دالے ہیں۔"

لیکن سوال بیہ ہے کہ ہم اپنے اختلافات کو کس طرح حل کر سکتے ہیں۔ اتفاق کس طرح پیدا ہوسکتا ہے؟ اس سوال کا جواب بھی میں نے سورہ آل عمران کی چونسٹویں آیت کی روشنی میں دیا تھا۔ ارشاد ہوتا ہے:

قُلُ يَاْهُلَ الْكِتْبِ تَعَالُوا إلَى كَلِمَةٍ سَوَآءٍ بَيُنَنَا وَ بَيْنَكُمُ آلَّا نَعْبُدَ اِلَّا اللهَ وَ لا يُشْرِكَ بِهِ شَيْئًا وَ لَا يَتَّخِذَ بَعْضُنَا بَعْضًا اَرْبَابًا مِّنُ دُوْنِ اللهِ فَإِنْ تَوَلَّوْا فَقُولُوا الشَّهَدُوا بِانَّا مُسْلِمُونَ ٥ (٣: ٦٣)

اے نی مطابق کی است کی جوا '' اے الل کتاب آو ایک ایسی بات کی طرف جو مارے اور تبہارے درمیان کیسال ہے۔ سیکہ ہم اللہ کے سواکسی کی بندگی نہ کریں، اس کے ساتھ کسی کوشریک نہ تضہرائیں اور ہم میں سے کوئی اللہ کے سواکسی کو اپنا رب نہ بنالے۔ اس دعوت کو قبول کرنے سے اگر وہ منہ موڑیں تو صاف کہہ دو کہ گواہ رہو، ہم تو مسلم (صرف خدا کی بندگی واطاعت کرنے والے) ہیں۔''

فرض کیجے دس نکات آپ پیش کرتے ہیں اور دس نکات مین پیش کرتا ہوں۔اب فرض کیجے کہ ان میں سے پانچ نکات مشتر کہ ہیں اور باتی میں اختلاف ہے تو ہمیں کم از کم پانچ نکات کی جد تک تو اتفاق رائے کرلینا چاہیے۔اختلافات کو ملتوی کیا جاسکتا ہے، نظر انداز کیا جاسکتا ہے۔

قرآن کن باتوں پرجمع ہونے کی دعوت دیتا ہے۔

پہلی بات تو مید کہ ہم ایک خدائے واحد و برتر کے علاوہ کسی کی عبادت نہ کریں گے۔ دوسری بات مید کہ ہم کسی کواس کا شریک نہیں بتائیں گے۔

آپ نے ایک اچھی بات کی کہ بید مسائل کیوں کرحل ہو سکتے ہیں؟ میں نے ایک طریقة کارآپ کے سامنے پیش کردیا ہے کہ مشتر کدامور پراتفاق رائے پیدا کیا جائے۔لیکن

اس سلسلے میں ایک نہایت اہم بات نظرانداز نہیں کی جاسکتی وہ یہ کہ مختلف نداہب کے بیش تر پیردکارخودا پنے ندہب کی حقیقی تعلیمات سے باخبر نہیں ہوتے۔ اٹھیں بیعلم نہیں ہوتا کہ ان کے صحائف مقدس میں لکھا کیا ہواہے؟

بہت سے مسلمانوں کو بھی بیٹم نہیں ہوتا کہ قرآن ادراحادیث صحیحہ میں کیا تعلیمات دی گئی ہیں۔ ای طرح بہت سے ہندووں کو بیٹم نہیں ہوتا کہ ان کے متونِ مقدسہ کہتے کیا ہیں۔ بہت سے عیسائی ایسے ہیں جونہیں جانتے کہ بائبل کے احکامات کیا ہیں ادر بہت سے بہود یوں کو یہ خرنہیں کہ عہدنامہ قدیم میں لکھا کیا ہوا ہے؟

ابقصور کس کا ہے؟ ان ندا ہب کا یاان کے مانے والوں کا؟ ظاہر ہے کہ ان ندا ہب کے بیروکار ہی قصور وار ہیں۔ اس لیے میں لوگوں سے کہتا ہوں کہ اپنے متون مقدسہ کا مطالعہ تو کریں۔اختلافات بعد میں نیٹا لیے جائیں گے، پہلے کم از کم ان امور پر تو ہم اکشے ہوجائیں جو ہمارے اور آپ کے درمیان مشترک ہیں۔

میں'' اسلام اور عیسائیت میں یکسانیت'' کے موضوع پر ایک گفتگو کر چکا ہوں۔اس میں بھی میں نے بھی کہا کہ اختلافات کو ٹی الحال نظر انداز کر دیا جائے اور کم از کم ان نکات یق ہم متفق ہوجا کیں جو ہمارے قرآن اور تمہاری انجیل میں مشترک ہیں۔ اگر ہم مشترک موریر بی متفق ہوجا کیں تو جھڑاختم ہوجائے گا۔

میں اپنی اس گفتگو میں بھی بہی پچھ کرنے کی کوشش کرد ہا ہوں۔ کیا میں بھی کسی فد ہب ازخود تقید کرتا ہوں؟ صرف اس وقت جب بعض بھا کیوں کے سوالات کی وجہ سے میں مجبور رجاتا ہوں تو جھے اظہار حقیقت کرنا پڑتا ہے۔ آپ میری تقاریر کی ریکارڈنگ و کھے سکتے ہیں مانے ایک وفعہ بھی کسی فد ہب پر ازخود تقید کرنے کی کوشش نہیں گی۔ میں اختلا فات کے میں بخث کرتا ہی نہیں۔ میں مشترک امور سامنے لانے کی کوشش کرتا ہوں ورنہ میں اختلا فات کے میں بحث کرتا ہی نہیں۔ میں مشترک امور سامنے لانے کی کوشش کرتا ہوں ورنہ میں فلافات پر بھی بحث کرسکی ہوں۔ میں ایسے موضوعات پر بھی تقریریں کرسکی ہوں:

"اسلام اور مندومت کے اختلا فات"

میں تقابل ادیان کا طالب علم ہوں۔اللہ کا شکر ہے میں دنیا کے بیش تر نداہب کے متون مقدسہ کے اقتباسات یہاں پیش کرسکتا ہوں۔اور ان غداہب کے اختلافات آپ کے سامنے پیش کرسکتا ہوں۔

لیکن میں ایبانہیں کرتا۔ میں اختلافات کا ذکر ای وقت کرتا ہوں جب اس کی ضرورت ہوتی ہے۔ جب حاضرین میں سے کوئی پروگرام کوخراب کرنے کی کوشش کرتا ہے۔

ہمیں ان اختلافات سے باخر ہونے کی ضرورت ہے۔ لیکن میں عام آ دمی کے سامنے ان اختلافات پر گفتگونہیں کرتا۔ عام آ دمی سے میں یہی کہتا ہوں کہ خود اپنی فہ ہمی کتا ہوں کا مطالعہ کرو۔ اس طرح تم اپنے فد ہب کے بھی قریب ہوجاؤ کے اور عالمی بھائی چارہ بھی برجے گا۔ اپنے صحائف مقدسہ کا مطالعہ کرو۔ کم از کم خدا پر تو ایمان لاؤ۔ اختلافات بعد میں مل ہوتے رہیں گے۔

یہودیت یہی کہتی ہے، عیسائیت یہی کہتی ہے، ہندومت یہی کہتا ہے، اسلام یہی کہتا ہے، سکھ ند ہب یہی کہتا ہے، یاری فدہب یہی کہتا ہے کہ؛

"ایک خدا پرایمان لاؤادرای کی پرستش کرد-"

آپ دوسروں کی عبادت کیوں کرتے ہیں؟ پہلے صرف ای تکتے پرجمع ہوجا ئیں دیگر نکات کے بعد میں فیصلے ہوتے رہیں گے۔اگر ہم بیمشتر کی مسئلہ طل کرلیں اگر ہم دیں میں سے تین مسائل پر بھی متفق ہوجا ئیں تو دیگر نکات کا اختلاف برداشت کیا جاسکتا ہے۔ان کا فیصلہ بعد میں ہوسکتا ہے۔

آپ یقین سیجے کہ اگر ہم مشتر کہ نکات پر اتفاق کرلیں تو بیش تر مسائل عل ہو جائیں گے۔اور میں خود یہی کام کرنے کی کوشش کرر ہا ہوں۔ بیں ساری دنیا میں سفر کرتا ہوں۔ غیر مسلموں کے سامنے خطابات کرتا ہوں اور چوں کہ لوگ ندا پنے صحائف مقدسہ کے بارے میں کمل معلومات رکھتے ہیں اور نہ ہماری کتابوں کے بارے میں، لہذا بہت سے لوگ

سوالات كرتے ہيں۔خودمسلمان بھي قرآن وحديث كي تعليمات كے بارے ميں بوراعلم نہیں رکھتے۔ وہ ان باتوں کے بارے میں حوالات کرتے ہیں جن کے بارے میں وہ نہیں جانے لہذا میں انھیں معلومات فراہم کرتا ہوں۔ میں انھیں قرآن ادر حدیث کے بارے على بتاتا مول \_ ديداور بائل كے بارے على بتاتا مول \_اور على جب بحى كوئى اقتباس پيش كرتا مول تواس كا حواله ضرور پيش كرويتا مون \_ تا كه كوئي بيرند كهد سك كه ذاكر بهائي موائي باتی کردے ہیں۔ اور بیمام کتب مقدسہ جن کا میں حوالہ دیتا ہوں، اسلا ک ریسرج فا وَعْرِيشَ مِن وستياب بير ماري لاجرري من ويدمقدس ك متعدد رجه موجود بير \_ ہارے ماس سیکووں ملم کی الجیلیں موجود ہیں۔ بائبل کے تمیں سے زیادہ مختلف متن ہارے یاں ہیں۔الحمداللہ البدا آپ کا تعلق کی بھی فرقے سے ہو۔ آپ Jehovahs Witness ہول، Catholic ہول یا Protestent مول، آپ کی بائل مارے یاس موجود ہوگی اورہم اس کا حوالہ پیش کریں گے۔ چنانچہ اگر کوئی کہنا جائے کہ ذاکر نائیک غلط کہدر ہاہے تو أسے ان متون مقدم كو بحى فلد كها يزيد كا كول كدميرى تقرير كا بيش تر حصدان متون مقدسے اقتباسات علی معمل ہوتا ہے۔ اگر آپ ان محالف سے اختلاف کرتے ہیں تو اس سے کوئی آپ کوروک نہیں سکا۔ ضرور اختلاف کریں۔ بوے شوق سے اختلاف کریں کول که قرآن کہتا ہے کہ'' دین میں کوئی جرمیں ہے'' حق کو باطل سے علیمہ ہ کردیا گیا ہے۔ میں ہندومت کی حقیق تعلیم آپ کے سامنے پیش کرتا موں۔ اگر آپ اتفاق کرنا جا ہیں توكري اگراختلاف كرناجا بين تواختلاف كرير\_

ایکسمپوزیم منعقد ہوا تھا، جس کی ویڈیوریکارڈنگ بھی دستیاب ہے۔اس سپوزیم کا موضوع تھا" اسلام عیسائیت اور ہندومت میں تصویہ خدا" کچھ لوگ اسے مناظرہ بھی کہہ عکتے ہیں۔ کیرالہ کے ایک ہندو پنڈت، کالی کٹ کے ایک سیحی پادری اور اسلام کا نقط ُ نظر پیش کرنے کے لیے میں۔ بیمباحثہ ساڑھے چارگھنے جاری رہا۔اس مباحثہ کی ریکارڈنگ دستیاب ہے۔ آپ خود دکھے سکتے ہیں۔اس مباحثہ میں عیسائیت اور ہندومت کے علا بھی شریک ہیں اور میں تو محض ایک طالب علم ہوں۔ میں نے اپنا تقط نظر پیش کیا۔ فیصلہ کرنا تو ناظرین کا کام ہے۔ میں نے بہر حال مشتر کہ نکات پیش کرنے کی کوشش کی۔ انھی کی کتابوں کے ساتھ اور مکمل حوالوں کے ساتھ۔ باب نمبر اور آیت نمبر کے ساتھ۔ بنی نوع انسان کو متحد کرنے کی ایک ہی صورت ہے۔ اور وہ ہے ایسی باتوں کی تلاش جو ہمارے ما بین مشترک ہوں۔

اميد ہے كمآب كوابي سوال كاجواب ل كما ہوگا۔

· \*\*....\*

## Ar

سوال: اگراسلام امن وسلامتی کا ندہب ہے تو پھراسے تلوار کی مدد سے کیوں پھیلایا گیاہے؟

جواب: سوال پو چھاگیا ہے کہ: ''اگراسلام واقع امن وسلامتی کا فدہب ہے تو پھر
یہ تکوار کی مدد سے کیوں پھیلا؟ بات یہ ہے کہ اسلام کا لفظ ہی سکم سے نکلا ہے، جس کا
مطلب ہی سلامتی ہے۔ اسلام کا ایک اور مطلب اپنی رضا کو اللہ تبارک و تعالیٰ کی مرضی کے
مالی کردینا ہے۔ گویا اسلام کا مطلب ہوا'' وہ سلامتی جواپی مرضی کو اللہ تعالیٰ کی مرضی کے
تالیح کردینا ہے۔ گویا اسلام کا مطلب ہوا'' وہ سلامتی جواپی مرضی کو اللہ تعالیٰ کی مرضی کے
تالیح کردینا ہے۔ واسل ہوتی ہے۔' کیکن جیسا کہ پہلے بھی عرض کیا گیا کہ دنیا میں ہوخض
سلامتی کا متنی نہیں ہوتا۔ ہرخض یہ نہیں چاہتا کہ پوری دنیا میں امن وسلامتی کا دور دورہ ہو۔
کھ ساج دشمن غراص بھی ہوتے ہیں جواب ذاتی مفادی وجہ سے امن وسلامتی نہیں چاہتے۔
اگر کمل طور پر امن ہوجائے تو ظاہر ہے کہ چوروں، ڈاکوؤں اور بحرموں کے لیے مواقع ختم
ہوجا کیں گے۔ چنانچہ اپنے فایدے کے لیے ان کی خواہش بی ہوتی ہے کہ امن وسلامتی نہ
رہے۔ ایسے ساج دشمن لوگوں کی خواہش بی ہوتی ہے کہ امن وسلامتی نہ

گویا اسلام واقعی امن وسلامتی کا ند جب ہے لیکن امن وسلامتی قایم رکھنے کے لیے بھی البحض اوقات طاقت کا استعال کرنا پڑتا ہے تا کہ معاشرے کے لیے نقصان دہ عناصر کی حوصلتگنی کی جاسکے۔

جہاں تک اس بات کا تعلق ہے کہ ''اسلام تلوار کے زور سے پھیلا ہے'' تو اس سوال کا بہترین جواب ڈی لیسی اولیری نے دیا ہے، جو کہ ایک مشہور غیر مسلم مؤرخ ہیں۔ اپنی کتاب''۔ Islam at the Cross Roods ''کے صفحہ آٹھ پروہ لکھتے ہیں:

" ...... تاریخ سے بید بات واضح ہوتی ہے کہ شدت پیندمسلمانوں کے پوری دنیا پر قبضے کرنے اور تلوار کے زور پر مفتوحہ اقوام کے لوگوں کومسلمان کرنے کی کہانیاں درحقیقت ان افسانوں بیں سب سے زیادہ بے سرویا اور نا قابل یقین

میں جومور خ دہراتے رہے ہیں۔"

کتاب کا نام Islam at the Cross Roads ہوگی گیسی اولیری ہیں اور صغف ڈی گیسی اولیری ہیں اور صغف نہر آٹھ ہے۔ اب ہیں آپ سے ایک سوال پوچھتا ہوں کہ ہم مسلمانوں نے ہیں پر تقریباً آٹھ سو برس تک حکومت کی۔ لیکن جب صلبی جنگجو وہاں آئے تو مسلمانوں کا نام و نشان ہی منادیا گیا۔ دہاں کوئی ایک مسلمان بھی ایسانہیں بچا جو سرعام اذان دے سکے۔ لوگوں کو نماز کی دعوت دے سکے۔ ہم نے وہاں قوت کا استعمال نہیں کیا۔ آپ جانے ہیں کہ ہم مسلمانوں نے تقریبا چودہ سوسال مسلس عرب علاقے میں حکومت کی۔ صرف چندسال اگریزی اور چندسال فرانسیں بھی رہے لیکن مجموعی طور پر ایک ہزار چارسو برس تک عریوں کے علاقے میں مسلمانوں ہی کی حکومت رہی۔ لیکن مجموعی طور پر ایک ہزار چارسو برس تک عریوں کے علاقے میں مسلمانوں ہی کی حکومت رہی۔ لیکن کیا آپ جانے ہیں کہ اس وقت بھی تقریباً ایک کروڑ چالیس لا کھ عرب عیسائی ہیں۔ بیلوگ قبلی عیسائی کہلاتے ہیں۔ قبلی عیسائی کہا تے ہیں۔ قبلی عیسائی کہا ہے ہیں۔ آگر ہم مسلمان چا جے تو ان جی ہرایک کو ہز ورشمشیر نسل درنسل عیسائی جا رہے ہیں۔ اگر ہم مسلمان چا جے تو ان جی ہرایک کو ہز ورشمشیر مسلمان کیا جاسکتا تھا۔ لیکن ہم نے ایسانہیں کیا۔

یہ چودہ ملین عرب جو کہ قبطی عیسائی ہیں، ورحقیقت آس بات کی گوائی ہیں کہ اسلام
کوار کے زور پر ہرگز نہیں پھیلانے کے لیے کوار سے کام نہیں لیا گیا۔ اگر چندلوگ کوئی غلط کام
لین بہاں بھی اسلام پھیلانے کے لیے کوار سے کام نہیں لیا گیا۔ اگر چندلوگ کوئی غلط کام
کریں تو اس کے لیے غرب کو مورد الزام نہیں مخبرایا جاسکا۔ اگر چندلوگ غرب کی
تعلیمات پر عمل نہیں کرتے تو اس کا مطلب یہ ہرگز نہیں کہ اس غرب بی ہیں برائی ہے۔
مثال کے طور پر یہ کہنا غلط ہوگا کہ عیسائیت ایک برا غرب ہے کیوں کہ بظرنے ۱۰ لاکھ
یہودی مار دیے تھے۔ فرض بجیے ایسا ہوا بھی ہوکہ بظرنے ساٹھ لاکھ یہودی جلاکر مارویے
ہوں تو پھر بھی اس کا ذمہ دارعیسائی غرب کو کیوں کر قرار دیا جاسکتا ہے۔ کالی بھیڑیں تو ہر
معاشرے میں موجود ہوتی ہیں۔

ہم مسلمانوں نے صدیوں ہندوستان پر حکومت کی ، اگر ہم چاہجے تو یہاں کے ہر

غیرسلم کو بدز در ششیر مسلمان کیا جاسکا تھا۔ لیکن ہم نے بھی ایسا کرنے کی کوشش نہیں کی اور اس بات کی شہاوت وہ ہندو ہیں جو آئ ہی اس ملک کی آبادی کا ای فی صد ہیں۔ یہاں موجود حاضرین جی شامل غیرمسلم خود اس بات کی گواہی ہیں کہ ہم نے طاقت اور توت رکھنے کے باوجود لوگوں کو بدز ور شمشیر مسلمان تہیں کیا۔ ہم نے ایسانہیں کیا کیوں کہ اسلام اس بات پریفین ہی نہیں رکھتا۔

آج آبادی کے لحاظ ہے دنیا کا سب سے برامسلمان ملک انڈونیشیا ہے۔ مسلمانوں کی سب سے بری آبادی دہاں ہے۔ کون کی فوج انڈونیشیا فتح کرنے گئی تھی؟ اللہ دنیشیا کی سب سے بری آبادی کا بھی ۵۵ فی صدمسلمانوں پر مشمل ہے تو بتاہے دہاں کون کی فوج رواند کی گئی تھی؟ افریقہ کا مشرقی ساحل فتح کرنے کون گیا تھا؟ کون کی فوج ؟ کون کی تواریں؟

Heroes & Hero اس کا جواب تھا مس کارلائل دیتا ہے۔ کارلائل اپنی کتاب Worship

"آپ کویہ توار مامل کرتا ہوئی ہے۔ بصورت ویکر کم بی فایدہ ہوسکا ہے۔ ہر نیا نظرید ابتدا بیں ایک آ دی کے قان بیں ہوتا ہے۔ دنیا بحر میں صرف ایک آ دی کے ذائن میں ایک آ دی بہتا بلہ پوری نوع انسانی اگروہ تواری استعال کرے اور کا واس کی کامیانی کا امکان کم بی ہے۔"

کون ی تلوار؟ فرض سجیے کوئی الی تلوار ہوتی بھی تو مسلمان اسے استعال نہیں کر سکتے تھے کیوں کہ قرآن انھیں تھم دیتا ہے:

لَا اِكْرَاهَ فِي اللِّيْنِ قَدْتَبَيْنَ الرُّهُدُمِنَ الْعَيِّ فَمَنُ يَكْفُرُ بِالطَّاعُوْتِ وَ يُوْمِنُ بِاللَّهِ فَقَدِ اسْتَمْسَلَتَ بِالْعُرُوةِ الْوُثُقِي لَا انْفِصَامَ لَهَا وَ اللَّهُ سَمِيْعُ عَلِيْمٌ ٥ (٣: ٢٥٧)

"وین کے معاملے میں کوئی زور زیروی نیل بہت میں بات فلط خیالات سے الگ جمان کرر کھوی گئی ہے۔ اب جوکوئی طافوت کا الگار کرے اللہ پرایان

لے آیا اس نے ایک ایسا مضبوط سہارا تھام لیا جو بھی ٹوٹے والانہیں اور اللہ سب کھے سننے اور جانے والا ہے۔''

لینی ہروہ مخص جواللہ ہے دست گیری چاہتا ہے اور باطل تو توں کورد کردیتا ہے۔ درحقیقت اس نے سب سے مضبوط سہارا پکڑا ہے۔ ایسا سہارا جو بھی اس کا ساتھ نہیں چھوڑے گا۔ کون کی تکوار سے لوگوں کومسلمان کیا گیا ہے؟ بیر حکمت کی تکوار تھی۔ قرآن پاک میں ارشاد ہوتا ہے:

أَدُّعُ الْى سَبِيُلِ رَبِّكَ بِال<del>َّحِكُمَةِ وَ الْمَ</del>وْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَ جَادِلْهُمُ بِالَّتِي هِى آحُسَنُ اِنَّ رَبَّكَ هُوَ اَعْلَمُ بِمَنْ ضَلَّ عَنْ سَبِيْلِهِ وَ هُوَ اَعْلَمُ بِالْمُهُتَدِيْنَ٥ (١٦: ١٢٥)

" اے نی مطابق این رب کے راستے کی طرف دعوت دو حکمت اور عمدہ نفیج تنا اور عمدہ نفیج تنا اور عمدہ نفیج تنا ہو، تہارا میں میاحثہ کروا کیے طریقہ پرجو بہترین ہو، تہارا رب بی زیادہ بہتر جانا ہے کہ کون اس کی راہ سے بھٹا ہوا ہے اور کون راہ راست پر ہے۔''

The Plain Truth نامی رسالے میں آیک مضمون شائع ہوا ہے جواصل میں ریڈرز ڈانجسٹ کی سالانہ کتاب ۱۹۸۱ء سے لیا گیا ہے۔ اس مضمون میں ۱۹۳۳ء سے ۱۹۸۱ء تک سالانہ کتاب ۱۹۸۱ء سے لیا گیا ہے۔ اس مضمون میں ۱۹۳۳ء سے جی ہیں۔

کے پچاس برسوں میں غراجب عالم میں اضافے کے حوالے سے اعداد ووسو پنیتیں تی صد اس نصف صدی کے دوران سب سے زیادہ اضافہ سلمالوں کی تعداد دوسو پنیتیں تی صد برصف میں ۲۳۵۰ بردھ گئی ہے۔ میں آپ سے بید پوچھتا ہوں کہ ان پچاس برسوں میں ۱۹۳۳ء سے ۱۹۸۳ء تک مسلمالوں نے کون سی جنگیں اور کر لوگوں کو مسلمان کیا ہے؟ وہ کون سی توارشی جس کے ذریعے ان لاکھوں افراد کو اسلام قبول کرنے پر مجبور کیا گیا۔

کیا آپ جانے ہیں کہاس وقت امریکہ میں سب سے زیادہ جیزی سے برھے والا فرجب اسلام ہے۔ ان امریکیوں کو اسلام قبول کرتے پرکون ی تکوار مجبور کرری ہے؟ ہورپ فرجب اسلام ہے۔

۸Ž

میں بھی اسلام ہی سب سے زیادہ تیزی سے پھیلنے والا غد ہب ہے۔ اٹھیں کون بہ نوک شمشیر اسلام قبول کرنے پر مجور کرر ہاہے؟ قرآن اس سوال کا جواب متعدد مقامات پر دیتا ہے۔

مين اس موال كا جواب و اكثر ايم بيرس كان الفاظ برخم كرنا جا مون كا:

یں بن وال دورہ ہوں ہوں ہوں ہے۔ ان انفاظ پر م سرنا چا ہوں گا: '' دہ لوگ جنھیں بیخوف ہے کہ ایٹمی جھیار کہیں عربوں کے ہاتھ ندآ جا کیں، دہ

یہ بات نہیں سمجھ رہے کہ اسلامی ہم تو پہلے ہی گرایا جاچکا ہے۔ یہ ہم اس دن گرا تھا جس دن پیٹیبراسلام حضرت مجمد سطیقیا کی ولادت ہو کی تھی۔''

☆.....☆.....☆

مدوال: اگر اسلام واقعی عالمی بھائی جارے کی تعلیم دیتا ہے تو پھر مسلمان خود کیوں مخلف فرقوں میں تقسیم میں؟

جواب: سوال یہ کیا گیا ہے کہ اگر واقعی اسلام حقیقی عالمی بھائی چارے کی تعلیم دیتا ہے تو پھرمسلمان خود کیوں فرقوں میں تقسیم ہیں۔اس سوال کا جواب قرآن جمید کی سورہ آل عمران میں چھ یوں دیا گیا ہے:

﴿ وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللَّهِ جَمِيعًا وَلا تَفَرَّقُوا م ﴾ (١٠٣:٣) " " سبال كرالله كا رك ومنبوط كراواور تفرقه على نديرو "

الله کی ری سے کیا مراد ہے؟ الله کی ری سے مراد ہے الله تعالی کی کتاب یعنی قرآن مجید۔ مسلمانوں کو تھم دیا گیا ہے کہ الله تعالی کی مرضی کو معنوطی سے پکڑلیں۔ یعنی قرآن مجید اور احادیث محجد کی تعلیمات چیش نظر رکھیں ، اور آپس میں تفرقه نه ڈالیس۔ جیسا کہ پہلے بھی ہیں ۔ فرض کیا قرآن مجید بیں ارشاد ہوتا ہے:

إِنَّ الَّذِيْنَ فَرَقُوادِيْنَمُ وَكَالُو الْهِيَمَا لَسَّتَ مِنْهُمْ فِي شَيْء إِنَّمَا الْمُوا اللهِ اللهِ عُمَّ اللهِ عُمْ اللهِ عُمْ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَا عَلَيْ ع

پت یہ چلا کہ دین اسلام بل تفرقے سے بینی فرقوں میں تقتیم ہونے سے منع کیا گیا ہے۔لیکن ہوتا یہ ہے کہ بعض مسلما نوں سے جب پوچھا جائے کہتم کون ہوتو جواب ملاہے؛ "میں حنی ہوں۔"

بعض کہتے ہیں:

"میں شافعی ہوں۔'

بعض کتے ہیں۔

''میں ماکلی ہوں۔'' ادربعض کا جواب ہوتا ہے: ''میں حنملی ہوں۔''

سوال بیب کہ ہمارے تینمبر حضرت محمصطفی صلی الله علیه دسلم کیا تھے؟ کیا وہ حفی تھے؟ حنبل تھے؟ ماکل تھے؟ یا شافعی تھے؟ وہ صرف اور صرف مسلمان تھے۔

قرآن پاک ک سورهٔ آل عمران می ارشاد موتا ہے:

فَلَمَّا آحَسَّ عِيسْمى مِنْهُمُ الْكُفُرَ قَالَ مَنُ أَنْصَادِى آلِى اللهِ (۵۲:۳) "جب عيل مَلِيه في حول كياكه في اسرايل مخروا تكارير آماده بي تواس نے كهاكون الله كي راه مي ميرا مدكار بوتا ہے؟"

حوار يول نے جواب ديا:

نَحْنُ أَنْصَارُ اللهِ امْنَا بِاللهِ وَ اشْهَدُ بِانَا مُسْلِمُونَ ٥ (٥٢:٣) " بم الله ك مدكاري - بم الله برايان لائه - آپ كواه ري كه بم مسلم (الله ك آب راطاحت جما وية واسله) بين -"

ایک اور جگه الله تارک و تعالی کا ارشاد ب:

وَمَنُ اَحْسَنُ قَوْلًا مِمَّنُ دَعَا إِلَى اللَّهِ وَعَمِلَ صَالِحًا وَّقَالَ اِنَّنِي مِنَ الْمُسُلِمِيْنَ٥ (٣١: ٣٣)

'' اور اس مخص کی بات سے اچھی بات اور کس کی ہوگی جس نے اللہ کی طرف بلایا اور کہا کہ میں مسلمان ہوں۔''

یعن اچھا وہ ہے جو کے کہ میں مسلم ہوں۔ جب بھی کوئی آپ سے بیسوال کرے کہ آپ کون ہیں؟ تو آپ کا جواب یہ ہونا چاہے کہ'' میں مسلمان ہوں۔''اس میں کوئی حرج خیس اگر کوئی یہ کہے کہ جمعے بعض معالمات میں انام ابو حذیقہ یا کسی اور عظیم عالم کی رائے سے انفاق ہے۔ انفاق ہے۔ یا یہ کہ جمعے امام شافعی یا امام مالک یا امام این عنبال کے فیصلوں سے انفاق ہے۔

یں ان تمام فقہا کا احرام کرتا ہوں۔ اگرکوئی بعض معاملات میں امام ابوحفیہ کی تعلید کرتا ہوں اور بعض میں امام شافعی کی تو میرے نزدیک اس میں اعتراض کی کوئی بات نہیں لیکن جب آپ کی شاخت کے بارے میں سوال کیا جائے تو آپ کا جواب ایک ہی ہونا چا ہے اور وہ یہ کہ میں مسلمان ہوں۔ پہلے کی بھائی نے کہا کہ'' قرآن کہتا ہے کہ مسلمانوں کے سے فرقے ہوں گے۔ ۔۔۔۔'' دراصل وہ قرآن کا نہیں بلکہ حضور نی کریم ہے ایک آئے کی ایک حدیث کا حوالہ دے رہے تھے۔ یہ حدیث سنن ابو داؤد میں موجود ہے۔ اس میں فرمایا گیا ہے کہ دین اسلام ۳ کو قول میں تقسیم ہوجائے گالیکن آئر آپ ان الفاظ پرخور کریں تو آپ کو پہنہ چلے گا کہ اس میں اطلاع دی جاری ہے کہ سے کہ سے کہ تا کہ قول میں تقسیم ہوجائے گا بھی فرمارے جارہا کہ دین کوسے خوق میں اللہ علیہ وہائے گا بھی میں دیا جو رہا کہ دین کوسے خوق میں اللہ علیہ وہائے گا بھی فرمارے جارہا کہ دین کوسے خوق آن میں وے دیا گیا ہے کہ'' تفرقے میں نہ پڑو۔''

یہ تو ایک کچی پیش کوئی ہے جس نے بورا ہو کر رہنا ہے۔ تر فدی کی ایک مدیث کا منہوم کچھ بول ہے:

"رسول الله مطالق نفر ما الماد است المن المراد من تقليم موجائ كى اورايك فرق من تقليم موجائ كى اورايك فرق من من جائين كيد محابر رام تفاقلت نه يوجها بدايك فرقد كون سا موكا؟ آپ مطابق تفاقل نفر ما يا: وه جو بمر اور مرسم حاب تفاقلت كرست بر جلى ا-"

ین وہ جوقر آن اور می احادیث کی پیروی کرے گا، وہی درست رائے پر یعن صراط متنقیم پر ہے۔ اسلام دین میں تفرقے اور تقتیم کے خلاف ہے۔ البذا قرآن اور احادیث نبویہ سلی اللہ علیہ دسلم کا مطالعہ ہونا چاہیے۔ اور ان پر عمل ہونا چاہیے کیوں کہ قرآن و حدیث پڑھل کر کے ہی مسلمان متحد ہو سکتے ہیں۔

امدے كرآب كوائے سوال كا جواب ل كيا موكا۔

☆.....☆....☆

91

مدوال: دنیا میں بھائی چارے کوفروغ دیے کے لیے بہترین طریقۃ کارکیا ہوسکا ہے؟ ہمیں زیادہ زورکس پہلو پروینا چاہیے؟ شہب پر؟ ساجیات پر؟ بیاسیاست پر؟ جواب: بھائی نے سوال یہ پوچھا ہے کہ عالمی بھائی چارے کوفروغ دینے کے لیے

ہمیں کس چیز کور جے دیلی چاہیے؟ کیا فرمب پرزوردینا چاہیے؟ ساجیات پر؟ یا سیاست پر؟

میرے بھائی میری ساری گفتگو ہی اس موضوع پرتھی اور اب میرے لیے وہ سال گا با تیں دہرانا ممکن نہیں ہے۔ آپ کے سوال کا جواب وہی ہے ۔ دنیا میں بھائی چارے کو فردغ دینے کے لیے ہمیں خدہب کورج دینی پڑے گی۔ یہ بات تمام خداہب میں موجود

ہے کہ : " جمیں ایک خدا پر ایمان رکھنا چاہیے اور ای کی عبادت کرنی چاہیے۔" الذو جمیں ہے کہ : " جمیں ایک خدا پر ایمان رکھنا چاہیے اور ای کی عبادت کرنی چاہیے۔" الذو جمیں چاہیے کہ ای بات کو ایمان میں بھی جا ہے کہ ای گفتگو کے دوران میں بھی ہی دہرا تا رہا ہوں، میں نے متحدد سوالات کے جوابات دیتے ہوئے بھی ہے بات کی اور

اب مجر کهدر با مول کرماجیات اور سیاسیات بنیادی ترجی تین است چیزی بعدی آتی بین - سیاسیات جس معافی میان میان کار این و دو مدود ای اورای طرح ماجیات مجی

محدود بيكن ايك خدار ايمان ، ايك كانتاني مهاني بي الى بيد مرد و يا مورت ، كورا بو يا كالا ، امير بويا

المدن سے ورق اسامیت و ساس مایا ہے۔ مرد ہویا مورت، بورا ہویا کالا، امیر ہویا فریب، سب اللہ ہی کافوق ہیں۔ لبندا عالمی ہمائی چارے کا قیام صرف اور صرف خدائے ، واحد پر ایمان اور عبادت کو صرف أسى کے لیے خاص کردینے کی صورت میں ہی ممکن ہے۔

اميد ہے آپ كواپي سوال كا جواب ل چكا ہوگا۔

☆.....☆.....☆

سوال: تمام نداہب بنیادی طور پراچھی باتوں ہی کی تعلیم دیتے ہیں۔ لہذا کسی بھی ندہب کی بیروی کی جائے ایک ہی بات ہے۔ آپ کا کیا خیال ہے؟

جواب سوال يد يوجها كيا ب كدجب تمام غداب بنيادي طور پراچي باتول كى بى تعلیم ویتے ہیں تو اس کا مطلب بیہوا کہ آپ کی بھی ندہب کی پیروی کریں ایک على بات ہے۔ مجھے آپ کے سوال کے پہلے جزو سے پورا اتفاق ہے کہ تمام ندامب بنیادی طور پر اچھی باتیں بی سکھاتے ہیں۔مثال کے طور پر قربب اپنے پیروکاروں کو بھی تعلیم دیتا ہے کہ کی کولوٹانیں جاہے،خواتین کی عزت کرنی جاہے مین کی خاتون کی برحمی نیس کرنی چاہے۔ ہندومت میں کہتا ہے، عیسائیت میں تعلیم دیتی ہاور اسلام بھی میں تعلیم دیتا ہے۔ لکین اسلام اور دیگر ندامب میں ایک فرق ہے اور دہ بیک اسلام ندصرف اچھی باتوں ک تعلیم دیتا ہے بلکدان باتوں کے عملی نفاذ کا طریق کار بھی سکھا تا ہے۔مثال کے طور پر بھائی جارے کی تعریف تو تمام خاہب کرتے جی لیکن اسلام آپ کو می بھی سکھا تا ہے کہ آب کی عملی زندگی میں بھائی جارہ من طرح آئے گا۔ ہندومت کی کولوٹے سے منع کرتا ہے۔ عیسائیت بھی بی تعلیم ویتی ہے اور اسلام بھی بھی کتا ہے کہ سمی کولوشا غلط کام ہے۔ اسلام کی خوبی بہے کہ اسلام آپ کوالیا معاشرہ تغیر کرنے کی بھی تعلیم دیتا ہے جس میں کوئی سی کولو شنے کی کوشش ہی نہ کرے۔ یہی اسلام اور دیگر مذاہب میں فرق ہے۔

اسلام ایک نظام زکوۃ قام کرنے پرزورو بتاہے۔اس نظام کے تحت ہرامیر آوی اپنی
بہت کا ڈھائی فی مدغر بول کو دینے کا پابند ہے۔ زکوۃ ہر قمری سال میں ایک باراوا ک
جاتی ہے اور ہراس فخص پر فرض ہے جس کے پاس ایک خاص مقدار سے زیادہ سونا یا اس
کے ساوی مال و دولت ہو۔ اگر ہرامیر آوی زکوۃ کی اوا لیکی شروع کروے تو ونیا سے
غربت کا خاتمہ مکن ہے۔ اگر ونیا کے تمام امیر لوگ زکوۃ اوا کرنا شروع کروی تو پوری ونیا
میں کوئی بھی فخص بھوک سے نہیں مرے گا۔

مزيديرة إلى بينظام قام كرف يك الدقرة إن عيم عم وعاب:

اور ابھی تو میں نے اپنی پہلی نگاہ آومی بھی کھل نہیں کی تھی۔ میں نے کہا رسول الله صلی الله علیہ وسلم کی اس حدیث مبارکہ میں ہے جو کہا گیا ہے کہ پہلی نظر قابل معانی ہے اور دوسری قابل مواخذہ تو اس کا مطلب بینیں کہ پہلی مرتبہ نظر پڑے تو آدھا گھنٹہ گھورتے ہی چلے جاؤاور بلک مواخذہ تو اس کا مطلب بینیں کہ پہلی مرتبہ نظر پڑے تو آدھا گھنٹہ گھورتے ہی جلے جاؤاور بلک بھی نہ جھپکو۔ اس حدیث میں رسول الله صلی الله علیہ وسلم بیفر مارہ ہیں کہ بلا ارادہ اگر کی خاتون پرنظر پڑ بھی جائے تو خیر ہے لیکن قصداً، اراد تا، جان بوجھ کر قطعاً نہ دیکھو۔ سورہ نور کی اگلی آیت خوا تین کے لیے جاب کا ذکر کرتی ہے۔

پہلا اصول ہے تجاب فی حدیا معیار، بیحد مردوں اور حوروں کے لیے مخلف ہے۔ مرد
کے لیے تجاب کی کم از کم حدثاف سے گھٹے تک ہے جب کہ عورت کا سارا جسم تجاب بیس ہوتا
ضرور کی ہے۔ صرف چہرہ اور کلا نیوں تک ہاتھ اس سے متنفیٰ ہیں۔ بعض علما تو چہرے کا پردہ
بھی ضرور کی قرار دیتے ہیں۔ صرف بیاصول ہے جوعورت اور مرد کے لیے مختلف ہے۔ باتی
یانچوں اصول مرداور عورت ہر یکساں لاگوہوتے ہیں۔

دوسرا اصول یہ ہے کہ آپ کا لباس شک اور چست ہر گزنہیں ہونا چاہیے۔ یعنی ایسا لباس پہننے کی بھی ممانعت ہے جوجسم کی ساخت کونمایاں کرے۔ تیرا اُصول یہ ہے کہ آپ کالباس شفاف نہیں ہونا چاہیے، یعنی ایسے کیڑے کا بنا ہوا لباس پہننے سے پر ہیز کرنا جا ہے جس سے آرپارنظر آتا ہو۔

چونھا اُصول ہے ہے کہ آپ کا لباس اتنا شوخ اور بحر کیلا بھی نہیں ہونا جا ہے جوخواہ مخواہ لوگوں کوخصوصاً جنس مخالف کومتوجہ کرنے کا سبب ہے۔

پانچواں اُصول یہ ہے کہ آپ کا لباس کفار کے لباس کے مشابہ ٹیس ہونا چاہیے یعنی کوئی ایبالباس نہیں پہننا چاہیے جو کسی خاص نہ جب ہے تعلق رکھنے والوں کی پہچان بن چکا ہو۔

چھٹی اور آخری بات یہ ہے کہ آپ کا لباس جنس خالف کے مشابہ نہیں ہونا چاہیے۔ لینی مردول کے لیے خواتین جیسے اور خواتین کے لیے مردوں والے لباس پہننے سے احتراز بہتر ہے۔

جاب کے حوالے سے بیدوہ چھ بنیادی اصول ہیں جو قرآن اور سیح احادیث کی روشیٰ میں جارے سامنے آتے ہیں۔

عاب كحوالے سقر آن جيد على ارشاد موتا ہے:

لَاَيُّهَا النَّبِيُّ قُلِّ لِآزُوَاجِكَ وَهَنْطِكَ وَ يِسَآءِ الْمُؤْمِنِيْنَ يُدُّنِيْنَ عَلَيْنُ عَلَيْنُ عَلَيْنُ عَلَيْنُ وَكَانَ عَلَيْهِنَّ مِنْ جَلَامِيْهِ فَلْ لُؤُذِيْنَ وَكَانَ اللَّهُ عَفُورًا رَّحِيْمًا٥ (٣٣: ٥٩)

"ا کی مطاق آیا اپنی بیویوں اور بیٹیوں اور اہل ایمان کی عورتوں سے کہدو کہ است اور اہل ایمان کی عورتوں سے کہدو کہ است اللہ عنوں اور اپنی جا دروں کے پلولٹکا لیا کریں۔ بیزیادہ مناسب طریقہ ہے تا کہدہ پہچان کی جا کیں اور نہ ستائی جا کیں۔اللہ عنور ورجیم ہے۔"

قرآن جمیں بتاتا ہے کہ تجاب آی لیے لازم کیا گیا ہے کہ خواتین کی عزت وآبردکو محفوظ رکھا جاسکے، اگر اس کے باوجود کوئی شخص زنا بالجبر کا مرتکب ہوتا ہے تو اے سزائے موت دی جائے گی۔ بعض لوگ کہتے ہیں کہ اس جدید دور میں، اکیسویں صدی میں الی سزا کیوں کر دی جائے ہے، اس کا مطالب تو یہ ہوا کہ اسلام ایک طالمانہ ند جب ہے۔ یہ ایک

وحشانداور بے رحی برجنی قانون ہے۔

لیکن کیا آپ کے علم میں ہے کہ امریکہ، جو دور حاضر کا ترقی یافتہ اور جدید ترین ملک مجما جاتا ہے، وہاں زنا بالجبر کے واقعات پوری دنیا میں سب سے زیادہ ہوتے ہیں۔اعداد وشار کے تجزید سے بعد چانا ہے کہ وہاں روزاند اوسطا ایک ہزار نوسوایے واقعات رونما ہوتے ہیں۔ یعنی ہر ۳ وا منٹ کے بعد زنا بالجبر کا ایک واقعہ ہوجا تا ہے۔ہم لوگ اس ہال میں تقریباً فرحائی کھنے سے ہیں۔ اس دوران امریکہ میں زنا بالجبر کے کئے واقعات ہو چے ہوں گے؟ ایک سوے بھی زیا دو۔

یں آپ سے پھرایک سوال پوچھنا فیا ہتا ہوں۔

یہ بتا ہے کہ اگر آئ امریکہ میں اسلامی شریعت کا نفاذ کردیا جائے تو کیا ہوگا۔ لینی ایک تو مردخوا تمن کو گھ نے سے کھل پر بیز کریں لینی اپنی نگا ہوں کی حفاظت کریں۔ دوسرے یہ کہ لباس، تجاب کی تمام شرا نظ پوری کرنے والا ہو۔ اور تیسرے یہ کہ اگر کوئی مرداس کے بعد کسی خالون کے مماتھ زیادتی کا مراکب ہوتو اے مزائے موت سائی جائے گی۔ میں یہ پوچسنا چاہوں گا کہ الی صورت میں زنا بالجرکے واقعات کی شرح کی رہے گی؟ اس میں کی ہوجائے گی۔

اسلای قانون ایک قابل عمل قانون ہے، لبذا جہاں بھی اسلامی شریعت کا نفاذ ہوگا آپ کوفوری نتائج ملیں ہے۔

باتی جہاں تک قوانین کے تخت ہونے کا تعلق ہو اس حوالے سے بی غیر مسلموں سے بالعن مالک سوال کیا کرتا ہوں کہ فرض کیجیے کوئی فخص آپ کی بیوی یا بیٹی کے ساتھ دیادتی کرتا ہے۔ اس کے بعد مجرم کوآپ کے سامنے لایا جاتا ہے اور آپ کو جج بنادیا جاتا ہے۔ آپ اس فخص کو کیا سراسنا کمی ہے؟

آب یقین کچے، برایک نے باات کی ایک عی جواب دیا، اور دو یہ کہ ہم اس محرم کو موت کی سراوی کے۔ بعض اوگ اس سے بحی آگے بوجہ کے اور جواب دیا کہ ہم ایسے

هض کواذیتن دے دے کر مززیا تزیا کر ماریں گے۔ تو پھرسوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ دہرے معار کوں؟

اگر کوئی مخص کسی اور کی بین یا بیٹی کے ساتھ زنا بالجبر کا مرتکب ہوتا ہے تو آپ کے خیال میں سزائے موت فالمانہ سزا ہے۔ خیال میں سزائے موت فالمانہ سزا ہے۔ کیکن اگر خدانخوات بیں واقعہ آپ کی بہن یا بیٹی کے ساتھ ہوجاتا ہے۔

خود بندوستان می صورت حال یہ ب کہ بر۵ من کے بعد زنا بالجر کا ایک واقعہ رجبر ہوتا ہے۔ گویا بر چندمن کے بعد ایک خاتون کے ساتھ زیادتی بوری ہے۔ اور آپ جانع میں کداس حوالے سے بندوستان کے وزیر داخلے رائے کیا ہے؟

اکور 1994ء کے اخبارات میں ہندوستانی وزیر داخلہ مسٹر ایل ۔ کے۔ ایڈوائی کا
ایک بیان چھپا ہے۔ موصوف فرماتے ہیں کہ: " زنا بالجبر کے مجرم کے لیے سزائے موت
ایک بیان چھپا ہے۔ " وزیر موصوف نے اس حوالے سے قانون میں ترمیم کا مطالبہ مجی کیا ہے۔
ایک فرف سے زنا بالجبر کے مجرم کے لیے
سزائے موت کی تجویز"۔

الحدوثة جوبات اسلام نے آئے ہے چودہ سویری پہلے کی تقی، آج بالآخر دنیا اس کی طرف آری ہے۔ مسٹرافی وائی نے بالکل ٹویک بات کی ہاور جھے اس بات پر انحیں واد دی جاہیہ، مبارک باددینی چے۔ یس یباں کس ساس جماعت کی جمایت کرنے کے لیے نیس آیا۔ میرا سیاست سے کوئی تعلق نہیں ہے۔ لیس اگر کوئی حق بات کرتا ہے تو اس کی تعریف ضرور ہوئی جاہے۔ اگر اس تھ ین پر برعمل ہوا تو یقینا زنا بالجر کے واقعات میں کی تعریف ضرور ہوئی جائے۔ اگر اس تھ ین پر برعمل ہوا تو یقینا زنا بالجر کے واقعات میں کی آ جائے گی۔ ہوسکا ہے آئد اس طرح ہوتو ان شاء الله اسلام کے نظام جاب کو نا فذکر نے کے لیے بھی تیار ہوجائے۔ اگر اس طرح ہوتو ان شاء الله ان جرائم کا تعمل طور پر خاتمہ ہوجائے گا۔ اور میر مازد کی بہتا کی قریب آرے بیدا کر یہ جو اسلام کے قریب آرے بیدا کر یہ جو بیلے کہا اسلام کی دعوت کی ہے کہ آؤ ان باتوں پر انقاق ترائے پیدا کریں جو میں نے پہلے کہا اسلام کی دعوت کی ہے کہ آؤ ان باتوں پر انقاق ترائے پیدا کریں جو

99

ہمالے اور تمہارے درمیان مشترک ہیں۔ مسر ایڈوانی نے ہندوستان بیس زیا بالجبری واردانوں کی برمین میں زیا بالجبری واردانوں کی برمین ہوئی تعدادکود کھ کرصورت حال کی شیخ کومسوں کیا اور قوانین بیس ترمیم کی جویز چیش کی۔ بیس ان کی تمل تمایت کرتا ہوئی گدفانوں کو تبدیل کیا جاتا جا ہے اور اس جرم کے مرتکب کومز ائے موت ملنی چاہیے۔

ابندا اگر آپ فورکری تو آپ دیجیس کے که اسلام صرف اچھی باتوں کی تلقین نہیں کرتا بلکہ معاشرے جس عملی طور پر بہتری اور اچھائی لانے کا طریقۂ کار بھی بتاتا ہے۔
اس کیے جس کہتا ہوں کہ اسلام اور اچھی باتوں کی تعلیم دینے والے دیگر فداہب جس فرق ہے۔ اسلام اور ویگر فداہب کیسان نہیں جیں۔ اور جس اس فدہب کی پیروی کروں گا جو محض اچھی باتوں کی تعلیم نہیں دیتا بلکہ ان اچھی باتوں پڑھل درآ مدکو بھی بیتی بتاتا ہے۔

اس ليے بجاطور پرسورہ آل عمران میں فر مایا حمیا:

إِنَّ اللِّيْنَ عِنْدَ اللَّهِ الْإِسْلامُ وَ مَا اخْتَلَفَ الَّذِيْنَ اُوْتُوا الْكِتْبَ إِلَّا مِنْ بَعْدَ مَا جَاءَ مُنْ يَكُفُو بِالْيِتِ اللَّهِ فَإِنَّ اللَّهَ مِنْ بَعْدَ مَا جَاءَ هُمُ الْعِلْمُ بَعْمًا بَيْنَهُمُ وَ مَنْ يَكُفُّرُ بِالْيِتِ اللَّهِ فَإِنَّ اللَّهَ سَرِيْعُ الْحِسَّابِ ٥ (٣: ١٩)

'' الله ك نزديك دين صرف اسلام جداس دين سے مث كر جو مخلف طريق ان نوگول في اس كر بين سے مث كر جو مخلف طريق ان نوگول في احتيار كي جنبيل مناب دى گئي تحى دان ك اس طريق من ك كو كي مبدات ك احدا يس ميں مناب كي اور جو كوئى الله ك احكام و بدايات كى اطاعت ديادكي كرف كے ليے ايسا كيا اور جو كوئى الله ك احكام و بدايات كى اطاعت سے انكار كردے ، الله كواس سے حساب لين ميں كچود رئيس گلتى ''

\$..... \$...... \$

مدوال: آپ بات قرکتے ہیں عالمی ہمائے چارے کی ، آپ کی تفتگو کا عنوان ہمی عالمی ہمائے چارے کی ، آپ کی تفتگو کا عنوان ہمی عالمی ہمائی جائی جمائی چارے کا مطلب تو سب کے لیے ہمائی چارہ ہوتا چاہیے، خواد کسی کا تعلق کسی ہمی غرب سے ہو۔ بصورت ویکر کیا اے عالمی ہمائی چارے کی بجائے دمسلم ہمائی چارہ ''کہنا بہتر نہیں ہوگا؟

جواب: بمائی نے سوال یہ پوچھا ہے کہ عالمی بھائی چارے کے تام پر میں اسلام کی
وکالت کررہا ہوں۔ فرض کیجے جھے آپ کو یہ بتانا ہے کہ بہترین کپڑا کون سا ہے؟ اور فرض
کیجے کہ بہترین کپڑا کسی خاص کمپنی مثال کے طور پر بینڈز کا ہے۔ اب اگر میں کہتا ہوں کہ''
بہترین کپڑا ربینڈز کا ہے اور آپ کور بینڈز کا کپڑا استعال کرنا چاہے'' تو کیا میں غلط کبد
رہا ہوں گا۔

ای طرح فرض کیجے، مجھے یہ بتانا ہے کہ بہترین ڈاکٹر کون ہے اور فرض کیجے کہ مجھے علم ہے کہ ڈاکٹر''الف'' بی بہترین ڈاکٹر ہے۔اباگر میں کہول کہ لوگول کو ڈاکٹر''الف' ہے علاج کرانا جا ہے تو کیا میں ڈوکٹر''الف'' کی وکالت کررہا ہوں؛

بان میں آپ کو یہی بتارہ ہوں کہ اسلام ہی وہ دین ہے جو عالمی بھائی چارے ت
بت کرتا ہے اور صرف بات بی نہیں کرتا بلکہ تملی طور پراس کے نصول کو مسن کو بھائی قرار
رہی یہ بات کہ کیا عالمی بھائی چارے کے نظاظر میں آپ مسلمان اور غیر مسلم کو بھائی قرار
دے سکتے ہیں یا صرف مسلمان بی مسلمان کا بھائی ہے؟ تو میں یہ عرض کرول کا کہ اسلام کا
بھائی چارہ یہی ہے کہ تمام انسان ہمارے بھائی ہیں۔ میں نے اپنی فقتگو کے دوران سے
بھائی جارہ کی تھی۔ میں قطعاً لفظوں سے کھیلنے کی کوشش نہیں کررہا بلکہ واضح انفاظ میں
آپ کو بتارہا بول۔

بوسکن ہے آپ نے دھیان ندویا ہو یا ہے بات آپ سے نظرانداز ہوگئ ہوکہ میں نے اپنی تفظوکا آغازی سور وَ حجرات کی ان آیات سے کیا تھا: آپی تفتگوکا آغازی سور وَ حجرات کی ان آیات سے کیا تھا: نَیْایُهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَا کُمْ مِنْ ذَکَرِ وَاُنْغَی وَجَعَلْنَا کُمْ شُعُوبًا وَقَبَائِلَ

1-1

لِتَعَارَفُوا إِنَّ ٱكُرَمَكُمُ عِنْدَ اللَّهِ آتُفَاكُمُ إِنَّ اللَّهَ عَلِيْمٌ خَبِيْرٌ٥

(17: 79)

" لوگوا ہم نے تم کو ایک مرداور ایک مورت سے پیدا کیا اور پھر تمہاری قویمی اور برادریاں بنادیں تاکم آلک دوسرے کو پچانوں در حقیقت اللہ کے نزدیک تم میں سب سے زیادہ عزت والا وہ سے جو تمہارے اعدرسب سے زیادہ بر بیرگار ہے۔ نقیبنا اللہ سب کی جانے والا اور باخبر ہے۔ "

عالمی بھائی جائی جارے میں ہرانسان شامل ہے۔ ہونا یہ جا ہے کہ اس کاعمل اچھا ہو، اس میں تقویٰ ہو۔ فرض کیجیے میرے دو بھائی ہیں جن میں سے ایک اچھا آ دی ہے۔ درحقیقت میرا ایک ہی بھائی ہے لیکن فرض کر لیجے کہ دو ہیں۔ ان میں ایک اچھا آ دی ہے۔ وہ ڈاکٹر ہے، اوگوں کا علاج کرتا ہے اور دوسرا بھائی ایک غلط آ دی ہے وہ شرابی ہے زانی ہے۔

اب میرے بھائی تو دونوں ہیں لیکن ان دونوں میں اچھا بھائی کون ساہے؟ ظاہر ہے کہ دوہ بھائی جوڑا کئر ہے جولوگوں کا علاج کرتا ہے، معاشرے کے لیے مفید ہے، نقضان دو نہیں ہے۔ دوسرا بھی میرا بھائی تو ہے لیکن اچھا بھائی شیب ہے۔

ای طرح دنیا کا ہرانسان میر ابھائی ہے لیکن وہ جو نیک ہے، متق ہے، ایمان دار ہے اور اچھے کام کرنے والا ہے وہ میرے دل کے تیادہ قریب ہے۔ بید بات بہت واضح ہے۔ میں اپنی گفتگو کے دوران میں بھی بید با تیل کر چکا ہوں اور اب دہرا بھی دی ہیں۔

اميد عكة بكواي سوال كاجواب ل چكا موكا-

☆.....☆.... ☆

مدوال: ہندومت، اسلام اور فیسائیت تنوں غداہب عالمی بھائی چارے کو فرورا دینے والی یا تیں کردہ ہیں لیکن آپ نے بات صرف اسلام کے دوالے ہے گی ہے۔ آپ نے بھائی چارے کے دوالے سے ہندومت اور عیسائیت کے کردار کی وضاحت نہیں کی؟
جواب: بھائی کا کہنا ہے کہ میں نے صرف اسلام کے دوالے سے اچھی یا تیں کی بیں۔ عالمی بھائی چارے کے دوالے سے ہندومت اور عیسائیت کی خوبیاں نہیں گنوا کیں۔ بیں۔ عالمی بھائی چارے کے دوالے سے ہندومت اور عیسائیت کی خوبیاں نہیں گنوا کیں۔ اگر چے میں نے ان غداہب کی جوالے سے ان غداہب کی ہر بات پر گفتگو میں نے نہیں کی۔ کیوں ہے کہ بھائی چارے کے دوائے سے ان غداہب کی ہر بات پر گفتگو میں نے نہیں کی۔ کیوں کہ شاید یہاں موجود لوگ ان تمام باتوں کو ہضم نہ کر پا کیں۔ لوگ وہ با تیں برداشت ہی نہیں کر کیں گے۔ لہذا جھے خود بر قابور کھنا پڑتا ہے۔

میں عیسائیت کے بارے میں جانیا ہوں۔ میں نے بائیل کا مطالعہ کر رکھا ہے۔ میں بندو فدہب کی مقدس کتا ہیں مجی پڑھ چکا ہوں۔ اگر میں ان کے حوالے سے بات کروں تو یہاں مسئلہ بن جائے گا اور وہ میں نہیں چاہتا۔ البذا میں صرف مشتر کہ تعلیمات کا ذکر کرتا ہوں ہندومت کہتا ہے کی کو مت لوثو، عیسائیت ہمی یہی کہتی ہے کہ کی کومت لوثو، کی کے ساتھ زیادتی نہ کرو، زنا نہ کرو۔

جہاں تک بھائی جارے کے حوالے سے دوسری باتوں کا تعلق ہے، میں ان کا ذکر نہیں کرتا۔ یہاں محض مثال کے طور پر میں ایک بات کرنا چا بوں گا۔ متی کی انجیل میں تحریر ہے۔ اور میں ہر بات حوالے کے ساتھ کرتا ہوں۔ میں کماب کا نام ، باب کا نمبر سب پھی بتار با ہوں ، انبذا اس حوالے سے کوئی شک نہیں ہونا جا ہے۔

'' ان بارہ کو بیوٹ نے بھیجا اور تکم دے کر کہا؛ فیر قوموں کی طرف نہ جانا اور سامر ایول کے کسی شہر میں وافل نہ ہونا۔ بلکداسرائیل کے گھرانے کی کھوئی ہوئی مجیئرول کے پاس جانا۔'' (متی: ۱۰۱۰، ع)

ای طرح حضرت مینی مالینا نے فرمایا:

## 1.1

" بیں اسرائیل کے محرانے کی کھوئی ہوئی بھیزوں کے سوااور کسی کے پاس نہیں بیجا کیا .....وٹی نے کا کوئی اللہ عام جانہیں۔"

(متی:۱۵:۲۷\_۲۷)

اس کا مطلب یہ ہوا کہ قرب مرف ببود ہوں کے لیے ہے، پوری کا نات کے لیے ال ع- عيمائيت من رميانيت كالعورموجود ب-رميانيت كيا ع؟ يدكرا كراب خدا اقريب مونا جا ج بين تو آپ كودنيا مجوزنى برے كى ـ جب كر قرآن كمتا ب ثُمَّ قَفَّيْنَا عَلَى آثَارِهِمْ بِرُسُلِنَا وَقَفَّيْنَا بِعِيْسَى ابْنِ مَرْيَمَ وَآتَيْنَاهُ اُلِانجيلَ وَجَعَلْنَا فِي قُلُوبِ الَّذِينَ اتَّبَعُوهُ رَافَةٌ وَّرَحْمَةٌ وَّرَهُبَانِيَّةٌ مَا كَتَبْنَاهَا عَلَيْهِمُ إِلَّا ابْتِغَاءَ رِضُوَانِ اللَّهِ فَمَا رَعَوُهَا حَقَّ رِعَايَتِهَا فَاتَيْنَا الَّذِينَ امْنُوا مِنْهُمُ اجْرَهُمُ وَكَلِيرٌ مِّنْهُمُ فَاسِقُونَ ٥ (٢٧:٥٤) "أن كے بعد ہم نے بدر بے اسے رسول بيج اور ان سب كے بعد يكى ابن مريم عليها السلام كومبعوث كيا اور اس كواجيل عطاكي اورجن نوكون في اس كي یروی کی ان کے داول میں ہم نے ترس اور رحم وال دیا اور رہائیت انھوں نے خود ایجاد کرلی۔ ہم نے اسے ان پر فرض فیس کیا تھا۔ مگر اللہ تعالی کی خوشنودی کی طلب می انحول ے آپ بی بد بدعت نکالی اور پراس کی پایندی كرنے كا جوش تحااے اداندكيا۔ان من سے جولوگ ايمان لائے تحان كا اجر بم نے عطا کیا مگران میں ہے اکثر نوگ فاس ہیں۔"

اسلام می رہانیت کی اجازت نیس ہے۔رسول اللہ مطابق نے بھی بھی فر مایا ہے کہ!
میں رہانیت نیس ہے۔ مسیح بخاری، کیاب النکاح کی ایک صدیث کا مفہوم بچر ہوں الدیروہ جوان مخص جو نکاح کی استطاعت رکھتا ہو، اُسے نکاح کرنا جاہے۔

اگریس یہ بات مان اول کرترک دنیا کرنے سے آپ واقع الله تعالی کے قریب تے ہیں اور اگر برخض اس بات سے اتفاق کرے رہانیت اختیار کر برائی ہوگا؟

1+1

موگا یہ کرسوڈیز صوسال کے اعدا عدر دروئے زیمن پرکوئی آ دم زاد باتی نہیں رہے گا۔ آب
یہ بتا یے کداگر آج دنیا کا برطن ان تعلیمات پرعمل کرنے گھے تو عالمی بھائی چارہ کہاں۔
آئے گا؟ ای لیے یمل نے دوسرے غدا ب کا ذکر صرف اجھے پہلوؤں سے کیا۔لیکن اگا
آپ جانتا جا ہیں گے اور سوالات کریں گے تو بھر میرا فرض ہے کہ یمل کے بولوں۔
قرآن مجید یمی ارشاد ہوتا ہے:

وَقُلُ جَآءَ الْحَقُّ وَزَهَقَ الْبَاظِلُ إِنَّ الْبَاطِلَ كَانَ زَهُوُقًا ٥ (١١١٤) اوراعلان كردوكة "حَلْ آيميا ادر بِاطْل مَثْ كِيا ، باطل قوضت ى والا ب\_" اميد بي كدآ ب كوات سوال كاجواب لي جكاموكا \_

☆.....☆.....☆

# اسلام اور مندومت

ڈاکٹر ذاکر نائیک

مترجم سيدامتيازاحمر

خاران والمرابع المرابع المراب

اس کتاب کے ترجمہ کے حقوق بحق دار النوادر لا مور محفوظ ہیں۔ اس ترجے کا استعمال کی بھی ذریعے نے فیر قالونی موگا۔ خلاف ورزی کی صورت میں پہلشرقالونی کا رروائی کا حق محفوظ رکھتا ہے۔

جمله حقوق محفوظ

eroc DIMA

كتاب: اسلام اور مندومت

مصنف: ڈاکٹر ذاکر نائیک

مترجم : سيدامتيازاحم

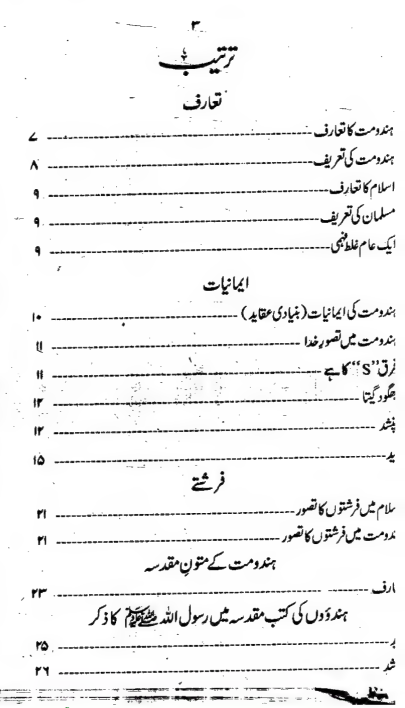
ابتمام: وارالنوادر المهور

مطبع: موروب يريس، لا بور

تيت : ۲۰ روپ







|              | ,                                                                                                                 |
|--------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>1</b> 2 - | ــُان ــنـــــــــــــــــــــــــــــــ                                                                          |
| ۲A _         | يَحُوشِ بُر ان مِن حفرت مُحد مِنْ اللهُ أَن كاذكر                                                                 |
| <b>r</b> o - | محمر رسول الله مضَّعَ الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله الله الله الله الله الله الله ال |
|              | پېلامنتر                                                                                                          |
| ۳۷ -         | دوسرامنتر                                                                                                         |
|              | تيسرامنتر                                                                                                         |
|              | چوتقامنتر                                                                                                         |
|              | پانچوال منتر                                                                                                      |
| ۳۷ -         | چھٹامنتر۔۔۔۔۔۔۔                                                                                                   |
|              | ساتوال منتر                                                                                                       |
|              | آ څھواں ،نواں منتر                                                                                                |
| ۳۸ -         | دسوال منتر                                                                                                        |
| ۳۸ -         | عميار هوال منتر                                                                                                   |
| ۳۸ -         | بارهوان منتر                                                                                                      |
| ۳۸ -         | تيرهوال منتر                                                                                                      |
| ۳9 _         | چودهوال منتر                                                                                                      |
|              | ويدول كى مزيد پيش گوئياں                                                                                          |
| ~^           | ويدون ريدين ويون                                                                                                  |
| 174 -        |                                                                                                                   |
| 179-         | سام ويد کی پیش کوئی                                                                                               |
|              | (حصددوم)                                                                                                          |
|              | ہندؤوں کی جانب سے عام طور پراسلام کے بارے میں                                                                     |
|              | پوچھے جانے والے سوالات                                                                                            |
| ۔ رحم        | کیا و یدوحی خدادندی ہیں؟                                                                                          |
|              |                                                                                                                   |

#### باب اوّل

### تعارف

بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيْمِ

﴿ قُلْ يَا هُلَ الْكِتْبِ تَعَالُوا إِلَى كَلِمَةٍ سَوَآءٍ بَيْنَنَا وَ بَيْنَكُمْ آلَا نَعْبُدَ اللَّهَ وَ لا نُشْرِكَ بِهِ شَيْتًا وَ لا يَتَّخِذَ بَعْضُنَا بَعْضًا ٱرْبَابًا مِّنْ دُونِ اللَّهِ فَإِنْ تَوَلَّوا فَقُولُوا اشْهَدُوا بِآنًا مُسْلِمُونَ ٥ ﴾ دُونِ اللَّهِ فَإِنْ تَوَلَّوا فَقُولُوا اشْهَدُوا بِآنًا مُسْلِمُونَ ٥ ﴾

مَدُ وَالْفُرُونِ الْمُولِينِ (الله عمران: 12)

"اے نی"، کہو"اے اہل کتاب، آؤایک ایسی بات کی طرف جو ہمارے اور تہارے درمیان کیسال ہے۔ یہ کہ ہم اللہ کے سواکسی کی بندگی نہ کریں، اس کے ساتھ کسی کو شریک نہ تھرائیں، اور ہم میں سے کوئی اللہ کے سواکسی کو اپنا رب نہ بنا لے۔ "اس دعوت کو قبول کرنے سے اگروہ منہ موڑیں تو صاف کہددو کہ گواہ رہو، ہم تو مسلم (صرف اللہ کی بندگی واطاعت کرنے والے) ہیں۔" ہندومت کا تعارف

لفظ ''بندو' جغرافیائی اہمیت رکھتا ہے۔ ابتدا میں بیلفظ ان لوگوں کے لیے استعمال ہوا ووریائے ''سندھو' کے پاررہے تھے۔ یا ان علاقوں کے رہنے والوں کے لیے جن علاقوں کودریائے سندھ کا پانی سیراب کرتا تھا۔ بعض مؤرضین کی رائے ہے کہ بدلفظ پہلے پہل ان ایرانیوں نے استعال کیا تھا جوشال مغربی مت سے بعنی سلسلہ ہائے کو و ہمالیہ میں موجود در وں کے رائے ہندوستان وارد ہوئے تھے۔

Encyclopedia of Religions & Ethics

سے پہلے کے متون اور ادب میں لفظ ہندو کہیں استعال نہیں ہوا۔

اپنی کتاب Discovery of India کے صفحہ 22۔ 42 پر جواہر لال نہرو لکھتے ہیں کہ'' لفظ ہندوکا قدیم ترین استعال ہمیں آٹھویں صدی (CE) میں ملتا ہے لیکن وہاں بھی یہ لفظ کی خاص ندہب کے پیرو کاروں کے لیے استعال نہیں ہوا بلکہ محض ایک قوم کے لیے استعال ہوا ہے۔ لفظ''ہندو'' کا استعال ندہتی تناظر میں بہت بعد میں جا کر ہوا۔

مخضراً میکہنا غلط نہ ہوگا کہ لفظ ہندوایک جغرافیائی اصطلاح ہے جوان لوگوں کے لیے استعال ہوتی ہے جودریائے سندھ کے پاریا دوسر لفظوں میں ہندوستان میں رہتے ہیں۔ ہندومت کی تعریف

- بندومت یا ہندوازم لفظ ہندو سے لکلا ہے۔ بیدوہ لفظ ہے جوانیہ ویں صدی میں اگریز در یائے سندھ کی وادی میں رہنے والے لوگوں کے متنوع اور مختف عقایداور نظریات کے لیے مجموی طور پر استعال کرتے تھے۔ انسائیکلو بیڈیا پر یمینکا کا بیان ہے کہ اگر پر مصنفین نے ۱۸۳۵ء میں یہ لفظ ہندوستان میں رہنے والے تمام لوگوں کے نہیں عقاید کے لیے استعال کرنا شروع کیا ہوائے مسلمانوں اور نوعیسائی لوگوں کے۔
- بندومت کی اصطلاح گراہ کن ہے کیونکہ اس سے بیتا ٹر ملتا ہے کہ ہندومت کی ایک نظام عقاید یا منظم نظریے کا نام ہے جب کہ در حقیقت ایبانہیں ہے۔ عام طور پر لفظ '' نم جب'' سے جو نصور ذبن میں آتا ہے ہندومت اس سے خاصا مختلف فتم کا مظہر ہے۔ لہٰذا فد ہب کی کی تعریف کی رُو ہے ہندومت کوایک فد ہب قرار نہیں دیا جا سکتا۔ اس کی ابتدا ہ شکیل اور تکمیل کی ایک تاریخی شخصیت یا پیٹیبر سے بھی وابستہ نہیں کی جائے۔ ہندومت میں کوئی عبادت کا طریقہ ، کوئی عقیدہ یا رسم ورواج ایبانہیں جو ہندو جائے۔ ہندومت میں کوئی عبادت کا طریقہ ، کوئی عقیدہ یا رسم ورواج ایبانہیں جو ہندو

کہلانے والے تمام لوگوں میں کیمال ہو۔ اس کا تیجہ یہ ہے کہ آپ ہندومت کے اُصول بھی وضع نہیں کر سکتے۔ کوئکہ اُصول وضع کرنے کے لیے کوئی معیاری موجود نہیں ہے۔ مختفرا یہ کہ جو تخض بھی یہ کہ کہ 'میں ہندو ہوں' وہی سچا ہندو ہے۔ قطع نظر اس بات کے کہ دہ کس کی عبادت کرتا ہے؟ اس کے مقاید کیا ہیں؟ اور اس کے اعمال کیے ہیں؟ ہندو مت بطور فذہب ایک غلط اصطلاح ہے۔ اس فدہب کو ان کے نزویک بھی ہندومت بطور فذہب ایک غلط اصطلاح ہے۔ اس فدہب کو ان کے نزویک بھی ہندومت بطور فذہب کہا جاتا جا ہے یا ''وید دھرم'' یعنی وہ فدہب جو ویدوں پر جنی ہے۔ سوامی ویویک آئند کے بقول اس فدہب کے مانے والوں کو ویدائی کہا جاتا جا ہے ہے۔

اسلام كاتعارف

"اسلام" عربی زبان کا لفظ ہے جو کہ" سلام" سے لکلا ہے۔ اس لفظ کا لغوی مطلب
امن وسلامتی ہے۔ اس لفظ کا مطلب فرماں برواری بھی ہے۔ اللہ سبحانہ وتعالیٰ کی اطاعت و
فرماں برواری یعنی یہ کہا جا سکتا ہے کہ اسلام کا مطلب وہ سلامتی ہے جو اپنی مرضی کو اللہ
تعالیٰ کی مرضی کے تابع کر دینے سے حاصل ہوتی ہے۔
مسلمان کی تعریف

''مسلمان''اس مخص کو کہتے ہیں جوا پی رضا کواللہ سجانہ و تعالیٰ کی رضا کے تالع کر دے۔ ایک عام غلط فہمی

بہت سے لوگوں میں بیفلوجھی پائی جاتی ہے کہ اسلام کوئی نیا ندہب ہے، جوآئ سے اسلام کوئی نیا ندہب ہے، جوآئ سے اسلام اسلام کے بانی ہیں۔ بیخض ایک فاط فہمی ہے۔ درحقیقت اسلام آغاز انسانیت ہی سے موجود ہے۔ اس وقت سے جب بہلے انسان نے روئے زمین پر قدم رکھا تھا۔ حضرت محمد سے اسلام کے بانی نہیں ہیں بلکہ اسلام کے آخری اورحتی پینجمر سے ایک جن پر ثبوت ورسالت کا اختیا م ہوگیا ہے۔

CALLER DE

## ايمانيات

مندومت کی ایمانیات (بنیادی عقاید)

ہندومت کے بنیادی عقاید طے شدہ نہیں ہیں۔جیسا کہ پہلے بھی عرض کیا گیا ہندومت میں عقاید یا ایمانیات کا کوئی طے شدہ نظام یا با قاعدہ اُصول موجود بی نہیں ہے۔ نہ بی ہمیں ہندومت میں کوئی الیا عقیدہ یا بنیادی اُصول ملتا ہے جے مانٹا اور جس پڑمل کرنا ہر ہندو کے لیے لازم ہو۔

عملاً ایک ہندوآ زاد ہے، وہ جو چاہے کرے ، جو چاہے عقیدہ رکھے۔ اس کے لیے حلال وحرام کا کوئی تصور موجود نہیں ہے۔ یعنی نہ تو کوئی چزالی ہے جس پر عمل کرنا اس کے لیے بہر صورت لازم ہواور نہ ہی کوئی عمل ایسا ہے جس سے پر ہیز کرنا ہندور ہے کے لیے فروری ہو، اور جے کرنے کے نہیج عیں ہندومت کے وائر سے ہا ہرنگل جائے۔ بہر حال چند اُصول ایسے ضرور ہیں جنسی تمام ہندونہ سی، ہندووں کی اکثریت تعلیم کرتی ہے، خواہ سونی صد ہندوائی پر شفق نہ بھی ہوں۔ ان عیں سے بعض اُصول ہم اسلام کے بنیادی عقاید پر گفتگو کرتے ہوئے زیر بحث لائیں گے۔

''کہددو، وہ اللہ ہے، واحد۔'' سویتا سوتر الپنشد میں کہا گیا ہے: ''اس کا دنیا میں کوئی حکمر ال نہیں کوئی آ قانہیں نہ ہی وہ کوئی نشان رکھتا ہے وہ سبب ہے بادشاہوں کا بادشاہ حواس کا مالک نہ اس کا کوئی پیدا کرنے والا ہے اور نہ ہی مالک ''

(The Principle Upanishads by S.Radhakrishnan p.745) (The Sacred Book of The East V.15 p.263)

جب كرق آن مجدى سودة اظلام على يحيل علام ديا ميات

﴿ لَمْ يَلِلْاً وَلَمْ يُولَدُ ﴾ (الاخلاص: ٣)
"نداس كى كوئى اولاد ہے اور ندوه كى كى اولاد \_"

ا پنشد میں مزید کہا گیا:

''اس جیسا کوئی بھی نہیں ہے۔'' (سوتاسور ااپنشد، باب، اشلوک ۱۹)

مريد تريب. مريد تريب:

""اس سےمشابہ کوئی نہیں ہے

وہ جس کا نام عظمت والا ہے۔''

(The Principle Upanishads by S.Radhakrishnan p.736-7)

(The Sacred Book of The East V.15 p.253)

قرآنِ مجيد فرقانِ حميد مِن ارشاد فرمايا عميا:

fΛ

﴿ وَلَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُوا أَحَدُه ﴾ (الاخلاص:٤) " (الاخلاص:٤) " (اوركولى اس كا بم سرمين ہے۔"

ایک اور جگه ارشاد ہوتا ہے:

﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيْعُ الْبَصِيْرِ ﴾ (الشوري: ١١)

" كائنات كى كوئى چيزاس كے مشابنين وه سب كچيدد يكھنے اور سننے والا ہے۔"

مویتا سور اا پشد کے چو تھے ادھیائے کے بیسویں اشکوک میں تحریر ہے:

''اس کی صورت دیکھی نہیں جا سکتی۔

کوئی بھی اپنی آنکھوں سے اس کا دیدارنہیں کرسکتا۔''

يبى بات دوباره بھى كھى گئى ہے:

"اس کی صورت دیکھی نہیں جائتی

کوئی بھی اپنی آئھوں ہے

اس کا دیدار نہیں کرسکتا

وہ جوابے قلب اور اپی فکر سے

بہ جان جاتے ہیں

كدوه دلول بين بستاہے

وہ لافانی ہوجاتے ہیں۔"

(The Sacred Book of The East V.15 p.253)

قرآن مجید کی سورهٔ انعام میں ارشاد ہوتا ہے:

﴿ لاَ تُدْرِكُهُ الْأَبْصَارُ وَ هُوَ يُدْرِكُ الْآبْصَارَ وَ هُوَ اللَّطِيْفُ

الْحَبِيرُ٥﴾ (الانعام:١٠٣)

دو تكابين اس كونيس باسكتين اوروه تكامول كو پاليتا ہے، وه نمايت باريك بين

اور باخبرہے۔''

ہندومت کے متونِ مقدسہ میں وید مجمی نہایت اہم گروائے جاتے ہیں۔ بنیا دی طور پر چارویدا ہم ترین ہیں، جو کہ مندرجہ ذیل ہیں:

ا۔ رگ وید

۲\_ یجروید

س- سام وید

۳\_ انقروید

يجرويد ميں كہا گياہے:

"اس کا کوئی عشن ہیں ہے۔"

زيدكها حميا:

'' وہی پیدائیں ہوا

وہی ہماری عبادت کاحق دار ہے وہ روش اجسام کی طرح خود قایم ہے

میری دعا ہے كه مجھاس سے كوئى نقصان نہ يہنيے

وو کی سے پیدائنیں ہوا

ہمیں ای کی عبات کرنی جاہے۔''

۔ اور جگہ تحریر ہے:

وہ جم سے باک ہے، وہ خالص ہے

( يجرويد، از ديوي چند، مليه ٢٧٧)

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

**ř**+

وه روش ہے .....

جسم ہے ماورا ہے.....

دوراندیش اور دانا ہے .....

وہ آبدتک باقی رہنے والا ہے۔'

( يجرويد، مرتبه: رالف گرفته ص ۵۳۸ )

یجروید میں کہا گیا ہے:

''وہ لوگ تیرگی کا شکار ہوجاتے ہیں

جومظا ہر فطرت کی عبادت کرتے ہیں

(مثلًا آگ، ہوا، پانی وغیرہ)

(یجرویه، باب ۴۰۹، مصرعه ۹)

يبي نبيس بلكه مزيد كها كيا:

'' وہ لوگ تیرگی کی گہرائیوں میں جا پہنچتے ہیں جو میر فطری اشیا (مثلاً بت) کو

ا پنامعبود بناتے ہیں۔''

يه بات جابجاد مرائع مي بي كروستهموتي "اور" استهموتي "لين قدرتي اشيااورانسان

ی تخلیق کردہ اشیا کی عبادت کرنے والے یکسال طور پر تیرگی اور اندھیرے میں ہیں۔ (یجروید مرجہ: رالف گرفتد میں ۵۲۸)

اب ہم اتھروید کی طرف آتے ہیں۔

اتفرویدی بیسویں کتاب کے باب مبر ۵۸ کے تیسرے مصرعے میں کہا گیا:

''بلاشبه خداعظیم ہے۔''

" توعظیم ہے خدایا

توعظيم بيسوريا

توعظيم بآ ريتيه-"

قرآن مجيد ميں فرمايا گيا:

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

﴿ عُلِمُ الْغَيْبِ وَ الشَّهَادَةِ الْكَبِيرُ الْمُتَعَالِ ٥﴾ (الرعد: ٩) "وه پوشیده اور ظاہر ہر کا عالم ہے ، وہ ہزرگ ہے اور ہر حال میں بالاتر رہے والا ہے ۔"

رگ ویدکو دیدوں میں قدیم ترین خیال کیا جاتا ہے اور مقدس ترین بھی مانا جاتا ہے۔ رگ ویدکی پہلی کتاب کے باب ۱۲۳ میں کہا ہے:

'' پیاری، ایک بی خدا کو بہت سے ناموں سے بکارتے ہیں، وہ اسے'' اندر'' بھی کہتے ہیں اور''متر'' بھی''ورون'' بھی کہتے ہیں اور اگنی بھی۔''

'' پجاری ایک بی خدا کو بہت سے نامون سے پکارتے ہیں۔''

رگ وید کی دوسری کتاب کے پہلے ہی باب کا مطالعہ کیا جائے تو ہم و کھتے ہیں کہ دہاں خدا کے لیے بہت کی صفات گوائی گئی ہیں۔ مجموعی طور پررگ وید میں اللہ تعالی کی ۳۳ صفات بیان کی گئی ہیں۔ ان صفات یا اساسے صفاتی میں سے ایک بہت خوبصورت صفت در برہا'' ہے۔ برہا کا مطلب ہوتا ہے گئی کرنے والا ، یعنی اگر آ ب اس کا حربی میں ترجمہ کریں تو وہ ہے گا' الحالی''۔

لبذا ہم کو، لین مسلمانوں کواس بات پرکوئی احتراض نیس ہوگا کہ اللہ تعالی کو خالق کہا جائے یا'' برہا'' کہ کر بکارا جائے۔لیکن اگر آپ یہ کہیں گے کہ'' برہا'' خدا ہے جس کے چارسر ہیں اور ہرسر پر تاج ہے اور یہ کہ اس کے چار ہاتھ ہیں تو ہم مسلمانوں کو آپ کے بیان پرشدیداعتراض ہوگا کیوں کہ آپ خدا کی جسیم کررہے ہیں۔

بلکہ دراصل خدا کے ساتھ اس متم کے تصورات وابستہ کر کے آپ خود ویدوں کی تعلیمات کی بھی نقل کیا گیا: تعلیمات کی بھی نفی کررہے ہوتے ہیں جیسا کہ بچروید کا بیان پہلے بھی نقل کیا گیا:

> "ووجم سے پاک ہے، وہ خالص ہے وہ روثن ہے .....

> > جم سے ماوراہے ....

TŤ

دوراندیش اور دانا ہے .....

ابدتک باتی رہنے والا ہے .....

(يجرويد، مرتبه: رالف گرفتيد ، ص ۵۳۸)

موجس وفت آپ برہا کی تجسیم کرتے ہیں تو گویا آپ یجروید کے فدکورہ بالابیان کی

ترديد كررب ہوتے ہيں۔

رگ ویدیس ایک اور جگه کها گیا ہے:

''اس کےعلاوہ کسی کی عبادت نہ کرو

وہ جوصاحب الوہیت ہے

ای کی مدح کرو۔''

(رگ دید، کتاب ۸، باب۱)

ایک اورجگه میجمی کها گیا:

''اے دوستو!اس کے علاوہ کسی کی عبادت نہ کرو

وہ جوخدا ہے

کوئی بھی وُ کھتہیں پریثان نہ کرے

صرف ای کی مدح کرو .....

وہ جونعتیں برسانے والا ہے

خود شناس کے مراحل میں تنہیں جا ہے

کدای کی شان میں نغے گاتے رہو۔''

(رگ وید، مرتبه: ستیه پرکاش سرسوتی استیکام دوهیا، جلد جهارم من ۱۰۱)

پھر کہا گیا:

" بلاشباس خالق کی شان سب سے بلند ہے۔"

(رك ويد، مرتبه: ستير بركاش سرسوتي، ستيكام ودهيا، جلد ششم من ١٨٠٢)

اگر آپ قرآن مجید کا مطالعہ کریں تو یہاں بھی اس سے ملتا جاتا ایک پیغام ہمیں اس

۲۳

آیت مبارکه مین نظرآ تا ہے:

﴿ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ٥ ﴾ (الفاتحه: ١)

" تعریف الله بی کے لیے ہے جو تمام کا خات کا رب ہے۔"

رگ دید میں ایک اور جگر تحریر ہے:

''وہ رحیم عطا کرنے والا ہے۔''

(رگ وید، مرتبه: دالف گرفته ، جلد دوم ، ص ۳۷۷)

جب كدسورة فاتحد كي تيسري آيت مين فر مايا كيا:

﴿ اَلرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ ﴾ (الفاتحة: ٢)

''وہ نہایت مہر بان ،رحم فر مانے والا ہے۔''

يجرويد مين ميں يه بات بھي ملتي ہے:

"اچھی راہ کی طرف ہاری راہنمائی کر اور ان پرائیوں کوہم سے ڈور کر دے جو

مرای اور پریثانوں کی طرف کے اوالی میں۔

اچھی راہ کے ذریعے ہمیں فراوانی تک لے جا

ائن!

اے خداتو ہمارے تمام اعمال اور خیالات کے بارے میں جانتا ہے

ان گناہوں کوہم سے دُور کر دے

جو گراہی کی طرف لے جاتے ہیں۔''

سورہ فاتحہ کی ان آیات ہے بھی ہمیں اس متم کا پیغام ملتا ہے:

﴿ اِهْدِنَا الصِّرَاطُ الْمُسْتَقِيْمِ ٥ صِرَاطَ الَّذِيْنَ ٱنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ ٥

غَيْرِ الْمَغْضُوبِ غَلَيْهِمْ وَ لَا الضَّا لِّيْنَ ٥ ﴾ (الفاتحه: ٧٠٦)

" بميں سيدھارات دڪھا

ان لوگوں کا راستہ، جن پرتونے انعام فرمایا

جومعتوب ٹیس ہوئے جو بیسکے ہوئے نہیں ہیں۔'' رگ وید میں کہا گیا:

"ای کی تعریف کروجووا حداور بے مثال ہے۔"

(رگ ویداز رالف گرفته بس ۱۳۸)

مندود بدانت کی بر ماسوترامی بھی بات کی گئی ہے

'' بھگوان ایک بی ہے دوسرانہیں ہے، نہیں ہے ذرابھی نہیں ہے۔''

لبذا ہندومت کے متون مقدرہ کے مطالعے سے بھی آپ خدا کا صحیح تصور معلوم کر سکتے ہیں۔

经加强企

## فرشية

اسلام میں فرشتوں کا تصور

اسلام می فرشتول کے بارے میں ہمارانصور یا عقیدہ بیہ کہ:

- ووالله تعالى كى أيك تلوق بي
  - و دوبالعوم الرفيل آي
  - أمين نورے قليق كيا كيا ہے
- وہ اپنی مرضی اور ارادے کے مالک نہیں ہیں۔ (بینی اٹھیں انسانوں کی طرح اپنے
   افعال پر اختیار حاصل نہیں ہے۔
  - ⊙ وہ بیشہ اللہ سجانہ و تعالیٰ کے احکامات کی بجا آوری میں معروف رہے ہیں۔

الله تعالی نے مخلف فرشتوں کو مختلف کا موں پر مامور فرمایا ہے ، مثال کے طور پر برگزیدہ ترین فرشتے حضرت جریل میلیا ہیں، جنمیں انہائے کرام تک دی پہنچانے پر مامور فیاری ۔۔۔

> رود عب مندومت میں فرشتوں کا تصور

مندومت كا مطالعه كرنے سے بند چانا ب كداس فدمب من فرشتوں يا ملائكه كاكوكى

تصورموجوديس بـ

74

البتہ کچھ برتر ہستیوں کا نصور ضرور موجود ہے۔ بیہ ستیاں ایسے کام بھی کر سکتی ہیں جو عام انسان کی طاقت سے باہر ہیں۔ جن کا کرنا ایک عام آ دمی کے لیے ممکن نہیں ہے۔ انھی مافوق الفطرت صلاحیتوں کے باعث بعض ہندوان ہستیوں کو بھی دیوتا قرار دیتے ہیں۔ ہیں اور ان کی عبادت کرتے ہیں۔



## مندومت كے متون مقدسه

#### تعارف

ہندومت کی مقدس تحریروں یا کتابوں کو دوحصوں میں تقتیم کیا جاتا ہے۔ایک طرح کی تحریروں کو دشروتی "کہا جاتا ہے اور دوسری تم کی تحریری دسمرتی "کہلاتی ہیں۔ دوشروتی ایسے مرادوہ تحریری ہیں جو دہیجی گئی ہیں "یا ''سن گئی ہیں "یا ''نازل ہوئی ہیں''۔ ہندو خرہب کی مقدس ترین اور قدیم ترین تحریریں وہی ہیں جو ''شروتی "کے زمرے میں آتی ہیں۔

"شروتی" میں دوطرح کی کتابیں شامل ہیں یا یوں کہیے کہ" شروتی" کی مزید تقسیم دو مصول میں کی گئی ہے یعنی:

ا۔ وید مقدس

۲۔ اپنٹد

ان دونوں تحریروں کو ہندوالوی قرار دیتے ہیں۔

" سمرتی" کواس در ہے میں مقدس یا الوہی تو قرار نہیں دیا جاتا لیکن پھر بھی انھیں بہت زیادہ اہمیت حاصل ہے۔ اور یہ کتابیں آج کل کے ہندؤوں میں مقبول بھی بہت

> زیاده بین \_ پروو

14

''سرتی''کا مطلب ہے''یا دواشت' یا وہ چیزیں جنس یاد کرلیا جائے ، اس قتم کی تحریب نبتا عام فہم ہیں کیونکہ ان جس کا نتات کے بارے بیس تفتکو علامتی انداز بیس کی گئی ہے۔ ''سرتی ''کو الوی قرار نہیں دیا جاتا بلکہ انسانی تخلیق سجا جاتا ہے۔ ان کتابوں بیس انسان کو اس کی روز مرہ زندگی کے بارے بیس انسانی تخلیق سجھا جاتا ہے۔ ان کتابوں بیس انسان کو اس کی روز مرہ زندگی کے بارے بیس ہوایات دی گئی ہیں اور اُصول وضوابط بیان کیے گئے ہیں جن کی روشن بیس ایک فرد کو ابنا روبیہ معین کرنا چاہیے اور روز مرہ افعال سرانجام دینے چاہئیں۔ ان کتابوں بیس صرف فرد کے لیے جنہیں بلکہ معاشرے کے اچھا کی اُمور کے بارے بیس بھی ہدایات دی گئی ہیں۔ ان کتابوں کو مجموعی طور پر دھرم شاستر بھی کہا جاتا ہے۔ ان بیس ''دران'' ،''اتہاں'' اور متعدد دیگر تحریریں شامل ہیں۔ اور متعدد دیگر تحریریں شامل ہیں۔



## مندؤول كى كتب مقدسه مين رسول الله مطفي الله كاذكر

(جیما کہ پہلے بھی وضاحت کی گئی) ہندومت میں متعدد کتابیں مقدی قرار دی جاتی ہیں۔ان مقدس کتابوں میں وید،اپنشداور پران بھی شامل ہیں۔

ويد

"وید" کا لفظ ود (یا ودیا) سے لکا ہے۔ جس کے معنی کھنے یا جانے کے ہوتے ہیں ایک علم کی بہتر کا لفظ استعمال کیا جاتا ہے۔
ایک علم کی بہتر کن سل کی جوں کی کہ اور مقدم مقدم کے لیے دید کا لفظ استعمال کیا جاتا ہے۔
دیدوں کو جار بنیاوی قسموں میں گفتیم کیا جمیا ہے۔ اگر تعداد کے لحاظ سے دیکھا جائے تو ویدوں کی کل تعداد اسمال بتائی جاتی ہے۔ ان میں سے کوئی ورجن بحروید ایسے ہیں جن کامتن دستیاب ہے (باتی تمام متون عالبًا تلف ہو چکے ہیں)۔

ویدوں کی جاراتسام میں رگ دید، اخر دید، بجر دیدادرسام دیدشال ہیں۔ پانچل

كے مہا بماشيہ كے مطابق:

- رگ دیدگ ۲۱ شاخیس بین
  - ⊚ الغرويدى وشاميس بي
- کرویدگی ۱۰۱ شاخیس میں
- ⊙ سام دیدی ۱۰۰ شاخیس میں

رک دید، بجر دیدادرسام دید کونستا قدیم کتابی قرار دیا جاتا ہے ادریہ کتابیں مشتر کہ

طور پر 'نر ی و دیا''یا''علوم سه گانهٔ' قرار دی جاتی ہیں۔

رگ وید کوقد بم ترین متن قرار دیا جاتا ہے اور خیال کیا جاتا ہے کہ اس کی تدوین تین

قديم اورطويل زمانوں ميں ہوكى ہے۔

چوتھا وید اتھروید ہے جے نسبتاً بعد کے زمانے کاسمجھا جاتا ہے۔

ان وبدوں کی تحریر و تدوین کے زمانے کے بارے میں اتفاق رائے نہیں پایا جاتا۔ مینی چاروں ویدوں کا زمانہ تحریر یا زمانہ نزول معین نہیں ہے۔

آریاساج کے بانی سوای دیاند کا کہنا تھا گدوید • اسوالمین سال بل نازل ہوئے تھے جب کدویگر علا کی رائے ہے کہ بیدوید چار بزار برس سے زیادہ قدیم نہیں ہیں۔

ای طرح یہ بات بھی طے نہیں ہے کہ ان ویدوں کا مقامِ تحریر یا مقامِ نزول کیا تھا۔ یعنی س جگہ، س علاقے میں یہ کتابیں تحریر کی تنئیں۔ یہ بات بھی نامعلوم ہے کہ وہ کون سے رقی تھے، کون ک شخصیات تھیں جنمیں یہ کتابیں عطا کی تنئیں۔

لیکن ان تمام تر اختلافات اور غیر یقینی حالات کے باد جود ویدوں کو ہندو ندہب میں مقدس ترین مقام حاصل ہے اور ہندووں کے بزویک بیستند ترین مقام حاصل ہے اور ہندووں کے بزویک بیستند ترین مقام خاصل ہوگا کہ ہندومت کی بنیاوی ان ویدوں پر ہے۔
اینشد

ا پنشد کا لفظ وراصل تین لفظول سے ل کر بنا ہے: ''اُیا''جس کے معنی ہوتے ہیں قریب

اپا . س کے کا ہوتے ہیں ہر "نی"جس کا مطلب ہے یعجے

''شد''لعنی بیضنا

گویا اپنشد کے معنی ہوئے'' قریب ہو کرزمین پر بیٹھنا'' جس طرح شاگرواپ استاد کے سامنے بیٹھتے ہیں۔ بالفاظ دیگر اپنشد کے معنی کسی استاد کے پاس بیٹھ کرعلوم مقدس کی علیم حاصل کرنا ہے۔ البته" سام کارا" کے مطابق اپنشد کے معنی بینییں ہیں بلکہ اصل لفظ" شد" ہے جس کے معنی کھو لئے، فتم کرنے یا وہنچنے کے ہوتے ہیں۔ نی اور اُپا سابقے ہیں اور اپنشد کا مطلب ہے وہ مقدس بلم جس کے ذریعے جہالت اور لاعلمی کوشتم کیا جاتا ہے۔

ا پشدوں کی تعداد دوسو ہے بھی زاید ہے۔ اگر چدروایق طور پر ان کی تعداد ۱۰۸ بتائی جاتی ہے۔ دس بنیادی اپشد ہیں لیکن بی تعداد بھی معین نہیں ہے کیونکہ بعض لوگوں کے نزد کیک بی تعداد ۱۸ ہے۔

ویدانت کا لفظ ابتدا می اپنشدول کے لیے ہی استعال ہوتا تھا۔ اس لفظ سے مراد وو فلسفیانہ نظام لیا جاتا ہے جو اپنشدول پر جنی ہے۔ نفوی طور پردیکھا جائے تو ویدانت (وید۔ انت) کا مطلب ہے ویدول کا افتام یا انجام۔ مراد ہے ویدول کا مقصد یا منزل کا حصول۔

کویا ایشد، ویدوں کا عملہ ہیں جو کہ ویدک دور کے آخر میں آتے ہیں اور ویدوں کی محمل کرتے ہیں۔ محمل کرتے ہیں۔ محمل کرتے ہیں۔

بعض پنڈ ت ایسے بھی ہیں جن کی رائے میں ایشد کو پیدوں پر فوقیت اور برتری حاصل

بر پُران

استناد کے حوالے سے دیکھا جائے تو افیشد کے بعد پُرانوں کا نمبرآتا ہے۔ پُران ہندومت کے سب سے زیادہ پڑھے جانے والے فرہی متون ہیں۔ پُرانوں میں آغاز کا نئات کی داستان بیان کی گئی ہے۔ ابتدائی آریائی قبیلوں کی تاریخ کا ذکر کیا گیا ہے اور ہندو فرجب کی مقدس فرہی شخصیات کی زندگیوں کے ہم واقعات بیان کیے گئے ہیں۔

پُرانوں کو بھی ویدوں کی طرح الہامی کتابیں خیال کیاجاتا ہے اوران کا زمانہ نزول بھی ویدوں کے لگ بھگ ہی بتایا جاتا ہے۔ یعنی میر بھی تقریباً آسی دور میں نازل ہوئے جس دور 1"1

مہارثی ویاس نے پُرانوں کوا مجارہ خیم حصوں میں ترتیب دیا ہے۔ انھوں نے ویدول کی ترتیب دیا ہے۔ کی ترتیب وید کی است

گیتا اور مہا بھارت کی تدوین بھی اس کے قلم سے ہوئی ہے۔ پُر انوں میں سے اہم
کتاب "کبوش پُران" یعن "دمستقبل کا پُران" بھی جاتی ہے۔ اس کا بیٹا م اس وجہ سے رکھا
گیا ہے کہ اس کتاب میں مستقبل میں رونما ہونے والے واقعات کا ذکر کیا گیا ہے۔ ہندو
اس کتاب کو کلام الّٰہی گردانتے ہیں۔ یعنی ہندووں کا خیال ہے کہ مہاری ویاس نے صرف
اس کتاب کو تر تیب ویا تھا، وہ محض اس کتاب کی جائے تھے، مصنف خود خدا تھا۔

عَمُوِسٌ يُران مِن حفرت محمر مطفيقيًّا كاذكر

عَموش رُان ش تريب:

''ایک بلیج (لین کسی دوسرے ملک سے تعلق رکھنے والا اور اچنی زبان ہولئے والا دو حانی استاد) فاہر ہوگا۔ اس کے ساتھ اس کے اصحاب بھی ہوں گے۔ اس کا نام محر ہوگا۔ ''راجا بھوج'' اس میاد ہو حرب کو بھی گیااور گنگا جل میں پاک کرے گا اور پھرانے تفاقف پیش کرے گا، احر ام اور وفاداری کے ساتھ وہ کے گا، میں تیرا وفادار ہوں۔ اے انسانیت کے لیے مایے فخر، اے عرب کے رہے وہ لے کہ تیرے پاس شیطان کے خاتے کے لیے بیش بہا توت ہے، اور کئے تیرے بلیجے مخالفوں سے محفوظ کر دیا گیا ہے۔''

(بوش بدُان، براتي مرف، پاردس، كافس، ادميات، اشاك ٨٢٥)

مندرجه بالا چش كونى عن مجمد باللي واضح طور بريان كردى في ين:

ا\_ آنےوالے عظامر کانا کے موال

1- اس کاتعلق صوائے مرب سے ہوگا۔ ( کیوں کہ شکرت انتظا Marusthal کا مطلب ریانا علاقہ یامحرا ہوتا ہے)

۔ پغیر منطقین کے ساتھوں مین محابر کرام فائلت کا بھی واضح طور پر ذکر کیا گیا ہے۔

٣٣

اور بیمی نی کریم مطابقات کا اختصاص ہے کہ جتنے محابہ نگانلدہ انھیں عطا کے گئے اتی تعداد میں کی اور پیغبر کے اصحاب دیں تھے۔

۳- انسین ' فرانیانیت' که کریاد کیا گیا ہے۔ قرآن مجید کا مطالعہ کیا جائے تو اس بات کراتہ معتبر میں اتر میں موسود

کاتقدیق ہوجاتی ہے،ارشاد ہوتاہے:

﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيْمٍ ﴾ (القلم: ٤)

"اورب شكم اخلاق كے بوے مرتبے ير ہو۔"

الى طرح سورة احزاب بين بهي ارشادفر مايا كميا:

﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أَسْوَةً حَسَنَةً ﴾ (الاحزاب: ٢١) "درحقيقت تم اوكول ك لي الله كرمول من ايك بهترين نموند إ"

۵- پھر یہ بتایا گیا ہے کہ وہ باطل اور شیطانی قو توں کا خاتمہ کرے گا بعنی بنت پرسی اور دیگر تمام برائیوں کا خاتمہ کر دے گا۔

٢- اوديدكاك كرفنول سال كافاعت كى جاسد كى

یمال بعض لوگ براحتراض کو سکتے ہیں کداس پیش کوئی میں "راجا بھوج" کا ذکر کیا کیا ہے۔ بدراجا کمارمویں صدی عینوی کی مخصیت ہے، یعنی رسول اکرم مطابقاتی ہے پالچ سوسال بعد کی۔اور بدکہ بدراجا "شالی دائن" کی دسویں پشت میں تھا۔

ساعتراض کرنے والے ایک بری بنیادی بات نظر انداز کردیتے ہیں اور وہ یہ کہ راجہ بھوج نام کا کوئی ایک بادشاہ فرعون کہلاتے تے اور بھوج نام کا کوئی ایک بادشاہ فرعون کہلاتے تے اور تمام معری بادشاہ وں کو سیزر کہا جاتا تھا، ای طرح کا معاملہ لفظ ''بھوج'' کا بھی ہے۔ یعنی جس طرح '' فرعون'' اور'' سیزر'' بادشاہوں کے نام نہیں بلکہ لقب تے ، ای طرح ہندوستانی مہارا جوں کو بھی '' کہا جاتا ہے۔ متعدد راجا بھوج تے جن میں سے بہت سے مہارا جوں کو بھی دو الے راجا بھوج ہے تھے جن میں سے بہت سے میار مویں صدی عیسوی والے راجا بھوج سے قبل گرزے ہیں۔

ای طرح بین کیا اور گنگا کے پانی سے پاک ہونے کا مطلب بینیں کہ پیغیر نے خود

وہاں جا کوشل کیا ہوگا۔ یہاں استعاراتی انداز میں بات ہورہی ہے۔ چونکہ گڑگا کے پائی کو پہڑ اور پوتر کرنے والاسمجما جاتا ہے، یہ خیال کیا جاتا ہے کہ گڑگا میں نہانے والے کے تمام گناہ دھل جاتے ہیں لہذا یہاں یہ استعارہ استعال کیا گیا ہے جس کا مطلب یہ ہے کہ وہ پنجیر مظام کیا گیا ہے جس کا مطلب یہ ہے کہ وہ پنجیر مظام کیا گیا ہوں ہے پاک یعنی معصوم ہوگا۔

كَفُوش يُران مِن لَكما ب:

مندرجه بالا پیش كوئى مين درج ذيل با تيس بيان موئى يين:

- ﴿ بدكارلوكوں نے سرزمن عرب كونا پاك كرويا ہے۔
  - اسرز من من آریادهم موجود نیس ہے۔
- موجودہ دشمن تباہ ہو جائیں مے۔ جس طرح ماضی کے دشمن تباہ ہو گئے تھے۔ مثال کے

طور پرابر بدو غیره جن کے بارے می قرآن عیم می قرایا گیا ہے:
﴿ اَلّٰم تَرَ کَیْفَ فَعَلَ رَبّٰکَ بِأَصْحِبِ الْفِیْلِ ٥ اَلّٰم یَجْعَلْ کَیْدَهُمْ
فِیْ تَضْلِیْلِ ٥ وَّارْسَلَ عَلَیْهِمْ طَیْرًا آبَابِیْلَ ٥ تَرْمِیْهِمْ بِحِجَارَةِ
مِنْ سِجِیْلْ ٥ فَجَعَلَهُمْ کَعَصْفِ مَّاکُولِ ﴿ (الفیل: ١ تا ٥)
مِنْ سِجِیْلْ ٥ فَجَعَلَهُمْ کَعَصْفِ مَّاکُولِ ﴿ (الفیل: ١ تا ٥)
دیم فی دیکھانیں کہ محارے رب نے ہاتھی والوں کے ساتھ کیا گیا؟ کیااس نے ان کی تدبیر کواکارت نہیں کرویا؟ اور اُن پر پر عدوں کے جنڈ کے جنڈ بھی دیے۔ جوان کے اور کی ہوئی مٹی کے پھر پھینک رہے تھے، پھران کا بیال کردیا جیے (جانوروں کا) کھایا ہوا بھوسے''

- حضرت محمد رسول الله منطقة إلى كو 'برجما' كا خطاب دے كر ممرا بول كى بدايت كے
   ليے مامور فرما يا كيا ہے۔
- ہندوستانی را جا کوعرب جانے کی ضرورت نہیں کوں کہ اس کا تزکیہ ہندوستان ہی میں
   ہوگاجب مسلمان ہندوستان آ جا کیں ہے۔
- آنے دالاً پغیر ﷺ آریا نہ مب کے حقق عقید نے یعنی توحید کی تبلیغ کرے گا اور
   راہ گم کرہ لوگوں کی اصلاح بھی کرے گا۔
- یغیر منظور کے مانے والے ختنہ کروائیں گے، چوٹیاں نہیں رکھیں گے، داڑھیاں
   رکھیں گےاور ایک عظیم انقلاب ہریا کریں گے۔
  - ⊙ دہ عمادت کے لیے پکاریں مے یعنی اذان دیا کریں گے۔
  - وہ تمام حلال اشیااور گوشت کھائیں مے لیکن سؤر کے گوشت سے پر ہیز کر کی مے۔

اس بات كى تقد يق قرآن كم ازكم جارمقامات يركرتا ب:

﴿إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةَ وَ الدَّمَ وَ لَحْمَ الْخِنْزِيْرِ وَ مَا آهِلً بِهِ لِغَيْرِ اللهِ فَمَنِ اضْطُرَّ غَيْرَ بَاغِ وَّ لاَ عَادٍ فَلَا إِنْمَ عَلَيْهِ إِنَّ اللّٰهَ غَفُورٌ رَّحِيْمٌ ٥ ﴾ (البقره:١٧٣)

"الله كي طرف سے اكركوئى بابندى تم پر بے تو وہ يد ہے كه مردار نه كھاؤ، خون ے اور سؤر کے گوشت سے پر ہیز کرواور کوئی الی چیز ندکھاؤجس پراللہ کے علاوه کسی کا نام لیا گیا ہو۔ ہاں جوخص مجبوری کی حالت میں ہواور وہ ان میں ہے کوئی چیز کھالے، بغیراس کے کہوہ قانون تھنی کا ارادہ رکھتا ہو، یا ضرورت کی حدے تجاوز کرے، تو اس پر مجھ گناہ ہیں، اللہ بخشنے والا اور رحم کرنے والا ہے۔' سورة مائده عمل فرمايا حميا:

﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ الْمَنْ قُلُولًا مُ وَ لَحِمُ الْخِنْزِيْرِ وَ مَا أَهِلَ لِغَيْرِ اللَّهِ بِهِ وَ الْمُنْخَنِقَةُ وَ الْمَوْفُوذَةُ وَ الْمُتَرَدِّيَّةُ وَ النَّطِيْحَةُ وَ مَاۤ أَكَلَ السَّبْعُ إِلَّا مَا ذَكَّيتُم ﴾ (المائده: ٣)

دوتم پرحرام كيا كيا مردار، خون ، سوركا كوشت ، وه جانور جواللد كے سواكسي اور ك نام پرذيج كيا كيا مو، وه جو كلا كحث كر، يا چوث كها كر، بلندى سے كركر يا كلر كهاكرمرا موياجيكى دريم في مازاموموائ ال كي جيم في زنده ياكرة ن كوليا .....

سورة انعام ص ارشاد موتا ہے:

﴿ قُلْ لَا اَجِدُ فِي مَا أُوْجِيَ إِلَى مُحَرَّمًا عَلَى طَاعِمٍ يَطْعَمُهُ إِلَّا أَنْ يِّكُونَ مَيْتَةً أَوْدَمًا مَّسْفُوحًا أَوْ لَحْمَ خِنْزِيْرٍ فَإِنَّهُ رِجْسٌ أَوْ فِسْقًا أُهِلَّ لِغَيْرِ اللَّهِ بِهِ فَمَنِ اضْطُرَّ غَيْرَ بَاغٍ وَّلا عَادٍ فَإِنَّ رَبَّكَ غَفُوْرٌ رَّحِيمٌ٥﴾ (الانعام: ١٤٥)

"اے تی ،ان ہے کہو کہ جو دحی میرے پاس آئی ہے اس میں تو میں کوئی چیز الی نہیں پاتا جو کی کھانے والے پرحزام ہو، إلا سیکدوہ مردار ہو، یا بہایا ہوا خون ہو، ا اسور کا کوشت ہو کہ وہ نا پاک ہے، یافتق ہو کہ اللہ کے سواکس اور کے نام پر ذی كيا كيا مو، پر جوفض مجورى كى حالت يس (كوكى چيزان مس سے كمالے) بغير

اس کے کہوہ نافر مانی کا ارادہ رکھتا ہوادر بغیراس کے کہ دہ صدضرورت سے تجاوز کرے ، تو یقینا تمھارارب درگز رہے کام لینے والا اور رحم فرمانے والا ہے۔'' سور و کمل میں پھر فرمایا گیا:

﴿ إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ الْمَيْنَةَ وَ الدَّمَ وَ لَحْمَ الْخِنْزِيْرِ وَ مَا أَهِلَّ لِغَيْرِ اللهِ عَلْمَ الْخِنْزِيْرِ وَ مَا أَهِلَّ لِغَيْرِ اللهِ عَمْنِ اضْطُرَّ غَيْرَ بَاغٍ وَ لا عَادٍ فَإِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيْمٌ ٥ ﴾ الله بِه فَمَنِ اضْطُرَّ غَيْرَ بَاغٍ وَ لا عَادٍ فَإِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيْمٌ ٥ ﴾ (النحل: ١١٥)

"الله في جو كوم م كرام كيا بودة بمردار اورخون ادرسوركا كوشت ادروه بالله في بردام كيا بود البنة بحوك سے مجور اور بانور جس پر الله كر سواكسى اوركا نام ليا عميا ہو۔ البنة بحوك سے مجور اور بي قرار ہوكر اگر كوئى ان چيز ول كو كھا لے ، بغير اس كے كه وہ قانون الله كى خلاف درزى كا خواہش مند ہو، يا حد ضرورت سے تجاوز كا مرتكب ہوتو يقيناً الله معاف كرنے اور دح فرانے والا ہے۔"

- ہے کہ وہ ہندووں کی طرح تڑکیہ واصل نیٹ کریں گے بلکہ ان کے لیے تڑکیے کا ذرایعہ
   کفار اور لا نہ ہب لوگوں کے ساچھ جا د بالسیف ہوگا۔
  - یک انھیں مسلمان کہا جائے گا۔
  - ووایک گوشت کھانے والی قوم ہول کے۔

قر آن گوشت خوری لینی سبزی خور جانوروں کا گوشت کھانے کی اجازت دیتا ہے۔ سورۂ مائدہ میں اللہ سبحانہ وقعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿ لَا يَهُمَا الَّذِيْنَ الْمَنُوْآ اَوْفُوا بِالْعُقُودِ ٥ أُحِلَّتْ لَكُمْ بَهِيْمَةُ الْاَنْعَامِ اللَّهَ اللَّهَ مَا يُتِلَى عَلَيْكُمْ غَيْرَ مُحِلِّى الصَّيْدِ وَ آنْتُمْ حُرُمٌ إِنَّ اللَّهَ بَحْكُمُ مَا يُرِيدُه ﴾ (المائدة: ١)

"اے لوگو! جو ایمان لائے ہو، بندشوں کی بوری پابندی کرو تمحارے لیے مولٹی کی سم کے سب جانور حلال کیے گئے۔سوائے ان کے جوآ سے چل کرتم کو بتائے جائیں گے لیکن احرام کی حالت میں شکار کو اپنے لیے حلال نہ کر لو، بے شک اللہ جو چا بتا ہے حکم ویتا ہے۔''

اس طرح سورهٔ مومنون میں فر مایا گیا:

﴿ وَإِنَّ لَكُمْ فِي الْاَنْعَامِ لَعِبْرَةً نُسْقِيكُمْ مِّمَّا فِي بُطُوْنِهَا وَلَكُمْ فِيْهَا مَنَافِعُ كَثِيْرَةٌ وَمِنْهَا تَأْكُلُوْنَ ۞ ﴾ (المؤمنون: ٢١)

"اورحقیقت یہ ہے کہ تمھارے لیے مویشیوں میں بھی ایک سبق ہے۔ان کے پیٹوں میں بھی ایک سبق ہے۔ان کے بین پیٹوں میں جو کچھ ہے ای میں سے ایک چیز (یعنی دورہ) ہم شمصیں پلاتے ہیں اور تمھارے لیے ان میں بہت سے دومرے فائد کے بھی ہیں۔ان کوئم کھاتے ہیں ہو۔"

سن کھوٹن پُران کے تیسرے پارو کے پہلے کھاٹھ کے تیسرے ادھیائے کے اشلوک ۲۱ اور ۲۳ میں کہا گیا:

'' کاشی وغیرہ ،سات مقد ک شہروں میں بدعنوانی اورظلم وستم کا دور دورہ ہے۔
ہندوستان میں راکھشش ،شبر، بھیل اور دیگر بیوتو ت تو میں رہتی ہیں المیچوں
کے علاقے میں رہنے والے ، ملجے ذہب کے بیرو کارعثل مند اور بہا در لوگ
ہیں۔مسلمانوں میں ہرطرح کی خوبیاں موجود ہیں جب کہ ہرطرح کی خامیاں
آریاؤں کے علاقے میں جمع ہوگئی ہیں۔ اسلام ہی ہندوستان اور اس کے
ہزائر پرحکومت کرےگا۔ اے منی! تو بید تھا کُتی جان چکا ہے سوا پنے خالق کے
ہنام کوروش کرے''

ال حوالے سے قرآن مجید کی درج ذیل آیت ملاحظ فرمائے:

﴿ هُوَ الَّذِى ٓ اَرْسَلَ رَسُولُهُ بِالْهُدَى وَ دِيْنِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى اللَّهِ اللَّذِيْنَ الْمَثُوْآ اِنَّ كَثِيْرًا مِّنَ اللَّذِيْنَ الْمَثُوْآ اِنَّ كَثِيْرًا مِّنَ اللَّذِيْنَ الْمَثُوْآ اِنَّ كَثِيْرًا مِّنَ الْكَذِيْنَ الْمَثُوْلَ وَيَصُدُّوْنَ الْاَحْبَارِ وَ الرُّهْبَانِ لَيَاكُلُونَ آمُوالَ النَّاسِ بِالْبَاطِلِ وَ يَصُدُّوْنَ الْاَحْبَارِ وَ الرُّهْبَانِ لَيَاكُلُونَ آمُوالَ النَّاسِ بِالْبَاطِلِ وَ يَصُدُّوْنَ

عَنْ سَبِيلِ اللهِ وَ الَّذِينَ يَكُيْزُونَ الذَّهَبَ وَ الْفِضَةَ وَ لَا يُنْفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ اللهِ فَبَشِرْهُمْ بِعَذَابِ الِيهِ 0 ﴾ (التوبه: ٣٣، ٣٤)

'' وه الله ي جس ن ال رسول كو مدايت اور دين تن كما تح بجبا ب تاكداس كو يورى بن دين پر غالب كر دے خواه مشركوں كو يه كتنا بى نا كوار بو۔ الكوا الله كا اور درويشوں كا حال الله كا اور درويشوں كا حال يہ به كروہ لوگوں كے مال باطل طريقوں سے كماتے بيں اور المحيں الله كى راه سے كروہ تي بيں اور الحي الله كى راه سے دوكتے بيں اور الحي الله كى راه سے دوكتے بيں اور الحي خدا كى راه ميں خرج نيس كرتے ،'

ال طرح سورهٔ صف میں بید ہدایت دی مئی:

﴿هُوَ الَّذِي ۚ اَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَى وَدِيْنِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّيْنِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّيْنِ كُلِّهِ وَلَوْ كَرِهَ الْمُشْرِكُونَ۞ (الصف: ٩)

''وی تو ہے جس نے اپنے رسول کو ہدا ہداور دین تن کے ساتھ بھیجا ہے تا کہ اسے پورے کے پورے دین پر قالب کر دیے تھاہ مشرکین کو بیاکتنا ہی تا گوار ہو۔''

ال طرح سورة فتح من ارشاد بارى تعالى ب:

﴿هُوَ الَّذِيْ آرْسَلَ رَسُوْلَهُ بِالْهُدٰى وَدِيْنِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى اللَّهِ لَهُ عَلَى اللَّهِ وَكُفِي بِاللَّهِ شَهِيْدًاه﴾ (الفتح:٢٨)

محدرسول الله مطفع الله کے بارے میں پیش کوئی

اتھروید کی بیبویں کتاب کی مناجات ۱۲۷ کے پکھ سکت'' کہلاتے ہیں۔

كفي كا مطلب بمصائب وآلام كوخم كرف والا يعنى امن وسلامتى كا پيغام -اس كاعربى ترجمه كيا جائة وه بيغام -اس كاعربي

کئی کے ایک معنی '' پیٹ میں چھے ہوئے اعضا'' کے بھی ہیں۔ غالباً اس کے لیے
ان کے حقیقی معنی چھے ہوئے تھے اور بعد میں ظاہر ہوئے تھے۔اس لفظ کے معنی کا تعلق زمین
کے مرکز یا ''ناف' سے بھی ہے۔ مکہ کو''ام القریٰ' بعنی آبادیوں کی ماں بھی کہا جاتا ہے اور
زمین کی ناف بھی ،متعدد کتب مقدسہ میں ہمیں ایسے بیانات ملتے ہیں۔ یہز مین پرعبادتِ
خداوندی کے لیے بنایا جانے والا پہلا گھر تھا۔ یہاں اللہ تعالیٰ نے ونیائے انسانیت کے
فداوندی ہے بنایا جانے والا پہلا گھر تھا۔ یہاں اللہ تعالیٰ نے ونیائے انسانیت کے
لیے بہلی ہدایت نازل فرمائی۔

قرآن جيد كي سورهُ آل عمران مين ارشاد موتا ب:

﴿ إِنَّ اَوَّلَ بَيْتٍ وُّضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِى بِبَكَّةَ مُبْرَكَاوَّ هُدًى لِلنَّاسِ لَلَّذِى بِبَكَّةَ مُبْرَكَاوَّ هُدًى لِلْعُلَمِيْنَ٥﴾ (آل عمران: ٩٦)

'' بے شک سب سے پہلی عبادت گاہ جوانسانوں کے لیے تغییر ہوئی وہ وہی ہے جو مکہ میں واقع ہے۔ اس کو خیر و بر ک<del>ت وی گئی تنی اور تم</del>ام جہان والوں کے لیے مرکز ہدایت بنایا گیا تھا۔''

مکه بی کا ایک دوسرانام بله ہاور کئپ کے معنی مکہ یا بکه بی ہوتے ہیں۔ متعدد الل علم نے ان' کئپ سکت' کا ترجمہ کیا ہے جن میں مندرجہ ذمیل نام زیادہ

#### اہم ہیں:

- مسٹرایم، بلوم نیلڈ
- پروفیسررالف گرفتھ
  - پندت راجا رام
- ⊙ پنڈت کھیم کرن اور دیگر

ان سکت کے اہم نکات یا خاص خاص باتیں جود بدوں کے اس مصے کی نمائندگی کرتے

۲,

يں، کھ بول بي

ببهلامنتر

وو،جس کی تعریف کی می ہے (میر)

ده،امن کاشنراده ہے

ہجرت کرنے والا ہے

وہ ۹۰،۹۰ دشمنوں کے درمیان بھی محفوظ و مامون ہے۔

دوسرامنتر

وہ ایک شتر سوار رقی ہے

وه جس کارتھ آسانوں کوچھوتا ہے۔

تيسرامنتر

وہ مہاری ہے جے دس سمری سکے دیے گئے

ہے دیل بار عطا کیے گئے

جے تین سوجنگی محوڑے دیے گئے

جے دس ہزارگا ئیں عطا کی گئیں۔

چوتھامنتر

ہاں ، تو جومنور کرنے والا ہے۔

بإنجوال منتر

عبادت كرنے دالے اپنى عبادات ميں طاقت وربيلوں كى مانندسبقت لے جانے كى

كوشش كرتے ہيں۔

چھٹامنتر \*

ائے کہ حمر کرتاہے .

دانائی کومضبوطی سے تھام لے۔

3

ساتوال منتر

وہ دنیا ؤں کا شہنشاہ ہے

انسانوں میں سے بہترین

اور پوری انسانیت کے لیے ہداید۔

آ گھوال ،نوال منتر

اس نے لوگوں کے لیے مامون ٹھکانہ حاصل کرلیا ہے

وہ ہر کسی کی حفاظت کرتا ہے ``` میں ماہد مرسم کیرانات

اور دنیا میں امن پھیلاتا ہے۔

دسوال منتر

لوگ اس کی حکومت میں خوش میں

ر تی کررہے ہیں

ذلت کی گہرائیوں سے وزر کر میں میں

عظمت کی بلند یوں تک

گیارهوال منتر اے کہا گیا کہ اُٹھے

اورونا کوخبر دار کرے

،دردیا د. بارهوال منتر

وہ انتہائی تنی ہے

إوربے حدثوازنے والا

تيرهوال منتر

(اس کے پیروکار)

دشنوں کی مخالفت اور ایذ اسے بچالیے گئے ہیں تا کہ

محكم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مكتبہ

ساس

آ قا کوکوئی گزندنه <u>پنچ</u> - . . . هنون

چودهوال منتر

ہم عقمت اور تعریف بیان کرتے ہیں

اس عظیم رہ نما کی

ایک نغمهٔ توصیف اور دعا کے ساتھ

اس تعریف وتوصیف کوقبول فرما

تا که باطل جمیں ممراہ نہ کرے

یہاں سنسرت زبان کا لفظ Narashansah استعال ہوا ہے۔ اس لفظ کے معنی ہیں ''وہ جس کی تعریف کی گئی'' اور یہی معنی عربی میں''محمہ'' کے ہیں۔ بید کویا''محمہ'' کاسنسکرت

ترجمه ب- اى طرح سنكرت لفظ Kaurama كامطلب بي دو الحف جوامن قائم كرف

اور پھيلانے والا مو' اور ہم و كھتے ہيں كہ پنجبراكرم مظامل أمن كے سفير تھے۔آپ نے

سادات انبانا كاتعليم دى اور عالى بمائي وره قائم فرمايا-اى لفظ كاليكمعن" بجرت

کرنے والا" بھی ہے۔ پیغیر مطاع آنے کہ سے دید بھرت فر مائی تھی اور ہوں آپ مطاع آنے اور ہوں آپ مطاع آنے اور اور ہوں آپ کی حفاظت اجرت فرمانے والوں میں سے بھی تھے۔ یہ کہا گیا کہ ۹۰، ۹۰ دشنوں سے آپ کی حفاظت

کی جائے گی اور مکد کی آبادی (تقریباً) اتن بی تھی۔

ہے کہا گیا کہ وہ اونٹ پرسواری کرےگا۔ یہاں یہ بات تو واضح طور پرسامنے آتی ہے
 کہاس سے مراد کوئی ہندوستانی تو ہونہیں سکتا کیونکہ برہموں کے لیے اونٹ کی سواری

ویسے ہی ممنوع ہے۔

''ایک برہمن کو اونٹ یا گدھے پر بیٹھنے کی اجازت نہیں ، اور اے برہنے شل کرنے کی بھی اجازت نہیں۔اے چاہیے کہ پاکی حاصل کرنے کے لیے ضبط

نفس سے کام لے۔''

(Sacred Books Of The East, Vol 25, p 472)

- پر کہا گیا کہ اے'' سوسنہری سکے'' دیے گئے۔ اس سے مراو رسول اللہ مطفی آیا پر
  ابتدائی ایمان لانے والے اور کی دور کے وہ صحابہ تخافیہ ہیں جواس مشکل دور ہیں
  رسول اللہ مطفی آیا کے ساتھ تھے۔ بعدازاں کفار مکہ کے ظلم وستم سے تک آ کر دہ مکہ
  سے جہشہ ہجرت کر گئے اور کھی عرصہ بعد جب خود رسول اللہ مطفی آیا نے کہ یہ طیبہ
  ہجرت فرمائی تو بہتمام صحابہ تخافیہ مجی وہائی آ گئے۔
- دی ہاروں سے مراورسول اللہ مطاق آن کے وہ دی بہترین صحابہ کرام افتا ہیں جبہیں عشرہ مبشرہ کہا جاتا ہے۔ (یعنی وہ دی جنہیں بٹارت دی گئی) بیدوہ صحابہ کرام نشا تھیں عشرہ مبشرہ کہا جاتا ہے۔ (یعنی وہ دی جنہیں بٹارت مل گئی تھی۔خود نی کریم مطاق آن تھیں ہے جنہیں زندگی ہی میں مغفرت اور کامیابی کی بٹارت مل گئی تھی۔خود نی کریم مطاق آن کی زبانِ مبارک سے انہیں آخرت کی کامیابی اور جنت کے حصول کی خوشخری مل گئی محق ۔ رسول اللہ مطاق آن نے ان میں سے ہرا یک کانام لے کراس کے جنتی ہونے کی تقد بی فرمائی۔

ان اصحاب رسول مصري كاسائ كرامى يدين:

- حضرت الوبكرصديق بناتش
  - - ٣\_ حضرت عثان غني زالفه

10

- ٣- حفرت على ذالك
- ۵۔ حفرت طلحہ زیافتہ
- ٢- حفرت زبير فالله
- حضرت عبدالرحن ابن عوف رخائد
  - ۸ حضرت سعد بن الى وقاص بغاثثة
    - 9- حفرت سعدابن زيد بناطية
- ⊙ اس کے بعد ذکر تین سوجنگی گھوڑوں کے تخفے کا ہے۔سٹسرت لفظ Arwah کا مطلب ہے "تیز رفآر عربی النسل گھوڑا" یہاں تین سوگھو ڑوں علے مراد رسول اللہ مطلب ہے "تیز رفآر عربی النسل گھوڑا" یہاں تین سوگھو ڑوں علے مراد رسول اللہ مطلب ہے وہ تین سوجال شار صحابہ ہیں جنہوں نے غزوہ بدر میں حصہ لیا تھا اور وشمن کی تعداد تین گنا زیادہ ہونے کے باوجود فتح مند نوٹے ہے۔
- صنفرت کا افظ "مو" دراصل" محو" ہے لگا ہے۔ اس کا مطلب لا ائی یا جگ کے بید روانہ ہونا بھی ہوتا ہے اور گائے کو بھی گؤی کہتے ہیں۔ گائے ہندو فذہب میں جنگ کی علامت بھی ہوتا ہے اور گائے کو بھی گؤی کہتے ہیں۔ گائے ہندو ذہب میں جنگ کی علامت بھی ہے اور اس کی بھی۔ یہاں دس ہزار گائیوں ہے مراہ ہے۔ فتح کمہ صحابہ کرام شخاطین ہیں جو فتح کمہ کے موقع پر نبی کریم مطابق ہے ہمراہ ہے۔ فتح کمہ کے موقع پر نبی کریم مطابق آئے ایک منفرد واقعہ تھا۔ کے موقع پر رسول اللہ مطابق کا مکہ میں داخل ہونا تاریخ انسانی کا ایک منفرد واقعہ تھا۔ اس موقع پر کوئی قبل و غارت کوئی کشت و خون نہیں ہوا۔ بیدس ہزار صحابہ نگا تھیں ایک طرف تو گائے کی ما تند ہدر داور نیک سرشت سے تو دوسری طرف مضبوط اور بہادر بھی شخے۔ قرآن مجید میں ان کاؤ کر کرتے ہوئے فرمایا گیا:
  - ﴿ مُحَمَّدٌ رَّسُوْلُ اللهِ وَالَّذِيْنَ مَعَهُ آشِدَّاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاءُ اللهِ وَرِضُوانًا اللهِ وَرِضُوانًا اللهِ وَرِضُوانًا
    - سِيمَاهُم فِي وُجُوهِم مِنْ أَثَرِ السَّجُودِه ﴿ (الفتح: ٢٩)

''محمد الله كرسول بين اور جولوگ ان كے ساتھ بين وہ كفار پر سخت اور آپس ميں رحيم بين يتم جب ديكھو كے انہيں ركوع و بحود اور الله كے ففنل اور اس كى خوشنودى كى طلب ميں مشغول پاؤ گے۔ بحود كے اثر ات ان كے چروں پر موجود بين جن سے وہ الگ پيچانے جاتے ہيں۔''

- ا گلےمنتر میں سنسکرت کا ایک لفظ استعال ہوا ہے Rebh، اس لفظ کا عربی ترجمہ کیا
   جائے تو وہ بنے گا''احم'' اور پیچی رسول اللہ مطاقیق کا ایک نام ہے۔
- پھریہ کہا گیا کہ وہ اور ان کے ساتھی جمیشہ عبادات کو یاد رکھتے ہیں۔ یہاں تک کہ
  میدانِ جنگ میں عبادت کو فراموش نہیں کرتے ۔ قرآنِ مجید کی سورہ بقرہ میں اللہ
  تبارک و تعالیٰ کا ارشادِ مبارک ہے:

﴿ وَاسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلُوةِ وَ إِنَّهَا لَكَبِيْرَةٌ إِلَّا عَلَى الْخُشِعِيْنَ٥ ﴾ (البقره: ٤٥)

''صراورنمازے مددلو، بے شک نماز ایک خت مشکل کام ہے لیکن فرمانبردار بندوں کے لیے نہیں۔''

ای طرح قرآنِ مجید کی سورهٔ نساه میں فرمایا گیا:

﴿ وَإِذَا كُنْتَ فِيهِمْ فَاقَمْتَ لَهُمُ الصَّلُوةَ فَلْتَقُمْ طَآئِفَةٌ مِنْهُمْ مَعَكَ وَلْيَا خُدُواْ اَسْلِحَتَهُمْ وَلَتَاتِ وَلْيَا خُدُواْ اَسْلِحَتَهُمْ وَلَتَاتِ طَآئِفَةٌ اُخْرَى لَمْ يُصَلُّوا فَلْيُصَلُّواْ مَعَكَ وَلْيَا خُدُواْ حِذْرَهُمْ وَ طَآئِفَةٌ اُخْرَى لَمْ يُصَلُّوا فَلْيُصَلُّواْ مَعَكَ وَلْيَا خُدُواْ حِذْرَهُمْ وَ اَسْلِحَتَهُمْ وَدَ اللّهِ فَيَ اللّهِ عَلَيْكُمْ وَالْمَعَتَكُمْ فَا اللّهَ عَلَيْكُمْ مَّيْلَةً وَاحِدَةً وَلا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِنْ اللّهَ عَنْ اللّهِ عَلَيْكُمْ أِنْ اللّهَ عَلَيْكُمْ وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِنْ كَانَ بِكُمْ اَذَى مِنْ مَطْرِ اَوْ كُنتُمْ مَّرْضَى اَنْ تَضَعُواْ اَسْلِحَتَكُمْ وَ كَانَ بِكُمْ اَنْ اللّهَ اعْدَ لِلْكُنُولِيْنَ عَذَابًا مُهِينًا ٥ فَاذَا قَضَيْتُمُ لَا شَعْدُواْ وَعَلَى جُنُوبِكُمْ فَإِذَا الْمُمَانَئَتُمْ السَّلُوةَ فَاذَكُرُوا اللّهَ قِيمًا وَ قُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِكُمْ فَإِذَا الْمُمَانَئَتُمْ السَّلُوةَ فَاذَكُرُوا اللّهَ قِيمًا وَ قُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِكُمْ فَإِذَا الْمُمَانَئَتُمْ السَّلُوةَ فَاذَكُرُوا اللّهَ قِيمًا وَ قُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِكُمْ فَإِذَا الْمُمَانَئَتُمْ

فَأَقِيْمُوا الصَّلُوةَ إِنَّ الصَّلُوةَ كَانَتْ عَلَى الْمُوْمِنِينَ كِتبًا مَّوْقُوْتَانَ ﴾ فَأَقِيْمُوا الصَّلُوةَ إِنَّ الصَّلُوةَ كَانَتْ عَلَى الْمُوْمِنِينَ كِتبًا مَّوْقُوْتَانَ ﴾

"اورات فی اجبتم مسلمانوں کے درمیان ہواور (حالب جنگ بیل) انہیں امان کا زیر حان کے لیے کھڑے ہوت چاہیے کہ ان بیل سے ایک گروہ تمہارے ساتھ کھڑا ہوادر اپنا اسلمہ لیے رہے ، پھر جب وہ بجدہ کرے تو پیچھے چلا جائے اور دوسرا گروہ جس نے ابھی نماز نہیں پڑھی ہے آ کر تمہارے ساتھ پڑھے اور وہ بھی چوکنا رہے اور اپنا اسلمہ لیے رہے ، کیونکہ کفار اس تاک بیل ہیں کہ تم اپنے ہتھیا روں اور اپنا اسلمہ لیے رہے ، کیونکہ کفار اس تاک بیل ہیں کہ اپنے ہتھیا روں اور اپنا اسلمہ لیے رہے ، کیونکہ کفار اس تاک بیل ہوتو وہ تم پر یک بارگ فوٹ پڑیں ۔ البتہ اگرتم بارش کی وجہ سے تکلیف محسوں کرویا بیار ہوتو اسلمہ رکھ دیے ہیں کوئی مضا کفتہ نہیں ، مگر پھر بھی چوکئے رہو۔ یقین رکھو کہ اللہ نے کافروں کے لیے رسواکن عذاب مہیا کر رکھا ہے ، پھر جب نماز سے فارغ ہو جاؤ تو کھڑے اور بیٹھے اور لیٹے ہر حال بیل اللہ کو یاد کرتے رہو۔ اور جب اطمینان نصیب ہو جائے تو پوری نماز پڑھو۔ نماز در حقیقت ایسا فرض ہے جو اطمینان نصیب ہو جائے تو پوری نماز پڑھو۔ نماز در حقیقت ایسا فرض ہے جو بابندئ وقت کے ساتھ اہل ایمان پر لازم کیا گیا ہے۔ "

- ال منتر میں جس دانائی کا ذکر کیا گیا ہے اس سے مراد قرآن مجید ہے۔ قرآن مجید نہ صرف دنیا بلکد آخرت کی محلائی کا بھی ضامن ہے۔ رسول اکرم منظی آیا ہے کہا گیا کہ وہ صحابہ رفی اللہ میں بہت سوں نے قرآن مجید کو حفظ بھی کیا تھا۔
   حفظ بھی کیا تھا۔
- اس سے اسلے منتریس بیان شدہ تمام خصوصیات بھی صرف رسول اللہ مسلے اللہ ہے۔
   آتی ہیں۔

سورۂ انبیاء میں ارشاد ہوتا ہے:

''اے نی اہم نے تم کورنیا والوں کے لیے رحت بنا کر بھیجا ہے۔''

سورة سبا مِن مزيد ارشاد موتا ہے: ﴿ وَمَا آرْ سَلْنَكَ إِلَّا كَافَةً لِلنَّاسِ بَشِيْرًا وَّنَذِيْرًا وَّلْكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ

لا يَعْلَمُونه﴾ (سبا: ٢٨)

''اور (اے نی !) ہم نے تم کوتمام ہی انسانوں کے لیے بشیر ونذیر بنا کر بھیجا ہے ، مگر اکثر لوگ جانتے نہیں ہیں۔''

سورهٔ القلم میں فرمایا سیا:

﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيْمٍ ٥ ﴾ (القلم: ٤)

''اوربے شکتم اخلاق کے بڑے مرتبے پر ہو۔'

سورهٔ احزاب میں ارشا دفر مایا حمیا:

﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ أَسْوَةً حَسَنَةً لِمَنْ كَانَ يَرْجُوا اللهِ وَاللهِ وَالنَّوْمَ اللَّاخِرَ وَ ذَكُرَ اللَّهَ كَثِيْرًا ٥﴾ (الاحزاب:٢١)

'' در حقیقت تم لوگول کے لیے اللہ کے رسول میں آیک بہترین موند ہے، اور ہر اس مخص کے لیے جو اللہ اور يوم آخرت كا أميد وار ہواور كثرت سے اللہ كوياد كريں''

کوبہ کی تغیر لو کے دوران میں رسول اللہ منظور آنے اپنی حکمت و دانائی ہے کام لے کر عرب قبائل کو ایک مکنہ جنگ ہے ، چالیا تعا۔ نبی اکرم منظور آن کی ذات بابر کات ہے نہ صرف جزیرة العرب میں امن قائم ہوا بلکہ باتی دنیا کو بھی امن وسلامتی کا پیغام آخی ہے پہنچا۔

فنخ مکہ کے دوران بھی ہم دیکھتے ہیں کہ بید پورا واقعہ خون کا ایک قطرہ بہائے بغیر کھل موگیا اور نبی کریم مطابق کے دوران بھی ہم دیکھتے ہیں کہ بید گرام کی استعالیہ کے اسپنے بدترین دشمنوں کو بھی سز انہیں دی بلکہ بید کہ کرام ن وسلامتی سے جانے دیا کہ:

- "جاوًا آ ج ك دن تم سے كوئى مواجد و نيس كيا جائے گا۔"
- © آئے ہے چودہ صدیاں قبل، عرب قوم ایک جابل قوم تھی۔ اس زمانے کوعر ہوں کی تاریخ ایس زمانے کوعر ہوں کی تاریخ ایس کہائی ''ایام جاہلیت'' جاتا ہے۔ نبی کریم مضافی نے اپنے پیغام ہدایت کے ذریعے اس قوم کور تی اور خوش حالی عطافر مائی۔ ان لوگوں کو جہالت سے نکال کر پوری انسانیت کے لیے رہنما کے منصب پر فائز کیا۔
  - ال منترین و گویا قرآن مجیدی ایک آیت کا ترجمدی پیش کردیا گیا ہے:
     (آیا یُهَا الْمُدَّیْرُ ٥ قُمْ فَاَنذِرْ٥ وَرَبَّكَ فَكَیِّرْ ٥ ﴾ (المدثر:١، ٣)
     "اے اوڑھ لپیٹ کر لیٹے والے، اٹھواور خبر دار کرو اور اپنے رب کی بوائی کا اعلان کرو۔"

اور پنجبر منظ اَیْن اسلام نے اللہ سجانہ و تعالیٰ کے اس تھم پر عمل فر مایا۔ آپ لوگوں کو خبردار کرنے کے لیے اسلام نے رہے۔ خبردار کرنے کے لیے اسلام اور اپنے رہ کی بوائی کا اعلان فرماتے رہے۔

⊙ قرآن ميدي سورة آل عران على كها كيا:

﴿ فَهِمَا أَرْحُمَةً مِنَ اللّهِ لِنَتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنْتَ فَظًا غَلِيْظَ الْقَلْبِ لَانْفَضُوا مِنْ حَوْلِكَ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْلَهُمْ وَ شَاوِرْهُمْ فِي لَانْفَضُوا مِنْ حَوْلِكَ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْلَهُمْ وَ شَاوِرْهُمْ فِي النّفَضُوا مِنْ الْمُتَوَكِّلِيْنَ٥﴾ الْامْرِ فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوَكَّلُ عَلَى اللّهِ إِنَّ اللّهَ يُحِبُّ الْمُتَوَكِّلِيْنَ٥﴾ الْامْرِ فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوَكَّلُ عَلَى اللّهِ إِنَّ اللّهَ يُحِبُ الْمُتَوَكِّلِيْنَ٥﴾

"(اے پیغیرا) یہ اللہ کی بوی رحمت ہے کہتم ان لوگوں کے لیے زم مزاح واقع ہوئے ہو۔ ورنداگر کہیں تم تند خواور سنگ دل ہوتے تو یہ سب تمہارے گرود پیش سے جھٹ جاتے۔ ان کے قصور معاف کر دو، ان کے حق میں دعائے مفترت کرواور دین کے کام میں ان کو بھی شریک مشورہ رکھو، پھر جب تمہاراعزم کسی رائے پر معظم ہو جائے تو اللہ پر بھروسہ کرو۔ اللہ کو وہ لوگ پند ہیں جوائی جوائی ہے جروسہ پر کام کرتے ہیں۔"

رسول الله منظفینیا کی زی، رحم دلی اور خاوت کی وجہ سے لوگ آپ منظفینیا کے گردجمع موتے چلے گئے بصورت دیگران مخت مزاج عربوں کے دل جیتنا کوئی آسان کام نہ تھا۔ • اس منتر میں ایک رشی کی دعافقل کی گئی ہے اور نبی کریم منظفینیا کو بھی ایک اس طرح

ك دعا عنايت فر ما كَي كُي تَقَى جَوْمِين قرآنِ مجيد كَ آخرى سورة مِن مَن شَرِّ ﴿ قُلْ اَعُوذُ بِرَبِ النَّاسِ ٥ مِنْ شَرِّ النَّاسِ ٥ اللَّذِي يُوسُوسُ فِي صُدُورِ النَّاسِ ٥ مِنْ شَرِّ الْبَاسِ ٥ مِنْ شَرِّ الْبَاسِ ٥ مِنْ الْبَرِي يُوسُوسُ فِي صُدُورِ النَّاسِ ٥ مِنَ الْبِجَنَّةِ وَالنَّاسِ ٥ ﴾ (الناس: ١ تا ٦)

'' کہو میں پناہ ما تکتا ہوں انسانوں کے رب، انسانوں کے بادشاہ ، انسانوں کے حقیق معبود کی ، اس وسوسہ ڈالنے والے کے شرسے جو بار بار پلٹ کرآتا ہے۔ جولوگوں کے دلوں میں وسوسے ڈالنا ہے۔خواہ وہ جنوں میں سے ہویا انسانوں میں ہے۔''

آخری منتر میں ویدوں کے مانے والوں کو اس بات کا پابند کیا گیا ہے کہ وہ آنے
 ہے والے پینجبر کی تعریف وتو صیف کریں اور اس پرائیان لائیں تا کہ اس ونیا کی برائیوں
 ہے محفوظ رہ کیں۔



## ويدول كى مزيد پيش گوئيال

القرويد مين كها كياب

اے حق پرستوں کے خدا

بالوگ جوشراب معرفت سے مست ہیں

اور شجاعت کے کارنامے سرانجام دیتے ہیں

اور تخفی خوش کرنے کو فغہ سرا ہیں میدان و عامیں

اور بغیرخون بہائے انہوں نے فکست دی

دعاو ثنا کرنے والے کے دیں ہزار دشمنوں کو

(اقرويه، كمّاب،٢٠، مناجات)

یہ پیش کوئی تاریخ اسلام کی مشہور جنگ غزوہ احزاب کے بارے میں ہے۔ یہ جنگ رسول اللہ مطاق کا اللہ کے دور مبارک میں ہوئی تھی اور با قاعدہ جنگ کے بغیر ہی اللہ کے

رسول الله منطقاتین کے دو ر مبارک میں ہوئی ملی اور با قاعدہ جنگ کیے بغیر ہی اللہ کے رسول منطقاتین کو فتح حاصل ہوگئی تھی۔قرآنِ مجید کی سورۂ احزاب میں اس غزوہ کا ذکر پچھ

یوں کیا گیاہے:

﴿ وَ لَمَّا زَا الْمُؤْمِنُونَ الْاحْزَابَ قَالُوا هٰذَا مَا وَعَدَنَا اللَّهُ وَرَسُولَهُ

وَصَدَقَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَمَا زَادَهُمْ إِلَّا إِيْمَانًا وَّ تَسْلِيْمًا٥﴾

(الاحزاب:٢٢)

"اور سے مومنوں (کا حال اس وقت بیر قا) کہ جب انہوں نے حملہ آور لئے مومنوں (کا حال اس وقت بیر قا) کہ جب انہوں نے حملہ آور لئنگروں کود یکھا تو پکاراً تھے کہ" بیدوی چیز ہے جس کا اللہ اور اس کے رسول کی بات بالکل مچی تھی" اس واقعہ ہم سے وعدہ کیا تھا۔ اللہ اور ان کی سپر دگی کواور زیادہ بڑھا دیا تھا۔ "

اس منتر میں استعال ہونے والے سنسکرت لفظ ''کارو'' کا مطلب ہوتا ہے'' دو کرنے والا'' یا'' تعریف کرنے والا'' جس کا عربی ترجمہ کیا جائے تو وہ ہے گا''احم'' جو کر رسول اللہ مطاق کا کیا اسم مبارک ہے۔

اس جنگ میں شریک کفار کی تعدادوس بزارتھی جب کدمسلمان صرف تمن بزار تھے منظر میں بھی دشمنانِ رسول منظر تھے کی تعدادوس بزار بنائی گئی ہے۔

منتر کے آخری الفاظ کامنہوم یہ ہے کہ بغیر جنگ کیے دشمنوں کو کئست ہوگئ تھی (او واقعہ یہ ہے کہ اس جنگ میں دو بدولڑ الی کی ٹوبت ہی نہیں آئی تھی)

فتح مکه

اتخرويد من كهامياب:

تونے اے ہند

مِيں با وش**ا** ہوں کومعزول کیا

اورأن ۹۹۰،۲۰ صاحب ساز وسامان

لوگوں کوہمی

جولانية <u>ع</u>

اس صاحب توصيف وثنايتيم سے

(اقعرويد، كماب٢٠، مناجات ٢١، سطر:

مندرجہ بالا پیش کوئی کے حوالے سے تمن با تیں قائل ذکر ہیں:

ا- نی کریم مطاق آنے وقت میں کم کی آوادی تقریباً بائھ بزار نفوس برمشمل تھی۔

۲۔ کمیش متعدد قبائل تھے۔ ہر قبیلے کا اپنا سردار تھا اور ان سرداروں کی کل تعداد ۲۰ تھی۔ یمی سردار کمد کی آبادی کے حکمران تھے۔

۔ یہاں جو لفظ استعال ہوا ہے، اس مجھنی بین جس کی بہت تعریف کی جائے''اور ''محمد'' کے معنی بھی بہی ہیں۔

ای طرح کی ایک چیش کوئی رگ وید میں بھی موجود ہے۔ جس میں سنسکرت کا لفظ "Susharna" استعال ہوا ہے۔ اس لفظ کے معنی بھی " تعریف کے قابل" یا" وہ جس کی بہت تعریف کی جائے" ہیں۔ اور اس منہوم کو اوا کرنے کے لیے عربی لفظ" محمد" " ہے۔ سام وید کی پیش گوئی سام وید کی پیش گوئی

"احمد نے اپنے خدا سے قانون وائی کاعلم حاصل کیا۔ جس سے بی نے ای طرح نور (جن ایت) ماصل کیا، جس طرح سورج سے روجن التی ہے۔"

(سام ديد، كاب اءمناجات ٢)

ال منترین بغیر کانام''احم'' بتایا گیا ہے اور بدایک مربی نام ہے۔ ویدوں کے اکثر مترجمین نے اس لفظ کا ترجمہ کرنے کی کوشش میں تھوکر کھائی ہے۔ اور لفظ کو''احمت' سمجھ کر ترجمہ کرنے کی کوشش کی ہے۔ ووسرے اس منتریس بتایا گیا ہے کہ پیغیر کو ابدی اور وائی تا نون عطاکیا گیا۔ اس سے مراد اسلام کا'' قانون شریعہ' ہے۔

رشی کہتا ہے کہ میں نے پینمبر مطابقات کے قانون سے ہدایت حاصل کی اور قرآن مجید میں ارشاد ہوتا ہے:

﴿ وَمَا آرْسَلْنُكَ إِلَّا كَافَّةً لِلنَّاسِ بَشِيرًا وَّنَذِيرًا وَّلَكِنَّ آكْثَرَ النَّاسِ

لایعکمون و ﴾ (سبا: ۲۸) "اور (اے نی)!) ہم نے تم کوتام ہی انسانوں کے لیے بیرونڈی ماکر بھیجا ہے، محرا کو لوگ جائے تیں ہیں۔"

THE REAL PROPERTY.

ہندؤوں کی جانب سے
عام طور پراسلام کے بارے میں
بوجھے جانے والے سوالات
(حصد دوم)

www.KitaboSunnat.com

# كياويدوى خداوندي بين؟

سوال : .....اگرید درست ہے کہ اللہ تبارک و تعالی کی طرف سے ہر دور میں (اور ہر علاقے میں) وہی نازل ہوئی ہے تو پھر ہندوستان کی طرف کون می ہدیت بھیجی گئی تھی؟ اور کیا ''ویڈ' اور ہندومت کی دیگر مقدس کیا ہیں وہی خداوندی ہو سکتی ہیں؟

وجواب .....وی مردور می نازل موئی

ال بات كانذكره بمين قرآن جيد فرقان حيد كي دوج ذيل آيت مباركه على ملاجد سورة رعد على فرماياكيا:

﴿ لَقَدْ اَرْسَانَا رُسُلًا مِنْ قَبْلِكَ وَ جَعَلْنَا لَهُمْ اَزْوَاجًا وَ ذُرِّيَّةً وَ مَا كَانَ لِرَسُولِ اَنْ يَأْتِى بِأَيَّةِ اِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ لِكُلِّ اَجَلٍ كِتَابُ٥﴾ مَا كَانَ لِرَسُولٍ اَنْ يَأْتِى بِأَيَّةِ اللَّهِ إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ لِكُلِّ اَجَلٍ كِتَابُ٥﴾ (الرعد:٣٨)

"تم سے پہلے بھی ہم بہت سے رسول بھیج چکے ہیں اور ان کو ہم نے بیوی بچوں والا تل بھا تھا۔ اور کسی رسول کی بھی بیطاقت نہ تھی کہ اللہ کے اذن کے بغیر کوئی نظانی خود لا وکھا تا۔ ہر دور کے لیے ایک کتاب ہے۔"

قرآن میں جار کتابوں کا ذکر ہے

قرآن مجید میں صرف جارالہامی کابوں کا ذکر نام لے کر کیا گیا ہے۔ اور یہ جار کابیں درج ذیل ہیں:

ا۔ توراق

۲۔ زيور

سوبه انجيل

٣- قرآنِ مجيد

توراة سے مرادوہ وحی خداوندی ہے جوحضرت موی مَلَیْنا پر نازل ہوئی۔

زبورے مرادوہ الہامي كلام ہے جوحفرت داؤد مَالِينا پر مازل ہوا۔

انجیل سے مراد وہ وی ہے جو حضرت عیسیٰ قالیظ پر نازل ہوئی اور قرآن مجید وہ وی ضدادندی ہے جس کا نزول پنجبراعظم وآخر حضرت محم مصطفیٰ مصطفیٰ مصطفیٰ مصطفیٰ عصرت ہوا۔ یہ ہدایت اللی کی حتی اور آخری صورت ہے۔

سابقہ کتب خاص قوموں کے لیے تھیں

قرآن مجید سے پہلے نازل ہونے والی تمام کتب مقدسہ کسی خاص قوم اور ایک خاص عرصے تک کے لیے نازل ہوتی تھیں ۔لہذاان کی ویروی بھی اس عرصے تک مطلوب تھی۔ قرآن پوری بنی نوع انسان کے لیے ہے

قرآن مجید چونکه آخری اورحتی وحی اللی ہے، اس لیے اس کو پوری انسانیت کے لیے ذریعہ ہدایت بنایا گیا ہے ۔ محض مسلمانوں یا یوں کہیے کہ محض عربوں کے لیے نہیں۔ ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

﴿ اللَّهِ مِن كِتْبُ اَنْزَلْنَهُ إِلَيْكَ لِتُخْرِجَ النَّاسَ مِنَ الظُّلُمْتِ إِلَى النُّورِ اللَّهِ مِن الظُّلُمْتِ إِلَى النُّورِ بِإِذْن رَبِّهِمْ إِلَى صِرَاطِ الْعَزِيْزِ الْحَمِيْدِ ٥ (ابراهبم: ١)

ال رر (ا في محمدًا) يوايك كتاب بيجس كوبم في تمهاري طرف نازل كيا به تاكيم لوگول كوتاريكيول سے نكال كرروشي ميں لاؤران كے رب كى توفيق سے ،اس خدا كے رائے پر جوز بردست اورا پي ذات ميں آپ محود ہے۔''

ای سورهٔ مبارکه میں آ مے چل کرجمیں ایک اور پیغام ملتا ہے:

﴿ هٰذَا بَلْغٌ لِلنَّاسِ وَ لِيُنْذَرُوا بِهِ وَ لِيَعْلَمُوا آنَمَا هُوَ اِلْهٌ وَّاحِدٌ وَّ لِيَذَكَّرَ أُولُوا الْاَلْبَابِ٥﴾ (ابراهيم:٥١)

"دیدایک پیغام ہے سب انسانوں کے لیے اور یہ بھیجا کیا ہے اس لیے کدان کو اس کے ذریعہ سے خبردار کیا جائے۔اوروہ جان لیں کہ حقیقت میں خدا بس ایک بی ہے اور جوعقل رکھتے ہیں دہ ہوش میں آجا کیں۔"

سورة البقره من الله سجانه وتعالى كاارشاد مبارك ب:

﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي آَنْزِلَ فِيْهِ الْقُرْانُ مُدَى لِلنَّاسِ وَ بَيِّنْتِ مِّنَ الْهُذَى وَ الْفُرْقَانِ ﴾ (البقره:١٨٥)

"رمضان وہ مہینہ ہے جس میں قرآن نازل کیا عمیا جوانسانوں کے لیے سراسر بدایت ہے اور ایسی واضح تعلیمات پر شتل ہے جوراو راست و کھانے والی اور حق و باطل کا فرق کھول کر رکھ دینے والی جیں۔"

سورة زمريس فرماياتميا

﴿إِنَّا ٱثْزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتْبَ لِلنَّاسِ بِالْحَقِّ فَمَنِ اهْتَدَى فَلِنَفْسِهِ وَمَنْ ضَلَّ فَإِنَّمَا يَضِلُّ عَلَيْهَا وَمَا ٱنْتَ عَلَيْهِمْ بِوَكِيلِ٥﴾

(الزمر: ٤١)

"(اے نی") ہم نے اب انسانوں کے لیے یہ کتاب برق تم پر نازل کر دی ہے۔ اب جوسیدها راستہ افتیار کرے گا اپنے لیے کرے گا اور جو بھٹے گا اس کے جسکتے کا وہال ای پر ہوگا ، تم ان کے ذمہ دار نہیں ہو۔'

ہندوستان میں کون ہی وحی نازل ہوئی؟

یہاں بیسوال پو بچھا جاتا ہے کہ ہندوستان میں کون می وی خداوندی تازل ہوئی تھی اور بیر کہ کیا ہم ویدوں کواور ہندومت کے دیگرمتون مقدسہ کوالہا می یا منزل من اللہ سمجھ کتے

ين؟

توبات یہ ہے کہ ویدوں یا ہندومت کی دیگر کتابوں میں سے کسی کتاب کا نام قرآن بجیدیا احادیث صححہ میں نہیں ملتا۔ نہ بی کسی الی وقی کا ذکر ملتا ہے جو ہند دستان کے علاقے میں نازل ہوئی ہولہذا ہم یقین سے تو نہیں کہہ سکتے کہ یہ الہامی کتابیں ہیں لیکن اس امکان کی نفی بھی نہیں کر سکتے۔

> بالفاظ دیگریه کتابیں الہامی ہوہجی سکتی ہیں اور نہیں بھی۔ بالفرض اگر وید الہامی ہیں؟

اگر بالفرض وید یا ہندو مت کی دیگر مقدش کتابیں الہامی متون ہے بھی اور خداکی طرف سے نازل ہوئے بھی ہتے تھے۔ طرف سے نازل ہوئے بھی ہتے تو چربھی بیمرف ایک خاص دور کے لوگوں کے لیے تھے۔ آج دنیا کے تمام انسانوں کو، اور ان جی ہندوستانی بھی شامل ہیں، مرف ایک ہی وی خداوندی کی پیروی کرنی ہے، جو اللہ کی طرف سے نازل ہونے والی آخری اور حتی کتاب ہدایت ہے۔ یعنی قرآن مجید فرقان حمید۔

مزید برآ ل چونکہ سابقہ الہامی کتابیں ہمیشہ ہمیشہ کے لیے نازل نہیں کی گئی تھیں لہذا اللہ تبارک و تعالی نے انھیں محفوظ بھی نہیں فرمایا۔ دینا کے کسی بھی ندمب کی کوئی بھی کتاب اللہ جونے کا دعویٰ کرتی ہواور اپنی اصل حالت میں محفوظ ہو۔ جس میں کسی تیم کی ندموئی ہو۔ میں کسی تیم کی ندموئی ہو۔

نیکن قرآنِ مجید کی پیروی چونکه روز قیامت تک ہونی ہے اور یہ انسانوں کے لیے ابدی ہدایت کا ذریعہ ہے لہذا اس کی حفاظت کا ذمداللہ تبارک و تعالیٰ نے خود لیا ہے۔ اللہ تعالیٰ کا ارشادہے:

﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا اَلِذِّكُرَ وَ إِنَّالَةً لَحُفِظُوْنَ٥﴾ (الحجر:٩)
"ال ذكر (قرآن) كويم نے نازل كيا ہے اور ہم خوداس كے تكم بان ہيں۔"



a Kajerinji j

The state of the state of

كيارام اوركرش پينمبر تھ؟

( السوال : .... اگر اسلام كبتا ب كه دنيا كى برقوم من يغير بيم ع ع ت ت و مر مندوستان کی طرف کون سے پینمبر کومبعوث فر مایا تھا؟ اور کیا ہم رام اور کرشن کو اللہ کے بغير سجھ سکتے ہیں؟

جون: ..... برقوم كى طرف يغير بيميع مي

قرأ ل جيدي سوره فاطريس ارشاد ميتا يهنا ﴿إِنَّا أَرْسَلْنُكَ بِالْحَقِّ بَشِيرًا وَّ نَذِيرًا وَ إِنْ مِّنْ أُمَّةٍ إِلَّا خَلَا فِيْهَا

نَذِيْرٌ٥﴾ (فاطَرَ: ٢٤)

''ہم نے تم کوحق کے ساتھ بھیجا ہے ، بشارت دینے والا اور ڈرانے والا بنا کر۔ اوركونى أمت اليي نبيل كزرى ہے جس ميں كوئى متنب كرنے والا ندآيا ہو۔"

اس طرح کی بات قرآن مجید میں ایک دوسری جگہ معی فرمائی می ہے:

﴿وَ لِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ (الرعد:٧)

"اور برقوم كے ليے أيك را بنما ہے۔"

چند پیمبرول کے ہی واقعات بیان کیے گئے

سورة نساء من الله سجانه وتعالى كاارشاد مبارك ہے:

﴿ وَ رُسُلًا قَدْ قَصَصْنَهُمْ عَلَيْكَ مِنْ قَبْلُ وَ رُسُلًا لَّمْ نَقْصُصْهُمْ

عَلَيْكَ ﴾ (النساء:١٦٤)

''ہم نے ان رسولوں پر بھی وقی نازل کی جن کا ذکر ہم اس سے پہلے تم ہے کر چکے ہیں اور ان رسولوں پر بھی جن کا ذکر تم سے نہیں کیا۔''

سورة غافريس بحى جميس اس سے ملتا جلتا پيغام ديا حميا:

﴿ وَلَقَدْ اَرْسَلْنَا رُسُلًا مِّنْ قَبْلِكَ مِنْهُمْ مَنْ قَصَصْنَا عَلَيْكَ وَمِنْهُمْ مَنْ قَصَصْنَا عَلَيْكَ وَمِنْهُمْ مَنْ تَقْصُصْ عَلَيْكَ ﴾ (المؤمن:٧٨)

''(اے نی !) تم سے پہلے ہم بہت سے رسول بھیج چکے ہیں جن میں سے بعض کے حالات ہم نے تم کو بتائے ہیں اور ابعض کے نہیں بتائے۔''

بعض انبیاء کے نام بتائے گئے

قرآنِ مجیدیں صرف ۲۵ انبیائے کرام ڈی تھنے کا ذکرنام لے کرکیا گیا ہے جن میں حضرت آدم، حضرت نوح ، حضرت ابراہیم ، حضرت مویٰ، حضرت عیسیٰ ، حضرت محد علیم السلام اور دیگر انبیاء کے اسائے گرامی شامل ہیں۔

ایک لاکھ چوہیں ہزار پیغمبر

نی کریم منطقاتیا کی ایک حدیث مبارکہ کے مطابق اس دنیا میں ایک لاکھ چوہیں ہزار انبیائے کرام مبعوث فرمائے جانکے ہیں۔

انبيا صرف اپني أمتول كے ليے

حفزت محمصطفی منطقی است قبل تشریف لانے والے انبیائے کرام علیم السلام کو صرف ان کی اپنی قوم کی اصلاح کے لیے مبعوث فرمایا عمیا تھا۔ اس طرح ان کی پیروی ایک خاص زمانے ادر خاص وقت تک کے لیے لازم تقی۔

سورهٔ آل عمران من ارشاد موتائيه:

﴿ وَرَسُولًا إِلَىٰ بَنِي إِسْرَائِيلً ﴾ (آل عمران: ٤٩)

"اور (عيسى مَالِيلًا كو) بن امرائيل كي طرف ابنارسول مقرركيا-"

#### حفرت محمر مطفيكم أخرى يغيربي

حضرت محمد مطالق الله تعالى كة خرى وغير إلى قرآن مجيد من ال بات كا اعلان الراديا ميات:

﴿ مَا كَانَ مُحَمَّدٌ آبَا آحَدٍ مِنْ رِّجَالِكُمْ وَلَكِنْ رَّسُولَ اللهِ وَخَاتَمَ النَّبِينَ وَكَانَ اللهِ وَخَاتَمَ النَّبِينَ وَكَانَ اللهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا ٥﴾ (الاحزاب: ٤٠)

''(لوگو!) محر مهارے مردوں میں سے کسی کے باب نہیں ہیں ، مگر وہ اللہ کے رسول اور خاتم النميين میں اور اللہ ہر چيز كاعلم ركھے والا ہے۔''

حضرت محمر مطفی ایم کی نبوت پوری انسانیت کے لیے

چونکہ نبی کریم منظور اللہ تعالیٰ کا آخری اور حتی پیغام لائے تھے لہذا آپ کی نبوت ملمانوں یا عربوں (یا کسی بھی خاص قوم یا علاقے) سے مخصوص نہیں تھی۔ آپ منظور آپ کی نبوت بوری انبانیت کے لیے تھی۔

ال بات كالذكر وقرآن مجيد على متعدد جكد كيا كيا ہے ـ سورة انبياء على ارشاد موتا ہے:

﴿ وَ مَا آرْسَلْنَكَ إِلَّا رَحْمَةً لِّلْعُلِّمِيْنَ ٥ ﴾ (انبياء: ١٠٧)

''اے نی'! ہم نے تو تم کو دنیا والوں کے لیے رحمت بنا کر بھیجا ہے۔'' ای طرح سور ہُ سبامیں فرمایا عمیا:

﴿ وَمَاۤ اَرْسَلْنَكَ إِلَّا كَآفَةً لِلنَّاسِ بَشِيْرًا وَّنَذِيْرًا وَّلْكِنَّ اَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُوْنَ۞﴾ (سبا: ٢٨)

''اور (اے نی !) ہم نے تم کوتمام ہی انسانوں کے لیے بشیرونذیر بنا کر بھیجا ہے، گرا کٹر لوگ جانبے نہیں ہیں۔''

صحح بخاري كي ايك حديث من كها كيا:

" حضرت جابر بن عبدالله زالية س روايت ب كدرسول الله منظامية في فرمايا

برنی کوانی قوم بی کی طرف میوث کیاجاتا بر کی دی او اندانیت کے

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

لیے بھیجا گیا ہے۔'' (بناری، کتاب انسلوۃ) ہندوستان میں کون سے پیٹیمبر تشریف لائے

جہاں تک اس سوال کا تعلق ہے کہ ہندوستان میں کون سے پیٹیبرتشریف لائے تھے؟ اور کیا رام اور کرشن اللہ کے پیٹیبر ہو سکتے ہیں؟ تو اس سلسلے میں بید کہا جا سکتا ہے کہ قرآ اِن مجید اورا حادیث صححہ میں کسی ایسے پیٹیبر کا ذکر نہیں ملتا جنہیں ہندوستان میں مبعوث کیا گیا ہو۔

چونکہ رام اور کرش وغیرہ کا نام قرآن وحدیث میں کی بھی جگہ فدکور نہیں ہے لہذا یقین سے نہیں کہا جا سکتا کہ وہ لوگ نبی یا پیغیر تھے یا نہیں تھے۔ بعض مسلمان خصوصاً بعض مسلمان سے سیاستدان ہندؤوں کو خوش کرنے کے لیے اس قسم کی با تیں کرتے رہتے ہیں ہمٹال کے طور پر'' رام عَلِیٰ " وغیرہ کہنا۔ یہ بالکل غلط ہے کیوں کہ ہمارے پاس اس بات کا کوئی شوت نہیں ہے۔ قرآن وحدیث سے اس بات کی کوئی دلیل نہیں ملتی کہ وہ اللہ کے وفیم رہے۔ بال

اگروه پنیبر تضیحی؟

فرض کیجے کہ رام اور کرش اللہ کے پیغیر تے ہی تو وہ صرف ایک خاص زمانے تک کے لیے اور ایک خاص قوم کی ہدایت کے لیے اور ایک خاص قوم کی ہدایت کے لیے مبعوث ہوئے ہوں گے۔ ان کی پیروی صرف اس زمانے کے لوگوں کی ہدایت رمانے کے لوگوں کی ہدایت صرف اللہ کے آخری پیغیر مصرت محمد رسول اللہ مضطح آخ کی پیروی پر مخصر ہے۔ لہذا سب کو ایک میروی کرنی چاہے۔

ہندومت کے اوتار

جہاں تک ہندو فرہب کا تعلق ہے، اس میں پنجبروں کا کوئی تصور موجووئیں۔ البتہ اوتاروں کا تعلق ہے، بیددولفظوں سے اوتاروں کا تعلق ہے، بیددولفظوں سے اور اوتار کی اسلام بیٹے اور اوتار کی اسلام ہے گرزنا۔ تو اوتار کا مطلب ہے کرزنا۔ تو اوتار کا مطلب ہے اور اوتار کا مطلب ہے دو جو نیچے اتراں کی جو جو نیچے اتراں کا مطلب ہے دو جو نیچے اتراں کا مطلب ہے دو جو نیچے اتراں کا مطلب ہے دو جو نیچے اتراں کی دو جو نیچے اتراں کی جو جو نیچے اتراں کا مطلب ہے دو جو نیچے اتراں کا مطلب ہے دو جو نیچے اتراں کی دو جو نیچے دو جو نیچے اتراں کی دو جو نیچے دو جو تیچے دو جو تیکے دو جو تیچے دو جو تیکے دو ج

آ كسفر و وكشرى مين اس لفظ كا مطلب بيه بيان كيا كميا ب:

(ہندواساطیر کے پس منظریس) ایک نجات یافتہ روح (لینی دیوی، دیوتا) کا انسانی

جم مِن زمِن پرارتا۔

آسان الفطول مين كها جائے تو او اركام مطلب بے خداكا انساني صورت مين زين پر

. 0 1

ہنددمت میں بدیقین کیا جاتا ہے کہ ندہب کی حفاظت کے لیے، انسانوں کے لیے
اکی مثال چیش کرنے کے لیے یا ان کے لیے اصول و مفوا بط معین کرنے کے لیے خدا خود
انسانی صورت میں زمین پر آتا ہے۔ ویدوں میں اوٹاروں کا کوئی حوالہ نہیں ملا۔ وید
ہندومت کی مقدس ترین کتب ہیں لیکن ان میں اوٹاروں کا کوئی تصورموجود نہیں۔ "شروتی"
میں اوٹاروں کا کوئی ذکر نہیں البت سمرتی میں اوٹاروں کا ذکر موجود ہے۔ لیمن "دُرُونی" اور
اتہاں میں اوٹاروں کا حوالہ ملا ہے۔

مندول من جوسول زیاده همول بن اور دیاده براسے جاتے ہیں ان میں اور ارول کا ذکر موجود ہے۔ مثال مع فور او مور ایسان کی اور اس میں

3 4500x

" جب بھی اور جہاں بھی

ندبب پرزوال آتا ہے

اے بھرت کی اولا د

جب بھی لا نمہ ہیت کا دور دورہ ہوتا ہے

تومي اترتا ہوں

جونیک ہیں ان کی مدد کے لیے

جورُب بي الحين فتم كرنے كے ليے

اور (ندمی) اصولوں کوقائم کرتے سے کیے

ہر ہزار سال کے بعد

يش خود ظاہر ہوتا ہوں۔''

( بمكود كينا، بابس)

کویا بھود گیتا کے مطابق پاک لوگوں کی مدد کے لیے، مناہ گاروں کومزا دینے کے لیے اور فرای اصولوں کودوبارہ محکم کرنے کے لیے خدا خوداوتاروں کی صورت میں زمین پر اثر تا ہے۔ اثر تا ہے۔

اوتارول كي تعداد

" بالول" كم مقابق ادارول كى تعدادتو سيكوول عن بي كين" وهنو"ك

مندوجه ذيل دى ادار مائ كا ين

ا: منساادتار..... علی کامورست یس

۲: کرم اوتار ..... کچوے کی صورت عی

۳: وراه اوتار ..... خزیر کی صورت عل

۳: نرسمبا اوتار ..... بلا (Monster) کی صورت علی جوآ دحا انسان ہے اور آ دحا شیر۔

a: ومن اوتار ..... ایک پهت قد برجمن کی صورت على جس کانام ومن تها.

١: پرشورام اوتار ..... برشورام كي مورت عن

2: رام اوتار .....رام کی صورت میں جورامائن کا بنیادی کردار ہے

٨: كرشا اوتار ..... گيتاك بنيادى كردار، كرش كي صورت بن

9: بدهاوتار ..... گوتم بده کی صورت میں

۱۰: کلکی او تار....کلکی کی صورت میں

بیتمام متن جو کچھ بیان کررہے ہیں وہ واضح ہونے کے باوجود حقیقت سے دور ہے۔ حلول کاعقبیدہ

بات یہ ہے کہ انسانوں کے ہارے میں جاننے کے لیے خدا کو انسانی صورت اختیار کرنے کی کوئی ضرورت نہیں۔ بہت سے غدا ہب حلول اور تنائخ کے عقیدے پر تعوڑ ابہت یا زیادہ زور دسیۃ نظرا تے ہیں۔ اسے فلفہ نائ یا فلفہ طول کیا جاتا ہے لینی خدا کا انہائی صورت اختیار کرلیں۔ وہ اس کے لیے ایک منطق دلیل بھی فراہم کرتے ہیں اور وہ یہ کہ اللہ قالی قالی کی ذاہم کرتے ہیں اور وہ یہ کہ اللہ قالی کی ذاہم کرتے ہیں اور مصیبت جو قالی کی ذائب آئی پاک اور اتی مقدس ہے کہ دکھ، درو، تکلیف، پریٹائی اور مصیبت جو انسان کو دروی آئی ہیں ان سے وہ لاطم ہے۔ وہ نیل جات کہ جب ایک انسان پرکوئی مصیبت آئی ہے باوہ کی پریٹائی ہی ہوتا ہے قواس پرکیا گزرتی ہے۔ بداانسان کے لیے قوانی وضع کرنے کی خاطر وہ فروانسان کی صورت میں زیمن پر آتا ہے۔ بھاہر یہ منطق بالکل درست معلوم ہوتی ہے، جن در حقیقت ایا نیل۔

منانے والاصرف ایک بدائی کنا بچفراہم کرتا ہے

فرض کیے می ایک ٹیپ ریارڈر بنا تا ہوں۔ اب کیا یہ جائے کے لیے جھے فود ٹیپ
ریکارڈر بنا ہوگا کہ اس ٹیپ ریکارڈر کے لیے کیا اچھا ہے اور کیا برا؟ میں مرف اتا کرتا
ہوں کہ ایک ہمای کی کیے گور بتا ہوں۔ اس کانے میں گھا ہوتا ہے کہ کسٹ سنے کے لیے
کسٹ کو دیکا رڈر میں ڈالیں اور PLAY کا بی دیا گیں، اس طرح رو کئے کے لیاں
کسٹ کو دیا گیں۔ گیسٹ آ کے کرسٹ کے گھاں اور چھے کرتے کے لیاں
بن دیا میں۔ اس ٹیپ ریکارڈر کی مقاف کریں، اگر بیادی جگ ہے۔ گرایاس میں پائی چلا
گیا تو بی خراب ہوجائے گا۔ فقر میر کرمی ہوایات پر مشمل ایک کاب کوروں گا، جس میں
درج ہوگا کہ کیا کرنا ہے اور کیا جیں۔

قرآن مجید پوری انسانیت کے لیے ہدایت نامہ ہے۔اللہ تعالی کوانسان کے ہارے میں آگائی کے انسانوں کو یہ تائے میں آگائی کے انسانوں کو یہ تائے کے لیے کہان کے لیے کیا اچھا ہے اور کیا برا؟ اے خودہم انسانوں کی صورت اختیار کرنے کی کوئی ضرورت نہیں۔

اس نے مرف یہ کرنا ہے کہ انسانیت کے لیے ایک ہدایت نامدنازل کردے۔ آخری اورحتی ہدایت نامد قرآن مجید کی صورت میں نازل کیا جاچکا ہے۔

اس ہوایت تا ہے میں یہ بتا دیا گیا ہے کہ انسان کو (کامیابی کے لیے) کیا کرتا جا ہے اور کیا ہیں؟ اللہ تعالی اپنے بغیر بنت کرتا ہے ۔ اپنا پہنام انسانوں تک کہ بنچانے کے لیے وہ انسانوں ہی میں ہے ایک انسان کو خف کرتا ہے، جس کے در لیے اس کی ہوایت ہم تک انسانوں ہی میں ہے ایک انسان کو خود زمین پر آنے کی ضرورت نہیں۔ وہ ایک خاص انسان تک گئی ہوایت ویک کے در لیے اپنی ہوایت اور دیم ملکی خطل کرتا ہے جس کے در لیے یہ ہوایت ویکر انسانوں تک بین ہوایت اور دیم ملکی خطل کرتا ہے جس کے در لیے یہ ہوایت ویکر انسانوں تک بین ہوایت اور دیم ملکی خطل کرتا ہے جس کے در لیے یہ ہوایت ویکر انسانوں تک بین ہوائی اللہ انسان اللہ کے بی اور پیغیر کہلاتے ہیں۔ انسانوں تک بین ہوائی انسان اللہ کے بی اور پیغیر کہلاتے ہیں۔ انسانوں تک بین ہوائی اللہ انسان اللہ کے بی اور پیغیر کہلاتے ہیں۔

قرآن مجيد كى سورة بقره عن ارشاد مؤتائية : 

﴿ كَيْفَ تَكْفُرُونَ بِاللَّهِ وَكُنْتُمْ أَمُواتًا فَأَحْبَاكُمْ ثُمَّ يُمِيْتُكُمْ ثُمَّ يُحِيدُكُمْ ثُمَّ يُحِيدُكُمْ ثُمَّ اللَّهِ وَكُنْتُمْ أَمُواتًا فَأَحْبَاكُمْ ثُمَّ يُمِينَكُمْ ثُمَّ يُحِيدُكُمْ ثُمَّ اللَّهِ وَكُنْتُمْ أَلَمْ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ واللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّ

دوبارہ زندگی مطاکر کا ایکرائ کی فرف میں ایک باری آتا ہے۔ اور جب وہ اسلام میں بتاتا ہے کا افران آس دیا ایک باری آتا ہے۔ اور جب وہ بہاں اپنی زعدگی پوری کر کے مرجاتا ہے تو پھروہ قیامت کے دن عی دوبارہ زندہ کیا جائے گا۔ پھراس کے اعمال کا حماب ہوگا اور اپنی نیکیوں اور گناہوں کے لحاظ سے وہ یا تو جنت کا۔ پھراس کے اعمال کا حماب ہوگا اور اپنی نیکیوں اور گناہوں کے لحاظ سے وہ یا تو جنت

میں چلا جائے گایا دوزخ میں۔ دنیاوی زندگی امتحان ہے

قرآن مجيد ش فرايا كيا: ﴿ الَّذِي خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيْوةَ لِيَبْلُوكُمْ الْكُمْ أَخْسَنُ عَمَلا وَهُوَ الْعَزِيْزُ الْغَفُورُ ۞ ﴾ (الملك: ٢) "جَسْ نَهْ زَمْكَ اور موت وايجادكيا تاكمة لوكول وآزما كروكيمة من س اوراپنے مالک کے قوانین بڑمل نہیں کرتے۔''

(رگ وید، کتاب، مناجات ۵)

يصور لقترير

اسلام میں قدریا تقدیر کا تصور سیجھنے سے پیش ترید بات سیجھ لینا ضروری ہے کہ انسانی زندگی کے بعض بہلوا یہ بیں جن پر اس کا اختیار نہیں کیوں کہ وہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے پہلے سے بی طے شدہ ہوتے ہیں۔ مثال کے طور پرید کہ ایک شخص کب اور کہاں بیدا ہوگا۔ اے کتی زندگی ملے گی اورید کہاں کی موت کہاں واقع ہوگی۔

حالات میں فرق کا سبب

مختلف افراد کے حالات پیدائش طور پر ایک دوسرے سے مختلف ہو سکتے ہیں۔ مثال کے طور پر ایک بچہ امیر ترین گھرانے ہیں پیدا ہو سکتا ہے دوسراضحت مند، ایک بچہ امیر ترین گھرانے ہیں پیدا ہو سکتا ہے دوسرا غریب ترین خاندان ہیں۔ ہندومت ہیں اس فرق کا سبب بچھلے جمنم کے کرم یا اعمال کو قرار دیا جاتا ہے۔

تنائخ یا آ واگون کے اس عقید ہے گی کوئی منطقی یا سائٹی دلیل موجود نہیں۔ جہاں تک اسلام کا تعلق ہے، اسلام ہمیں قرآن میں اس بارے میں رہنمانی فراہم کرتا ہے۔سور وَ ملک میں ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ الَّذِىٰ خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيوْةَ لِيَبْلُوَكُمْ اَيُكُمْ اَحْسَنُ عَمَلًا ۗ وَهُوَ الْعَزِيْزُ الْغَفُوْرُ ۞﴾ (الملك:٢)

'' جس نے زندگی اورموت کوا بجاد کیا تا کہتم لوگوں کوآ زبا کرد کھیے تم میں سے کون بہتر عمل کرنے والا ہے۔ اوروہ زبردست بھی ہے اور درگز رفر مانے والا بھی۔''

موجودہ زندگی ایک امتحان ہے

قرآن مجد کی متعدد آبات میں بتایا گیا ہے کہ اللہ تعالی مختف طرح کے مالات کے

ذريع النه بندول كا امتحان ليما عدمثال كطور برسورة بقره من ارشاد فرمايا كيا:
﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ اَنْ تَدْخُلُوا الْجَنَّةَ وَلَمَّا يَأْتِكُمْ مَّثُلُ الَّذِيْنَ خَلُوا مِنْ
قَبْلِكُمْ مَسَّتْهُمُ الْبَاسَآءُ وَالفَّرَّاءُ وَزُلْزِلُوا مَحَتَّى يَقُولَ الرَّسُولُ
وَالَّذِيْنَ امَنُوا مَعَةً مَتَى نَصْرُ اللَّهِ اللهِ الآيِنَ نَصْرَ اللَّهِ قَرِيْبٌ ٥ ﴾
وَالَّذِيْنَ امْنُوا مَعَةً مَتَى نَصْرُ اللَّهِ الْآيَنَ نَصْرَ اللَّهِ قَرِيْبٌ ٥ ﴾
(البقوة: ٢١٤)

'' پھرکیاتم لوگوں نے میں مجھ رکھا ہے کہ یوں بی جنت کا داخلہ سمیں مل جائے گا، حالاں کہ ابھی تم پر وہ سب بھوٹیں گزراہے جوتم سے پہلے ایمان لانے دالوں پر گزر چکا ہے؟ ان پر ختیاں گزریں، میں بتیں آئیں، ہلا مار لے محے حتی کہ دونت کا رسول اور اس کے ساتھی اہل ایمان چیخ اُٹھے کہ اللہ کی مدد کر آئے گا۔ اللہ کی مدد کر آئے گا۔ اللہ کی مدد قریب ہے۔'' گی ؟ (اس وفت آخیں آئی دی گئی کہ ) ہاں اللہ کی مدد قریب ہے۔'' قرآن مجید کی سورہ عکبوت میں بھی اللہ سجانہ وتعالی کا میدار شاد اس معاطے میں ہماری رہنمائی کرتا ہے۔

﴿ اَحَسِبَ النَّاسُ اَنْ يُتْرَكُواْ آَنَ يَقُولُواْ ا مَنَّا وَهُمْ لا يُفْتَنُونَ ٥ وَلَقَدْ فَتَنَّا الَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِهِمْ فَلَيَعْلَمَنَّ اللَّهُ الَّذِيْنَ صَدَّقُواْ وَلَيَعْلَمَنَّ الْكُذِيِيْنَ ٥﴾ (العنكبوت:٢، ٣)

'' کیالوگوں نے سمجھ رکھا ہے کہ وہ بس اتا کہنے پر چھوڈ دیے جا کیں گے کہ'' ہم ایمان لائے'' اور ان کو آ زمایا نہ جائے گا؟ حالاں کہ ہم ان سب لوگوں کی آ زمائش کر چکے جیں جوان سے پہلے گزرے ہیں۔اللہ کوتو بیضرور دیکھنا ہے کہ سچے کون ہیں اور جھوٹے کون؟''

سورهٔ انبیاء میں فرمایا گیا:

﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَآئِقَةُ الْمَوْتِ وَنَبْلُوْكُمْ بِالشَّرِّ وَالْخَيْرِ فِتْنَةً وَإِلَيْنَا تُرْجَعُوْنَ ٥﴾ (الانبياء:٣٥) "برجاندارکوموت کا مزہ چکھناہے اور ہم ایتھے اور برے حالات میں ڈال کرتم سب کی آ زمائش کررہے ہیں۔ آخر کا رضمین ہماری عی طرف بلٹنا ہے۔" سور کو بقرہ میں ارشادیاری تعالی ہے:

﴿ وَلَنَبْلُونَكُمْ بِشَىء مِنَ الْحَوْفِ وَالْجُوع وَنَقْص مِنَ الْاَمُوالِ
وَالْاَنْفُسِ وَالنَّمَرْتِ وَبَشِرِ الصَّبِرِينَ ٥ ﴾ (البقرة: ١٥٥)
" اور بم ضرور مسي خوف و خطر، فاقد کثی، جان و مال کے نقشانات اور
آ مندل کے گھائے میں جٹلا کرئے مماری آ زمائش کریں گے۔ ان حالات میں جولوگ مبرکریں، انھیں خوش خبری دے دو۔"

ای طرح سورہ انفال میں ہمیں سے بات ملتی ہے:

﴿ وَاعْلَمُوا آنَّمَا آمُوالُكُمْ وَآوَلادُكُمْ فِتْنَةٌ وَآنَ اللَّهَ عِنْدَهُ آجُرٌ عَظِيْمٌ ٥﴾ (الانفال:٢٨)

"أور بان ركموكه تمهارے مال اور تمهاری اولا دهیقت بین سامان آ زمائش بین \_اوراللہ كے پاس اجر دینے کے لیے بہت کھے ہے۔" ہندومت میں حیات بعد الموت كالصور

ہندومت میں ایک تصور بار بارجنم لینے اور بار باراس دنیا میں آنے کا ملتا ہے۔ اس
تصور یا عقیدے کے لیے بہت سے نام استعال ہوتے ہیں، اسے وہ Transmigration
تصور یا عقیدے کے لیے بہت سے نام استعال ہوتے ہیں، اسے وہ of Soul
جی من من من کہتے ہیں۔ اور Reincarnation بھی ، اور بیعقیدہ آوا کون بھی کہلاتا
ہے لیکن ہندہ فدہب میں اس کے لیے ''سمسازہ'' کی اصطلاح استعال ہوتی ہے۔ سمسارہ
کا عقیدہ ہندومت کے بنیاوی عقاید میں سے ایک خیال کیا جاتا ہے۔

ہندومت میں اس عقیدے کی مدد سے مخلف لوگوں کے مخلف حالات میں پیدا ہونے کی توجیبہ کی جاتی ہے۔ مثال کے طور پراگر ایک بچے صحت مند پیدا ہوا ہے اور دوسرا معذور تو پید دراصل ان کے بچھلے جنم کے کرموں کا کھل ہے بعنی وہ کام جو انھوں نے اپنی کچھلی زندگی 4

میں کیے تھے۔ای طرح اگر ہماری زندگی میں اچھے اور برے کاموں کا کوئی بتیجہ نہیں لکتا تو اس ہے کوئی فرق نہیں پڑتا کیونکہ اس کلے جنم میں ان کا بتیجہ نکل بی آئے گا۔

بھگود گیتا میں کہا گیا ہے:

'' جیسے ایک فخص پرانے کپڑے اتار کر نئے پہن لیتا ہے ای طرح روح بھی پرانے اور بیکار مادی اجسام کوچھوڑ کر نئے جسموں میں آ جاتی ہے۔'' (بیگور کیتا، اے ہمبرہ)

دوبارہ جنم لینے کے عقیدے کا ذکر ہمیں اپنشدوں بیں بھی ملتا ہے۔ ایک اپنشد میں کہا گیا:

'' جس طرح ایک ایک سنڈی ایک ہے سے دوسرے ہے پر نظل ہوجاتی ہے،

اس طرح روح بھی ایک جسم سے دوسرے جسم تک نظل ہوجاتی ہے اور ایک نیا
وجود اختیار کر لیتی ہے۔''

(بر بدر نا نکااپشد ،حسرم ، باب م)

كرم: سبب اور نتيج كا قانون

کرم کا مطلب ہوتا ہے افعال یا اعمال <u>اس ٹی جسمانی افعال بھی شامل ہیں اور ذہنی</u> بھی۔ کرم دراصل عمل اور رد عمل کا نام ہے یا یوں کہیے کہ سبب اور نتیج کا۔

''جو پوؤے وہی کاٹو گئے۔''

ایک کسان گذم بوکر چاول کاشنے کی توقع نہیں رکھ سکتا۔ ای طرح ایک اچھی سوچ ایک اچھی بات یا ایک اچھا عمل بھی اپنارڈ عمل ضرور مرتب کرتا ہے۔ بیر د عمل یا بیاثر ہماری اگلی زندگی پر اثر انداز ہوتا ہے، اس طرح بری بات یا براعمل بھی اسی زندگی جس یا آئندہ زندگی جس ہم براثر انداز ہوتا ہے۔

ُ دهرم ..... فرائض

دهرم سے مراد لازی فرائض یا ذمہ داریاں ہیں۔ای میں فرائض کی ہرسلے شامل ہے۔ بحثیت فرد بحثیت خاندان، بحثیت طبقہ، بحثیت جماعت غرض بوری کا نئات کو اجھے کرم 45

كمانے كے ليے اپنى ذندگى دحرم كے مطابق كزارنى جاہے۔

بصورت دیگر ہم برے كرم جن كريں عے۔ دهرم نهصرف موجودہ بلكة كنده زندگى كو

بھی بدل سکتا ہے۔

مكشا: آ واكون سينجات

''مکشا'' ہے مراد بار بارجنم لینے کے چکر یعنی سمسارہ سے نجات ہے۔ ہر ہندو کے لیے آخری مقصد اور منزل یمی ہے کہ وہ اس چکر سے نجات پاجائے اور اس کو دوبارہ جنم نہ لینا پڑے۔لیکن اس کی ایک ہی صورت ہے اور وہ یہ کہ اس کا کوئی کرم ایسا نہ ہو، جس کی وجہ

یں پر سے دیں ہوں ایک ہیں۔ ہے اس کو دوبارہ جنم لینا پڑے، لینی نہ کوئی اچھا کرم ہواور نہ کہ ا۔

بيعقيده ويدول من مهيس ب

ویدوں میں ہمیں بار بارجم لینے کے اس عقیدے کے بارے میں کوئی بات نہیں ملتی۔
سی بھی وید میں کوئی ایسا بیان موجود نہیں جوروح کے اس طرح جسم بدلنے کے عقیدے کی
تائید کرتا ہوا۔



### كيا خداعاول بيع؟

الى : ...... اگر خدا عادل ہے تو پھر ایسا کیوں ہوتا ہے کہ بعض لوگ صحت مند پیدا موں اور بعض غریب ترین موں اور بعض عریب ترین محمد ول میں؟ محمد ول میں؟

ن : ....زندگی ایک امتحان ہے

قرآن مجيد كي سورة ملك مي فرمايا حميائي:

﴿ الَّذِي خَلَقَ الْمُوْتَ وَالْحَيوةَ لِيَبْلُوكُمْ آيُكُمْ أَحْسَنُ عُمَلاً وَهُوَ الْعَزِيْرُ الْعَقُورُ ٥﴾ (الملك: ٢)

" جس نے زعر کی اور موت کو ایجاد کیا تا کہتم لوگوں کو آن ماکر دیکھے تم میں سے کون بہتر عمل کرنے والا ہے۔ اور وہ زبردست بھی ہے اور درگزر فر مانے والا بھی "

اللہ تعالی مخلف لوگوں کو مخلف طریقوں سے آزماتا ہے، جس طرح استانوں کے پرچ ید لئے رہے ہیں جر بارایک بی پرچ نہیں آتا۔ ہرسال وبی سوالات نہیں ہوتے۔
ای طرح اللہ تعالی ہرکی سے الگ امتحان لیتا ہے۔ ہرانسان کو مخلف امتحان ویتا پڑتا ہے۔
کچھلوگوں کو صحت دے کر ان کا امتحان لیا جاتا ہے، کچھ کو بیاری اور معذوری دے کر ، کچھلوگوں کو دولت دے کر آزمایا جاتا ہے تو کچھکی آزمائش غربت اور تک دی سے ک

فيصلهامتحان كيصطابق موكا

الله تعالى كى طرف سے ہر بندے كا فيعلداسے دى كئ تمولتوں اور اس يريزنے والى مشکلات کو مدنظر رکھتے ہوئے ہی کیا جاتا ہے، اگر اس کی آن اکثیں مشکل تھیں تو یقینا اس کے ساتھ رعایت کی جائے گی۔ یوں بھی مشکل مالات کا فائدواس امتحان میں ہوتا ہی ہے۔ مثال ك طور برالك مخص غريب بيتواس برزكوة فرض بي ميس ب- لبذا زكوة كي ادايكي ے حوالے سے اس مخص کا کوئی نمبر نہیں سے گا جب کد دوسری طرف ایک امیر آدی پرزاؤة فرض بالكن اكثر اميرلوك يورى زكوة ادانبيس كرتيه البذا وه اى حوالے سے پكڑے جائیں مے۔

ای طرح الله تعالی کچھ لوگوں کو پیدائش نقائص کے ساتھ پیدا کرتا ہے۔ کچھ کو تکے ببرے ہوسکتے ہیں کچھ کو دیگر معذوریاں ہوسکتی ہیں۔ پچہ خودتو ان معذور بول کے لیے ذمہ وارتيل موتا الكامورة وسي الشرق اليوالون كالمي الموال ليا ب كردوان مالات ي الله كاشكرادا كرفي بين يانيس\_

قرآن مجيد مي الله تعالى كاارشاد مبارك ب:

﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّمَا آمُوالَكُمْ وَآوَلادُكُمْ فِتَنَّةٌ وَّانَّ اللَّهَ عِنْدَهُ آجْرٌ

عَظِيمٌ ٥ ﴾ (الانفال: ٢٨)

" اور جان رکھو کہ تمہارے مال اور تمہاری اولا دحقیقت میں سامان آ زمائش ہیں۔اوراللہ کے پاس اجردیے کے لیے بہت کھے ہے۔"



### بت برستی کامقصد؟

المنسس ہندو پنڈت اور دانشور یہ بات تشلیم کرتے ہیں کہ وید اور ہندومت کی دیگر مقدس کتب مورتی پوجا کی تعلیم نہیں دیتیں لیکن ابتدائی مراحل میں، جب ذہن پختہ نہ ہوا ہو، توجہ مرکوز کرنے کے لیے بت کی ضرورت ہوتی ہے۔ جب ذبن ایک بلند سطح تک پہنچ جائے تو پھر مورتی پوجا یا بت پرتی کی ضرورت باتی نہیں رہتی ۔ آپ کا کیا خیال ہے؟

🕲 ....ملمان بلند دہنی طح رکھتے ہیں

اگر مورتی ہوجا کی ضرورت صرف ابتخوائی سطے پر بہوتی ہے اور بلند تر فرائی سطے کے حصول کے بعد ارتکاز توجہ کے لیے بت کی ضرورت باتی نہیں رہتی تو پھر میں یہ کہنا چاہوں گا کہ مسلمان پہلے ہی ہے اس بلند وہنی سطح کے مالک جیں کیوں کہ ہمیں اللہ سجانہ وتعالیٰ کی عبادت کرتے ہوئے کی بت کے سہارے کی ضرورت نہیں ہوتی۔

بلی حیکنے کی مثال

بکلی حیکنے کی مثال

ا کے مرتبہ میں ایک سوامی جی سے I.R.F میں اس موضوع پر گفتگو کر رہا تھا۔ انھول نے ایک مثال دی کہ جب بجل حیکنے پر بچہ پو چھے کہ یہ کیوں چک رہی ہے تو ہم جواب دیے

بیں کہ' نانی ماں چکی پیس رہی ہے''۔ چوں کہ بیچے کی ذینی سطح کم ہوتی ہے لہذا ہم اس تم کر مثال سے اس کو بات سمجھانے کی کوشش کرتے ہیں۔ اس طرح انسان کو توجہ مرکوز کرنے کے

لیے بت کی ضرورت ہوتی ہے۔

اس کے بعد آپ مجبور ہوجاتے ہیں کہ جواب معلوم کریں ، بوں آپ کے علم میں بھی اضافہ ہوتا ہے اور آپ کے علم میں بھی۔

بعن سوامی اس مات کوائ طرح مجمائے کی مشش کرتے ہیں کہ پہلی جماعت میں تہ بچ کومورتی پوجا کے ذریعے خدا تک مینچنے کی ضرورے ہوتی ہے۔ بعد میں او پی جماعت میں جا کر بیضرورت نہیں رہتی کہ وہ ارتکا نہ توجہ کے لیے بتوں سے مدد لے۔

گریباں ایک بہت بنیادی بات سامنے آتی ہے اور وہ یہ کہ کسی بھی مضمون میں کامیانی حاصل کرنے کے لیے مبادیات کا مفبوط ہونا ضروری ہے۔ اگر کوئی بچہ کی مضمون کے اصول ومبادی کو اچھی طرح سمجھ لے تو صرف اسی صورت میں وہ متعقبل میں اس مضمون میں مہارت حاصل کر سکے گا۔

مثال کے طور پرریاضی کا استاد پہلی جماعت میں بچے کو سمجھاتا ہے کہ دو اور دو چار ہوتے ہیں۔اب چاہے وہ بچدمیٹرک تک پڑھے یا گر بجوائیش کرے یا بی ایج ڈی کرلے، اس کے لیے دوجمع دو چار ہی رہیں گے، تین یا پانچ نہیں ہوجائیں گے۔ ہوسکتا ہے اعلیٰ Z٨

جماعتوں میں وہ الجرا، ٹر کنو میٹری اور الگور تھم وغیرہ بھی سکھے جائے کین بہر حال دوجع دو چار رہیں ہے۔ کر بیل ہے۔ کہ کہ جماعت میں علا پڑھایا جائے توبیق تع کیے رکھی جائے ہے کہ وہ طالب علم آئے چل کرریاضی میں مہارت حاصل کرے گا؟

اک طرح یہ بھی ویدوں کا بنیا دی اصول ہے کہ خدا کا کوئی عشن نہیں، وہ تجسم ہے پاک ہے تو پھر ہندومت کے علماس غلاروش پر خاموش کیوں ہیں؟

کیا آپ اپنے کہلی جماعت کے بچے کو یہ بتا کیں ہے کہ دو اور دو چار نہیں بلکہ تمن یا پائے ہوتے ہیں اور درست جواب میٹرک میں جا کرویں ہے؟

یا تی ہوتے ہیں اور درست جواب میٹرک میں جا کرویں ہے؟

اگر نہیں تو تجر ند ب میں یہ دویہ کوں اختیار کیا جائے؟



مسلمان اپنی نماز میں کیے کی عبادت نہیں کرتے۔ کعباقو ان کے لیے قبلہ ہے لینی وہ سمت جس طرف مند کر کے مسلمانوں کو نماز پوسٹی جاہدے۔ مسلمان نماز میں سوائے اللہ سمانہ وتعالیٰ کے نہ کئی کے مسلمانوں کو نماز میں کے بین اور ندھی کو بحد ہ کرتے ہیں۔

اسلام ایمشدمسلانوں کے اتحاد اور اتفاق پر زور ویتا ہے۔ اب مثالی کے طور پر اگر نماز اداکر تے ہوئے بعض مسلمان شال کی طرف رُخ کریں اور بعض جنوب کی طرف تو یہ امچی بات نہیں، لہذا مسلمانوں کا اتحاد طاہر کرنے کے لیے انھیں ایک خاص طرف رُخ کر کم بات نہیں، لہذا مسلمانوں کا اتحاد طاہر کرنے کے لیے انھیں ایک خاص طرف رُخ کرکے نماز پڑھنے کا حکم دیا گیا۔ اور وہ کیجے کی سمت ہے۔ لہذا اب صورت یہ ہے کہ اگر مسلمان کیجے کے جنوب میں رہتے ہیں تو نماز پڑھتے ہوئے ان کا رُخ شال کی طرف ہوگا اور اگر وہ شال میں ہیں تو جنوب کی طرف۔ ای طرح اگر وہ کیجے کے مغرب میں ہیں تو مشرق کی طرف رُخ کرکے نماز پڑھیں کے اور اگر مشرق میں ہیں تو مغرب کی طرف۔ کیجیہ زمین کا مرکز ہے

ملمانوں نے سب سے پہلے دنیا کا نقشہ بنایا تھا۔اورانھوں نے بیفنشہ اس طرح تیار

کیا تھا کہ جنوب اوپر کی طرف اور شال کو پنچے کی طرف رکھا گیا تھا۔ اس نقشے کے مطابق کعبہ بالکل مرکز میں آتا تھا۔ بعد ازاں مغرب میں دنیا کے نقشے تیار کیے گئے۔ انھوں نے اس نقشے کو الٹا کر دیا یعنی شال اوپر کی طرف اور جنوب کو پنچے رکھا گیا، لیکن پھر بھی کعبداس نقشے کے عین مرکز میں تھا۔ الحمد للد!

طواف کعبه، اقرارِتو حید

ہم سلمان جب مسجد الحرام میں جاتے ہیں تو کھنے کا طواف کرتے ہیں بعنی کعبہ کے گرد دائرے میں چکر لگاتے ہیں اور یوں اس بات کا اقرار کرتے ہیں کہ جس طرح ہر دائرے کا ایک مرکز ہوتا ہے، ای طرح کا نکات کا ایک ہی خدا ہے، جس کی تمام انسانوں کوعبادت کرنی جا ہے۔

صیح بخاری کی ایک حدیث مبارکہ سے پتہ چاتا ہے کہ ایک بار جی کے موقع پر حضرت عرر نے فرمایا: '' (ججر اسود کے حوالے سے ) کہ میں جانتا ہوں کہ تو محض ایک چھر ہے اور اگر میں رسول اللہ مطابق کو تجھے جھوتے اور بوسہ دیتے نہ دیکھ چکا ہوتا تو نہ تجھے جھوتا اور نہ ہی

خلیفہ ٹانی حضرت عمر فاروق خلافہ کا بیر بیان اس بات کا کافی ثبوت ہے کہ ہم مسلمان مستعب کی عبادت نہیں کرتے۔



لین جہال تک اسلام کا تعلق ہے ہمیں جھوٹ ہوئے کی بالکل اجازت نہیں۔ بی ایپ نیچ سے بھی یہ بات نہیں کروں گا۔ اسے یہ فلط جواب نہیں دوں گا، کیوں کہ جھے پہتہ کہ آھے چل کر جب وہ سکول جائے گا اور وہاں اُسے پید گے گا کہ در تقیقت گرج چک کی آ واز کس وجہ سے آتی ہے تو وہ سوچ گا کہ یا تو اس کے استاد جھوٹ بول رہے ہیں اور یا بی جھوٹ بول رہے ہیں اور یا بی جھوٹ بول رہے ہیں اور ایس کے استاد جھوٹ فی کا سجھنا نیچ کے لیے میں جھوٹ بول رہا تھا۔ اگر آپ یہ بی جھے ہیں کہ بعض سائنسی تھا کت کا سجھنا نیچ کے لیے دشوار ہوگا تو آپ کو جا ہے کہ ان حقائی کو آسان اور بہل کر ہے سجھانے کی کوشش کریں لیکن کہمی جھوٹ نہ بولیں۔ اگر آپ جواب نہیں جانے تو چر بھی آپ بیں اتنی اخلاقی جرائت ہونی چاہیے کہ آپ اس کو یہ کہہ سیس کے دی بین بین جانا تو وہ کہتا ہے کہ '' ابا آپ ہونی بین بوتی ۔ اگر بیل این این نے کے کہوں کہ بین نہیں جانا تو وہ کہتا ہے کہ '' ابا آپ کیوں نہیں جانا تو وہ کہتا ہے کہ '' ابا آپ کیوں نہیں جانے ؟''

اس كے بعد آپ مجود ہوجاتے ہيں كہ جواب معلوم كريں ، يوں آپ كام يس محى اضافہ ہوتا ہے اور آپ كے بنج كام على بلق ي

بعض سوامی اس بات کواس طرح سمجمانے کی کوشش کرتے ہیں کہ پہلی جماعت میں تو بچ کومورتی پوجا کے ذریعے خدا تک کہنچنے کی ضرورت ہوتی ہے۔ بعد میں او نچی جماعتوں میں جا کر بیضرورت نہیں رہتی کہ وہ ارتکا ز توجہ کے لیے بتوں سے مدد لے۔

گریہاں ایک بہت بنیادی بات سامنے آتی ہے اور وہ یہ کہ کی بھی مضمون ہیں کامیانی حاصل کرنے کے لیے مبادیات کا مضبوط ہونا ضروری ہے۔ اگر کوئی بچے کی مضمون کے اصول ومبادی کو چھی طرح سمجھ لے تو صرف اس صورت ہیں وہ متعتبل ہیں اس مضمون میں مبارت حاصل کر سکے گا۔

مثال کے طور پر ریاضی کا استاد پہلی جماعت میں بچے کو سمجھاتا ہے کہ دواور دو چار ہوتے ہیں۔اب چاہے وہ پچے میٹرک تک پڑھے یا گریجوایش کرے یا پی ایکے ڈی کرلے،

#### 4

جماعتوں میں وہ الجبرا، ٹرکنومیٹری اور الگور تھم وغیرہ بھی سکھ جائے لیکن بہر حال دوجتع دو چار رہیں مے لیکن اگر پہلی جماعت میں عی غلط پڑھایا جائے تو بیاتو تع کیے رکھی جاستی ہے کہ وہ طالب علم آمے چل کرریاضی میں مہارت حاصل کرے گا؟

ای طرح بیرسی ویدوں کا بنیادی اصول ہے کہ ضدا کا کوئی تکس نہیں ، وہ تب ہم سے پاک تا بھریندہ دمین کے علاای غلاروش سرخاموش کیوں ہیں؟

ہت پھر ہندومت کے علماس غلاروش پر خاموش کیوں ہیں؟ کیا آپ اپنے پہلی جماعت کے بیچ کو میہ بتا کیں گے کہ دواور دو چارٹیس بلکہ تین یا

پانچ ہوتے ہیں اور درست جواب میٹرک میں جاکر دیں ہے؟ اگر نیس تو پھر ند ہب میں بیرویہ کوں افتیار کیا جائے؟



# كيامسلمان كعيكو بوجة بين؟

سوال :..... اگر اسلام بت پرتی کے خلاف ہے تو مسلمان کیے کی عبادت کیوں کرتے ہیں؟ وہ کعبہ کی طرف مجدہ کیوں کرتے ہیں؟

جواب:....کعبرقبله ہے! --

مسلمان اپی نماز بی کیے کی عهادت نیں کرتے۔ کعبدتو ان کے لیے قبلہ ہے بیعیٰ وہ است جس طرف مند کرمے مسلمان نماز بی سوائے الله سماند وقع الله سماند وقع الله کے درکھی کے مسلمان نماز بیل سوائے الله سماند وقع الله کے درکھی کے مسلمان نماز بیل کے سامنے وقع بیں اور نہ می کو مجدہ کرتے ہیں۔

اسلام ہیشہ مسلمانوں کے اتحاد اور اتفاق پر ذور دیتا ہے۔ اب مثال کے طور پر اگر فارد اور اتفاق پر ذور دیتا ہے۔ اب مثال کے طور پر اگر فارد اور اتفاق کی طرف ڈخ کریں اور بعض جنوب کی طرف ڈخ کریں اور بعض جنوب کی طرف ڈخ کریں بات نہیں، لہذا مسلمانوں کا اتحاد ظاہر کرنے کے لیے انھیں ایک خاص طرف ڈخ کر کے نماز پڑھنے کا تھم دیا گیا۔ اور وہ کھنے کی سمت ہے۔ لہذا اب صورت یہ ہے کہ اگر مسلمان کھنے کے جنوب میں رہے ہیں تو نماز پڑھتے ہوئے ان کا ڈخ شال کی طرف ہوگا اور اگر وہ شال میں ہیں تو جنوب کی طرف۔ اس طرح اگر وہ کھنے کے مغرب میں ہیں تو مشرق کی طرف ڈخ کر کے نماز پڑھیں مے اور آگر مشرق میں ہیں تو مغرب کی طرف۔ کھنے زمین کا مرکز ہے

ملمانوں نے سب سے پہلے دنیا کا نقشہ بنایا تھا۔ اور انھوں نے بیفتشہ اس طرح تیار

۸۳

کیا تھا کہ جنوب اوپر کی طرف اور شال کو نیچے کی طرف رکھا گیا تھا۔ اس نقیٹے کے مطابق کعبہ بالکل مرکز میں آتا تھا۔ بعد ازاں مغرب میں ونیا کے نقیثے تیار کیے گئے۔ انھوں نے اس نقیثے کو الٹا کر دیا یعنی شال اوپر کی طرف اور جنوب کو نیچے رکھا گیا، لیکن پھر بھی کعبہ اس نقیثے کے الٹا کر دیا تھی تھا۔ الحمد نشد!

طواف كعبه،اقرارتوحيد

ہم مسلمان جب مجد الحرام میں جاتے ہیں تو کعبے کا طواف کرتے ہیں لین کعبہ کے گرد دائرے میں چکر لگاتے ہیں اور یوں اس بات کا اقرار کرتے ہیں کہ جس طرح ہر دائرے کا ایک مرکز ہوتا ہے، ای طرح کا نتات کا ایک ہی خدا ہے، جس کی تمام انسانوں کوعبادت کرنی جا ہے۔

صیح بخاری کی ایک حدیث مہارکہ سے پند چلنا ہے کہ ایک بارج کے موقع پر حضرت عرائے فرمایا: '' (جمر اسود کے حوالے سے) کہ میں جانتا ہوں کہ تو محض ایک پھر ہے اور اگر میں رسول اللہ مطابقی کو تھے چھوتے اور پوسہ دیتے نہ دیکھ چکا ہوتا تو نہ کھے چھوتا اور نہ جی

ظیفہ ٹانی حضرت عمر فاروق بڑائٹۂ کا میر بیان اس بات کا کافی ثبوت ہے کہ ہم مسلمان کعبہ کی عبادت نہیں کرتے ۔



گوشت خوری جائز یا ناجائز؟

ڈاکٹر ذاکرنا ئیک اوررشی بھائی زاوری کے مابین ایک دلچسپ مناظر ہ

> سيدامتيازاحد سيدامتيازاحد

خرال المولات الحدماد كيث، أردوبا ذار، لا مور اس کیب کے ترجمہ کے حقوق کی دار الفوادد لاہود محقوظ ہیں۔ اس ترہے کا استعمال کمی می وریعے سے فیر قانونی ہوگا۔ خلاف درزی کی صورت ش بیلشر قانونی کارردائی کا کی محقوظ دکتا ہے۔

### جمله حقوق محفوظ ۲۰۰۷ء

لتاب: حموشت خوری جائز یا ناجائز؟ داکز داکره نیک درشی بهانی داویی که بین ایک دلیپ ساظره

لمترجم: سيدامتيازاحم

اجتمام: دارالنوادِر، لا بور

مطبع: موٹروے پریس، لاہور

قیمت: ۵۰ روپے





ای میل: hikmat100@hotmail.com



| Ф | د اکثر ذاکر نائیک کا تعارف اشرف محمدی   | •    |
|---|-----------------------------------------|------|
| 4 | حرف آغاز دا کنرمحمه ناتیک               | 4    |
|   | حصهاقال                                 |      |
|   | افتتامی کلمات واکی پی تر یویدی          | ٨    |
|   | رشی بھائی زاوری کا تعارف چمن بھائی وہرا | 100  |
|   | مناظرے كاطريقة كار ذا كر مجمد نائيك     | ۱۵   |
|   | يېلاخطاب رشى بما كى زاوىرى              | 14   |
|   | دوم إخطاب وأكثر ذاكر نائيك              | ۳۸   |
| • | جوالي خطاب رشي بما كي زاوري             | ٣    |
| 0 | جواني خطاب و اكرنائيك                   | 42   |
| • | حصدروم<br>سوالات وجوابات                | ۷9 ٔ |

### ڈاکٹر ذاکرنا ئیک کا تعارف

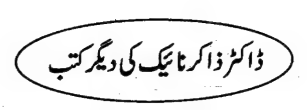
### اشرف محدى

ڈاکٹر ذاکرعبدالکریم نائیک کی عمر ۱۳۳۳ سال ہے۔ وہ اسلا کم ریسری فاؤنڈیشن کے صدر ہیں۔ پیشہ ورانہ لحاظ سے وہ ایک ڈاکٹر ہیں لیکن انھیں بین الاقوای شہرت ایک زوردار خطیب اور مقرر کے طور پر حاصل ہے۔ ان کے موضوعات اسلام اور تقابل ادیان ہیں۔ وہ قرآن، حدیث اور دیگر غداہب کے متون مقدسہ کی روشی ہیں، اسلام کے بارے ہیں پائی جانے والی غلافہیاں دور کرتے ہیں۔ وہ اس حوالے سے منطق استدلال اور جدید سائنسی خقائق کو بھی استعال کرتے ہیں۔ وہ اپ تقیدی تجویوں اور متاثر کن جوابات کے لیے شہرت رکھتے ہیں۔ ان کے حوامی خطبات کے بعد حاضرین ان سے سوالات کرتے ہیں۔ جن شہرت رکھتے ہیں۔ ان کے حوامی خطبات کے بعد حاضرین ان سے سوالات کرتے ہیں۔ جن کے وہ شفی بخش جوابات دیتے ہیں۔ صرف گزشتہ تین سال کے عرصے میں وہ و نیا کے مخلف مما لک میں تین صد سے زاید عوامی اجتماعات سے خطاب کر بچے ہیں۔ وہ متعدد بین الاقوامی فی وی چینلو کے ذریعے ہیں۔ وہ متعدد بین الاقوامی فی وی چینلو کے ذریعے ہیں۔ وہ دنیا کے مختلف غداہب کی اہم شی میں تین صد سے زاید بھی دنیا بھر میں سنے جاتے ہیں۔ وہ دنیا کے مختلف غداہب کی اہم شخصیات کے ساتھ اس قسم کے مناظروں اور مباحثوں میں بھی شریک ہو بھی ہیں۔

☆.....☆

حصه اوّل گوشت خوری!..... جائز یا ناجائز؟

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ



نداہب عالم میں تصور خدا اور اسلام کے بارے میں غیرمسلموں

کے۲۰سوال

اسلام میں خواتین کے حقوق

اسلام دہشت گردی یا عالمی بھائی جارہ 📽

🛞 🕺 گوشت خوری جائزیا نا جائز؟

🟶 بائبل اور قرآن .....جدید سائنس کی روشنی میں

کیا قرآن کلام خداوندی ہے؟

اسلام اور مندومت

#### حرف آعاز

### ڈاکٹر محمد نائیک

الله كے نام سے جونها بت رحم كرنے والا برا مهربان ہے۔

آج کی تقریب کے مہمانِ خصوصی جناب دائی پی تربویدی صاحب، جناب رخی بھائی زادیری، ڈاکٹر ذاکر نائیک صاحب، چن بھائی ڈہرا صاحب، دھن راج سلیجا صاحب اور محترم مہمان خواتین وحضرات، السلام علیم!

اس تقریب کے ختطمین، انڈین ویکی ٹیرین کا فرنس، اسلا مک ریسری فاؤنڈیش اور رشحہ فاؤ قریش کی جانب سے بی آپ سب کو آج کی اس منفر د تقریب میں خوش آ مدید کہتا موں۔ یہ تقریب ایک عوای مباحثے پر مشمل ہے جس کا موضوع ہے ؛

"انسان کے لیے کوشت خوری جائزے یا نا جائز؟"

یہ مباحثہ ایک دوستانہ فضا میں ہور ہا ہے جس کا مقصد ایک دوسرے کے نقطہ ہائے نظر
کی تفہیم ہے۔ میں اس تقریب کی نظامت کروں گا اور میری اس فر مہ داری کا تقاضا ہے کہ
میں اس دوران قطعی غیر جانب دار رہوں۔ میرا سیبھی فرض ہوگا کہ میں تقریب کے ماحول کو
منصفانہ اور خوشگوار رکھنے کی کوشش کروں ، البذا میں اپنے جملہ حاضرین سے بھی سے درخواست
کروں گا کہ دو آ دابی محفل کو طوظ خاطر رکھیں تا کہ بیمباحثہ خوشگوار اور صحت مند ماحول میں
جاری رہ سکے۔

☆.....☆.....☆

### افتتاحى كلمات

# وائی پی تر یویدی

ڈاکٹر ذاکر نائیک صاحب، جناب رٹمی زاور پی صاحب، ڈاکٹر محمد نائیک صاحب، ڈاکٹر دھن راج سلیجا صاحب، چمن لال قبرا<del>صاحب اورمح</del>تر م احباب!

اپی تعارفی گفتگوکا آغاز کرنے سے قبل ایک گزارش کرنا چاہوں گا۔ میں زوروے کر یہ بات آپ کے گوش گذار کرنا چاہتا ہوں کہ ہماری تہذیب کے لیے آج بہترین دوست اور بہترین وشمن ایک ہی مصیبت میں ہوں تو یہ آپ کی مصیبت میں ہوں تو یہ آپ کا بہترین دوست ثابت ہوسکتا ہے لیکن جس وقت آپ کی محفل میں ہوں، اس وقت یہ آپ کا بہترین دوست ثابت ہوسکتا ہے لیکن جس وقت آپ کی محفل میں ہوں، اس وقت یہ آپ کا بہترین دشمن بھی ہوسکتا ہے۔

لہذا جن حاضرین کے پاس موبائل فون موجود ہیں، میں ان سے گذارش کرنا چاہوں گا کہ ازار و کرم اپنے فون بند کردیں تا کہ مقررین اور سامعین ڈسٹرب نہ ہوں۔ یہ ایک طرف مقرر کے خیالات کی پریشانی کا باعث بنتا ہے تو دوسری طرف سامعین کی توجہ کو بٹانے کا سبب بھی بنتا ہے۔

دوستو! میں مقررین کو اور آپ کو آج منعقد ہونے والے انتہائی اچھے مباحث میں خوش آ مدید کہنا ہوں۔ میں بیجی امید رکھتا ہوں کہ بیر مباحثہ ایک نقط آغاز ثابت ہوگا اور ستقبل میں بھی اسی قتم کے مباحثہ اور مناظرے ہوتے رہیں گے۔

بیر مباحث یا مکالمه دراصل مندومت اور اسلامی تبذیب کی بہترین روایات کا تشکسل ہے۔ ہماری دیوبالا اور تاریخ میں بھی ایسے مناظروں کا ذکر ملتا ہے۔ بیر مناظرے مختلف

٩

بادشاہوں، مثال کے طور پر جَنگ کے دربار میں منعقد ہوئے۔ان مناظروں میں مختلف نقطہ ہائے نظر کے علا آپس میں مباحث کرتے تھے۔جیسا کہ آپ جانتے ہیں ہندومت بھی بھی کی واحد فکر کا پیرونہیں رہا۔مختلف مکا تب فکر مثلاً بھگتی بارگ، اووایت بارگ وغیرہ اور پھرچاروک تھے جوخدا پریقین ہی نہیں رکھتے تھے۔

راجا جند اکثر ان تمام مکا تب گر کے علا کو جن کرتا اور پر انھیں موقع فراہم کرتا کہ وہ اپنے نقط نظر کے حق میں دلائل ویں، دوسروں سے مباحثہ کریں۔ راجا خود ان پر اثر انداز نہیں ہوتا تھا۔ مسرف انھیں گفتگو کی تحریک ویتا تھا۔ بیوں مباحثہ ہوتے سے اور حاضرین سب کی گفتگو من کرخود نتائج اخذ کرتے ہے۔ سو کہنے کا مقصد یہ ہے کہ ہمارے ہندوستان میں ہندو فد بہب کی بیر روایت ربی ہے۔ ای طرح کی روایت اسلام میں بھی موجود ہے۔ حضرت محرصلی اللہ علیہ وسلم کے فوراً بحد کا جو دور تھا، اس دور میں عربوں نے علم منطق، ریاضی اور علم فلکیات پر قوجہ دی اور عرب علاقہ ان علوم کا مرکز بن گیا۔ ان علوم کے منطق، ریاضی اور علم فلکیات پر قوجہ دی اور عرب علاقہ ان علوم کا مرکز بن گیا۔ ان علوم کے حوالے سے مباحثہ ہوتے تھے، نظریات قائم ہوتے تھے جو ابعد از اس مغرب تک خشل موجودے۔

میرے خیال میں ، مغرب میں نشاق ٹانید کی تحریک انھی عرب علا کے افکار کی مربون منت ہے۔ یہ علا اپنے وقت کی عظیم شخصیات سے۔ ہم لوگ بالعوم جب عرب فکر کے بارے میں سوچتے ہیں تو ہمارا خیال زیادہ سے زیادہ الف لیل کی طرف جاتا ہے۔ بلاشبہ عربوں نے داستان محوئی میں بھی کمال حاصل کیا تعالیکن ان کے علوم محض داستان محوئی تک محدود نہیں سے۔ انھوں نے سائنس ، نیکنالورٹی ، فلفہ ، منطق اور ریاضی جیسے علوم کو بھی تک محدود نہیں سے۔ انھوں نے سائنس ، نیکنالورٹی ، فلفہ ، منطق اور ریاضی جیسے علوم کو بھی بیش بہاترتی دی۔ یک وجہ ہے کہ اپنی برانہاترتی کے باوجود مغرب ہندسوں کو آج بھی دو عرب ہندے ، بھی کہتا ہے۔ یوں اسلام میں آزاوی فکری روایت ہمارے سامنے آتی ہواد میرا خیال ہی ہے کہ میروایت مسلسل جاری رہی ہے کیونکہ ہندوستان میں بھی ایسا ہوتا رہا ہے۔ شہنشاہ اکبر کے دور میں بھی تمام ندا ہب کے علما کو دعوت دی جاتی تھی کہ وہ ہوتا رہا ہے۔ شہنشاہ اکبر کے دور میں بھی تمام ندا ہب کے علما کو دعوت دی جاتی تھی کہ وہ

آ کیں اور اپنے نہ ہی عقاید کی وضاحت کریں۔ میسائی جواس دور میں نے نے ہندوستان میں دارد ہوئے تھے، افھیں بھی ہید دموت دی گئی کہ دو شاہی دربار میں آ کی اور اپنے نہ ہی اصولوں کا تعارف پیش کریں۔

کویا بدکہنا غلط نہ ہوگا کہ اس حم سے مباحث جیسی محت مندانہ کاری سر گرمیاں کی بھی روش خیال، مہذب اور اختلاف رائے برداشت کرنے والے معاشرے کے ارتقا کے لیے شرط لازم کی حیثیت رکھتی ہیں۔

ڈاکٹر ڈ ہرا کی طرح میں بھی یہاں ہے کہنا چاہوں گا کہ میں یہاں تعلقی غیر جانبدار ہوں۔ اگر میں فیر جانبدار ہوں۔ اگر میں فیر جانب دار نہ ہوتا تو ظاہر ہے جمعے مہمانِ خصوصی بھی نہ بنایا جاتا۔ لہٰذا میں زیر بحث موضوع کے بارے میں گوئی فیصلہ کن رائے بھی نہیں دینا چاہوں گا۔ لیکن یہاں میں ایک مست فکر کا ذکر ضرور کروں گا۔ بیرائے میں نے کسی جگہ پڑھی تھی۔ وہ یہ کہ قدرتی طور پر جستے سبزی خور جانور جن ایعنی دہ جانور جو صرف نباتات کو بطور غذا استعمال کرتے ہیں، ان کے دانت چینے ہوتے ہیں جب کہ وہ جانور جو سبزی خور نیس جیں بلکہ گوشت خور ہیں، ان کے دانت نو کیلے ہوتے ہیں۔ چیخ نہیں ہوتے۔

انسان ایک ایی نوع ہے جو دونوں طرح کے دانت رکھتا ہے۔ یعنی انسانی جڑے میں چھٹے دانت بھی ہوتے جیں اور نو کیلے بھی۔ بظاہر میر محسوس ہوتا ہے کہ قدرت جا ہتی تھی کہ میہ نوع باتی رہے۔ قدرت کو میہ منظور تھا کہ اہم ترین نوع ہونے کے ناطے انسان کی بقا کو اس زمین پریقنی بنایا جائے تا کہ مینوع پیغام اللی کی مخاطب اور میلئے ہے۔ اس لیے عالبًا اس نوع کو آس طرح تشکیل دیا گیا کہ میہ ہر طرح کے حالات کا مقابلہ کرسکے۔

اس بات سے انکارنہیں کیا جاسکا کہ ابتدائی دور کے انسان یعنی Homosapien اور Homoeructus وغیرہ تمام تر گوشت خور تھے۔ کیونکہ اس دور میں زراعت کا آغاز نہیں ہوا تھا۔ اگر آپ موجودہ سائنسی معلومات کی روثنی میں ارتقائے انسانی کا جائزہ لیں تو آپ کومعلوم ہوگا کہ تہذیبی ترتی کے نتیج میں انسان نے زراعت کا آغاز کیا اور نصلیں کاشت کرنا شروع کیں، اس کے بعد بہوا کہ انسانوں بھ سے بچو بیزی خور بن گئے ، پچو گوشت خور علی رہے اور پچھ دونوں طرح کی غذا کی استعال کرتے رہے۔ لینی ان کی غذا بھی لجمیاتی اور نباتاتی ہر دو طرح کی خوراک شائل تھی۔ آج کل ہم دیکھتے ہیں کہ بیش تر گوشت خور نباتاتی غذا کم بھی شوق سے کھاتے ہیں۔

لبذا میراخیال یہ ہے کہ جب آپ اس حوالے سے بحث کرتے ہیں کہ "موشت خوری انسان کے لیے جائز ہے یا ناجائز؟" تو آپ در حقیقت فدہی لحاظ سے گوشت خوری کے جواز ادر عدم جواز کے حوالے سے بات کر رہے ہوتے ہیں۔ ادر یہاں میں ڈاکٹر ذاکر صاحب سے اختلاف کرتے ہوئے یہ کہنا چا ہوں گا کہ یہ فدہب کا کام نہیں ہے کہ دہ ہمیں بتائے کہ "ہمیں کیا کھانا چا ہے ادر کیائیں کھانا چا ہے۔"

ندجب کا کام بہ ہے کہ دہ ہماری روح کا تزکید کرے۔ اسے ہمارے ضمیر کی اصلاح کرنی چاہیے۔ ایسے اخلاق کی تعلیم دیمی چاہیے اور خدا کے راستے کی جانب ہماری رہنمائی کرنی چاہیے۔

یہ بتانا ڈاکٹروں کا کام ہے کہ جمیں کیا کھانا چاہے اور کیانہیں کھانا چاہے۔غذائی ماہرین کواس سلسلے میں ہماری رہنمائی کرنی چاہیے۔ فدہب کا کام یہنیں ہے کہ وہ جمیں تھم دے۔

ادرك مت كها ؤ .....ب بن مت كها ؤ ..... بيازمت كها ؤ

کونکہ جب آپ اس بارے میں غذائی ماہرین سے پوچیس گے تو وہ آپ کو بتا کیں اور گے کہ یہ چیزیں آپ کے لیے انتہائی مغید ہیں۔ یہ آپ کی بقا کے لیے لازم ہیں اور یارپول کے خلاف مدافعت کے لیے بھی ضروری ہیں۔ لبذا ان چیزوں کو بطورِ غذا ضرور استعال کرنا چاہے۔

سے جدید سائنس کے موضوعات ہیں۔ ہمیں آھے بڑھنا چاہے اور متنقبل کے حوالے ے سوچنا چاہے۔ نئے ہزار ہے اور اکیسویں صدی کے حوالے سے بے بہا تو قعات ہیں۔

میں آج ہی کسی رسالے میں نوسٹرا ڈیم کی چیش گوئیوں کے بارے میں پڑھ رہا تھا۔ اور نوسٹراڈیم نے یہ چیش گوئی کی تھی کہ یہ ملک جو تین طرف سے سندر میں گھرا ہوا ہے، یہی ملک و نیا کا ترتی یا فتہ ترین ملک بنے گا۔ لیکن اگر ہم فرسودہ باتوں سے چیٹے رہے تو کیا ہم ترقی کریا تھی ہے گا۔ گین گی ہے ج

اہمی چندروز پہلے کی بات ہے کہ بے شارلوگ بے علاقہ چھوڑ گئے۔ ہیں اپنے دل ہیں سوچ رہا تھا کہ بیسب کیا ہے؟ اس سارے عمل کی کوئی سائنسی تو جیبر نہیں تھی۔ ہروہ خض جو ذراسا بھی منطقی مزاج رکھتا ہے، جے تھوڑا بہت بھی سائنس کا ادراک ہے، بھی کہدرہا تھا کہ کچونہیں ہوگا۔ چاہے تھ سیارے خطا منتقم ہیں ہوں یا خطا مختی ہیں، اس سے قطعا کوئی فرق نہیں پڑتا۔ لیکن اس کے باوجود طرح طرح کی قیاس آ رائیاں کی جاتی رہیں۔ جھے بتایا گیا کہ ہماری سب سے بڑی بندرگاہ کمل طور پرویران ہوگی تھی کیوں کہ لوگ راجمتان کی طرف دوڑے جارہے تھے۔

جمعے قطعا بھونیں آتی کر راجستانی لوگ اس قدر جلد بدخواس کیوں ہوجاتے ہیں۔ یہ مارواڑی سب کھے چھوڑ کر بہاں آئے۔ یہاں انھوں نے بے بہا دولت کمائی اور اب محض بین کرکہ آٹھ سیارے کس خاص ترتیب میں آرہے ہیں، انھی مارواڑیوں نے دوڑ لگادی ہے۔ میں نے ساہے کہ راجھتان جانے کے لیے بس کی گئٹ ڈھائی برار روپے تک دی گئ ہے۔ میں نے ساہے کہ راجھتان جانے کے لیے بس کی گئٹ ڈھائی برار روپے تک دی گئ

لبذا ہارے لیے سب سے اہم بات یہ ہے کہ، اگر ہم چاہتے ہیں کہ یہ ملک ترتی کرے، اگر ہم من حیث القوم کا میا بی حاصل کرنا چاہتے ہیں تو ہماری منزل ہمارے سامنے ہے اور اس منزل کو بہت جلد حاصل کر سکتے ہیں۔

میں ہمیشہ کہا کرتا ہوں کہ اکیسویں صدی ہندوستان اور پاکستان کی صدی ہے۔ دونوں کی۔ جیسے جیسے بیدا یک دوسرے کے قریب آئیں گے، بیدا کیسویں صدی کے لیڈر بنیں گے۔ لیکن اگر ایسا ہوتا ہے قومیں آپ کو بتا دینا چاہتا ہوں کہ اس کے لیے آپ کوفرسودہ عقایہ ہے ساأ

نجات حاصل کرنا ہوگی۔ کیا کھانا ہے اور کیانہیں کھانا، یہ بات ہمیں ڈاکٹر بتا کیں گے۔ اگر کوئی نئ تحقیق سامنے آتی ہے جس میں بتایا جاتا ہے کہ ٹماٹر کینسر کے خلاف مدافعت میں مدودیتے ہیں، تو جھے لاز ماٹر کھانے چاہئیں اس سے قطع نظر کدمیر اندہب اس بارے میں جھے کیا بتاتا ہے۔

لہذا میری رائے یہ ہے کہ ہمیں سائنس سے رجوع کرنا چاہیے۔ہمیں اپنے ذہن کو جدید خطوط پر ترتی دین چاہیے۔ہمیں سائنسی زاویہ نظر اپنانا چاہیے۔

میں مقررین کی حدود میں داخل نہیں ہونا چاہتا، لہذا ان تعارفی کلمات کے ساتھ میں ایک دفعہ دوبارہ یہ وضاحت کرنا چاہوں گا کہ میں اس مباحثہ کے دوران قطعی غیر جانب دار رہوں گا۔ اور اس موضوع کے حوالے سے تحقیق کرنے والے علا کے خیالات سننا چاہوں گا۔

☆.....☆.....☆

## رشی بھائی زاوری کا تعارف

### چىن بھائى ۋہرا

جھے آئ اپنی تنظیم انڈین ویکی ٹیرین کانفرنس کے مدر جناب رقی بھائی زاوری کا تعارف کراتے ہوئے انتہائی سرت محسوس ہورہی ہے۔ محترم مہمان خصوصی تریویدی صاحب کی تعارفی تقریر کو دیکھتے ہوئے یہ کہا جاسکتا ہے کہ آئ کا یہ مباحث نہایت دلچپ رہے گا اور جمیں ایک اچھے مکالے کی توقع رکھنی جا ہے۔

رشی بھائی زاوری پیٹے کے لحاظ سے چارٹرڈ اکاؤنٹٹ ہیں۔ '' رشی زاوری ایند کہنی''
کے نام سے ان کی اپنی کمپنی ہے جس کی کار پوریٹ سیئر میں ایک سا کھ ہے۔ وہ ایک بہت
اچھے مقرر بھی ہیں۔ جہاں تک فہ ہمی تقریروں کا تعلق ہے، انھیں متعدد فہ تبی فلسفوں پر عبور
حاصل ہے۔ ایک طرف وہ چارٹرڈ اکاؤنٹٹ سوسائٹ کے ایک سرگرم رکن ہیں تو دوسری طرف
وہ'' بھارت جین مہا منڈل'' کے بھی رکن ہیں۔ وہ Forum of Jain Intellectuals

۱۳ برس کی عمر میں بھی وہ خود کو بوڑھانہیں سیجھتے۔ان میں بے حد تو انائی ہے اوراس فتم کے مباحثوں کے لیے وہ ہمیشہ تیار رہتے ہیں۔آج کا مکالمہ یقیناً ایک بہت اچھا مکالمہ ہے۔ اور رشی بھائی زاوری کا تعارف پیش کرتے ہوئے میں مہمانِ خصوصی، دھن راج صاحب اور ذاکر نا ئیک صاحب کا شکریہ بھی اداکر نا چاہوں گا کہ انھوں نے اس موضوع پر مناظرے کا اہتمام کیا کہ ؟

'' کیا اصولی طور پرانسان کوغیر سبزیاتی غذا استعال کرنی چاہیے یانہیں؟''

### مناظرے كاطريقة كار

# ڈاکٹر محمد نائیک

متعدد لوگوں نے مجھ سے پوچھا ہے کہ بیمناظرہ کیوں کیا جارہا ہے؟ اور انھی مقررین کے درمیان کیوں کیا جارہا ہے؟ میں یہاں اس بات کی وضاحت کردینا چاہتا ہوں۔ آج سے تقریباً ڈیڑھ ماہ قبل رشھ فاؤٹریشن کے صدر جناب دھن راج سلیجا اسلامک ریسرچ فاؤٹریشن کے دفتر تشریف لائے اور ازراو مہربانی سبزی خوری کے حق میں کھی گئی کتابوں کا ایک سیٹ اوارے کودیا۔

ان کتابوں میں دنیا کے اہم فداہب سے منسوب بیانات پیش کیے گئے تھے۔ ان کتابوں میں قرآن اوراحاویث رسول ملی الشعلیہ وسلم سے بھی بیتا اُر دینے کی کوشش کی گئی کدانسان کے لیے لحمیاتی غذاممنوع ہے۔

اس حوالے سے پچھ فقتگو کے بعد سلیجا صاحب نے تجویز پیش کی کہ اس موضوع کے حوالے سے پائکر ہال میں ایک اجتماع کا اہتمام ہونا چاہیے جس میں انڈین و پجی ٹیرین کا گرس کے صدر جناب رقمی بھائی زاوری اور اسلا کے ریسرج فاؤنڈیشن کے صدر جناب ذاکرنا تیک کے درمیان اس موضوع پر مناظرہ ہوکہ؛

''انسان کے لیے گوشت خوری جائز ہے یا ناجائز؟''

اس طرح لوگ وسیع پیانے پر دونوں حضرات کے نقط کہائے نظرین کراپٹی رائے قایم کرسکیس گے۔دونوں مقررین نے بھی اس تجویز سے اتفاق کیا۔ تقریباً پانچ روزقبل میں مسٹر زاویری سے ملا۔ انھوں نے کہا کہ اس مناظرے کے دوران دونوں مقرر صرف اپنے نذہب تک محدود رہیں اور دوسرے فریق کے ندہب پر رائے زنی نہ کریں۔ ڈاکٹر ذاکر نا تیک کو، جنمیں تقابل ادیان پرعبور حاصل ہے، بیشرط تسلیم کرنے میں تامل تھالیکن ببرحال انھوں نے بیشرط تسلیم کرلی۔

لہذااب جہاں تک نہ جی نقط ہائے نظر کا تعلق ہے، مسٹرزاوری آج صرف جین مت کے نقط اُنظر سے زیر بحث موضوع پر گفتگو کریں گے، جب تک انھیں مجبور نہ کیا جائے اور اس طرح ڈاکٹر ذاکر نائیک بھی جہاں تک ممکن ہوگا اپنی گفتگو کو اسلای نقط کنظر تک محدود رکھیں گے۔

یہ تو اس مناظرے کا پس منظر تھا، جو مختصرا آپ کے سامنے پیش کردیا گیا۔ باتی جہال تک طریقہ کار کا تعلق ہے، دونوں مقررین کی رضا مندی سے فیصلہ کیا گیا ہے کہ؛

ارے جوازیا عدم جواز ' کے بارے بہانے رشی بھائی زاوری'' گوشت خوری کے جوازیا عدم جواز' کے بارے بین ۵۰ منٹ تک گفتگو کریں گے۔

🖈 بعدازاں ڈاکٹر ذاکر نائیک بھی اسی موضوع پر بچاس منٹ تک گفتگوکریں گے۔

 اس کے بعد جوابات کا مرحلہ آئے گا۔ ذاکر نائیک کی گفتگو کا جواب زاور پی صاحب پندرہ منٹ تک دیں گے۔

ہے ڈاکٹر ذاکر بھی زاوری صاحب کی گفتگو پر اپنا رد عمل بندرہ منٹ تک بیان کریں کے۔ اس دوران جب مقرر کے پاس پانچ منٹ رہ جائیں گے تو میں یاد دہانی کرواؤں گاتا کہ وہ وفت مقررہ میں اپنی گفتگو کمل کرلیں۔

آخر میں سوالات و جوابات کا مرحلہ ہوگا جس کے دوران میں حاضرین باری باری باری دونوں مقرین سے سوالات کرنے ہاں ہاں دونوں مقررین سے سوالات کرنے ہیں۔ تحریری سوالات کو ثانوی ترجے وی جائے گی۔ یعنی اگر وقت بچا تو ان سوالات کے جوابات دیے جائیں گے بصورت و گرنہیں۔

اب میں تقریب کے پہلے مقرر جناب رشی بھائی زاویری سے متمس ہوں کہ وہ آپ کے سامنے اپنا خطاب پیش کریں۔

### بہلاخطاب

### رشی بھائی زاوری

آج کے مہمانِ خصوصی جناب تر یویدی صاحب، صدر رشید فاؤنڈیشن، شری دھن راج سلیچا صاحب، فاضل مقرر جناب ذاکر نائیک صاحب، ماہر میزبان جناب محمد نائیک صاحب، انڈین ویجی ٹیرین کانفرنس کے نائب صدر جناب چمن بھائی ؤہرا صاحب، دیگر معززمہمانانِ گرامی، میرے عزیز دوستو، بھائیواور بہنو!

سب سے پہلے تو میں اس خلوص اور جذبے کی داد وینا چاہوں گا جس سے کام لیتے ہوئے تینوں متعلقہ تظیموں ،خصوصاً اسلا کم ریسرچ فاؤنڈیشن نے آج کی تقریب کا اہتمام کیا۔ میں یہ کہنے میں کوئی ججک محسوں جیس کرتا کہ اس تقریب کے انعقاد کا سہرا اسلا کم ریسرچ فاؤنڈیشن کے سرے۔

دوستنو! آج جاراموضوع ہے!

''گوشت خوری انسان کے لیے جائز ہے یا ناجائز؟''

کہلی بات تو یہ ہے کہ اس قتم کے موضوعات کے حوالے سے کوئی بھی بیان یا کوئی بھی دلیل اضافی نوعیت کی ہوتی ہے۔ اس حوالے سے کوئی مطلق حقیقت پیش نہیں کی جاسکتی ،کوئی مطلق نوعیت کا بیان نہیں دیا جاسکتا یعنی یوں کہنا ممکن نہیں کہ فلاں کام سوفی صد جائز ہے یا سوفی صد ناجائز ہے۔

لہٰذا میرے دوستو! جیسا کہ تر یویدی صاحب نے بجاطور پر فر مایا ہمیں اس موضوع پر ندہب کے علاوہ دیگر پہلوؤں ہے بھی غور وفکر کرنا چاہیے۔اگر چہدیہ موضوع ایسا ہے کہ ندہب کو کلی طور پر نظر انداز بھی نہیں کیا جاسکا لہذا ندہب کا حوالہ بھی ضرور آئے گا۔ میں اس موضوع پر کہ'' گوشت خوری انسان کے لیے ممنوع ہے'' متعدد پہلوؤں سے گفتگو کرنا چاہوں گا۔ مثال کے طور پر جغرافیائی چاہوں گا۔ مثال کے طور پر جغرافیائی وجوہات، تاریخی وجوہات، اخلاقی وجوہات، ندہبی وجوہات، معاشی وجوہات، ماحولیاتی وجوہات، فطری وجوہات، قدرتی وجوہات، نفسیاتی وجوہات اور سب سے بڑھ کر طبی وجوہات۔

یدایک ثابت شدہ حقیقت ہے کہ جارے افکار وخیالات جارے افعال واعمال پراثر
انداز ہوتے ہیں۔ ہم جو پچھ سوچتے ہیں وہی پچھ کرتے ہیں اور جاری غذا جارے خیالات کا
تعین کرتی ہے یعنی جاری غذا ہی جاری رویے متعین کرتی ہے اور یہی وجہ ہے کہ جارا آج کا
موضوع نہایت اہم ہے۔ ہمیں اپنی غذا کا انتخاب اس طرح کرنا چاہیے کہ جارے خیالات و
افکار مثبت نوعیت کے ہوں۔ لفظ مثبت میں یہاں سب پچھ شامل ہے۔

عزیزانِ من، یقین سیجیے کہ نہ صرف فد ہب بلکہ جدید سائنس بھی یہ بات ٹابت کر پھی ہے کہ ہماری غذا ہمارے خیالات پراٹر انداز ہوتی ہے اور نیتجتاً ہمارے رویوں کو بھی متاثر کرتی ہے۔

روستو! ایک وقت تھا جب انسان کے پاس کوئی متباول موجود نہیں تھا۔ جیسا کہ تر یویدی صاحب نے بجا طور پر فرمایا کہ زمین پر ایسے علاقے تھے اور اب بھی ہیں جہال انسان کو نباتاتی غذامیسر ہی نہیں تھی۔ شدید ترین حالات کی بنا پر وہاں نباتات کا دستیاب ہونا ممکن ہی نہیں ۔ لیکن اب دنیا ترقی کر چکی ہے۔ جدید ترین ذرائع نقل وحمل موجود ہیں اور کوئی بھی چیز ، خوراک سمیت ، ونیا کے کسی بھی حصے سے کسی بھی حصے تک بردی آسانی سے منتقل کی جاسمتی ہے۔ لہذا آج ، جب کہ ہمارے پاس متبادل موجود ہیں، ہمیں اس مسئلے پر غور وفکر کرنا چاہے۔ ہمیں اُن تمام پہلوؤں سے جو بیان کیے گئے ،غور وفکر کرکے یہ فیصلہ کرنا چاہے کہ کون سامتباول ہمارے جق میں بہتر ہوسکتا ہے؟

ووستو! اب میں اپنے اصل موضوع کی طرف آتا ہوں اور وہ بیرکہ' لحمیاتی غذا جائز نہیں ہے'' اور موجودہ حالات میں نہ صرف ہندوستان کے لیے بلکہ پوری دنیا کے انسانوں کے لیے جائز نہیں ہے۔

سب سے پہلی بات تو یہ کہ تمانم ہنددستانی فلفے بہی تعلیم دیتے ہیں کہ کسی جاندار کی جان نہ ان کے بہت ہیں کہ کسی جاندار کی جان نہ لی جائے۔ نہ صرف وہ جاندار جو ہمیں نظر آتے ہیں بلکہ وہ جاندار بھی جو ہوا، پانی وغیرہ میں موجود ہوتے ہیں اور ہمیں نظر نہیں آتے۔

بہر حال ہر چیز کی ایک حد ہوتی ہے اور کسی بھی انسان کے لیے بیمکن نہیں ہوتا کہ وہ

کمل طور پر'' ہنا'' یا تشد و سے دوررہ سکے۔ یہی وجہ ہے کہ مہاور نے فر مایا تھا:

" تم كم ازكم حدتك جان لينے سے بچواور خصوصاً اپنے خود غرضانه مقاصد كے ليے ياا بي بجوك مثانے كے ليے قطعاً كى وقتل نه كرو۔"

اور یہی وجہ ہے کہ جین مت اور دیگر ہندوستانی فلنے، غیر نباتاتی غذا کو بالکل ممنوع قرار دیتے ہیں۔ اب بیاتو ذہبی پہلو ہے۔ میں زیادہ تغمیل میں نہیں جاؤں گا۔ نفسیاتی پہلو یعنی وہ اثرات جو کمسیاتی غذا ہمارے فکر وعمل پر مرتب کرتی ہے، بہت زیادہ اہمیت کے حامل ہیں۔ متعدد مصنفین کا یہی خیال ہے۔ میں دقت کی کی کے پیش نظریہاں کم ابوں اور مصنفین کے نام پیش نہیں کروں گالیکن میرے پاس تمام حوالے محفوظ ہیں۔

یہ کہا گیا ہے کہ نیا تاتی غذا دنیا میں غیر ضروری مصائب کو کم کرنے اور ہمارے نظام فطرت کے توازن کو قائم رکھنے کا باعث بنتی ہے۔ جب میں متباول کی بات کرتا ہوں تو آپ یہ بات ذہن میں رکھیں کہ جتنے جانور ہیں، وہ اگر گوشت خور ہیں تو گوشت خوری ہی پراکتفا کرتے ہیں۔ ای طرح جتنے سبزی خور جانور ہیں وہ بھی گوشت خوری نہ کریں گے بلکہ نبا تات تک ہی محدود رہیں گے، صرف انسان ایک ایسا جانور ہے جو بعض غلط نظریات کی وجہ سے سبزی خور بھی ہے اور گوشت خور بھی۔ تی ہاں، میں میکی کہوں گا کہ ایسا ای وجہ سے ہے۔ لہذا اگر ہمیں متباول دستیاب ہے تو پھر ہم غیر ضروری قتل کیوں کریں؟ اس نظر ہے کے لہذا اگر ہمیں متباول دستیاب ہے تو پھر ہم غیر ضروری قتل کیوں کریں؟ اس نظر ہے کے

یحیے اصل اصول عدم تشدد، جانوروں، مجھلیوں اور پرندوں کے ساتھ ہمدردی اور محبت ہے۔
کمیاتی غذا '' لازمی غذاؤں'' کے درج میں نہیں آتی جب کہ نباتاتی غذا'' لازمی غذاؤں'' میں شار ہوتی ہے۔ نفسیاتی لحاظ سے ویکھا جائے تو بے رحمی، جلد بازی، بے مبرمی اور دیگر حیوانی خصائص لحمیاتی غذا کھانے کا لازمی نتیجہ ہوتے ہیں۔ جانوروں کا گوشت کھانے سے جانوروں کا گوشت کھانے سے جانوروں جیسی خصوصیات پیدا ہوتی ہیں۔

جار بنیادی حیوانی خصلتیں بھوک، خوف، قابض ہونے کی خواہش اور افزایش نسل ہیں۔ یہ چاروں بنیاوی خصوصیات انسان میں بھی موجود ہیں۔ مجھے اس سے قطعاً انکار نہیں، کیکن یوں ہے کہ انسان کو ایک سوچنے سمجھنے والا ذہن بھی دیا گیا ہے۔ہم ان بنیاوی خصائص ہے او پر بھی اٹھ سکتے ہیں۔ہم اپنے فطری تقاضوں کو کنٹرول کر سکتے ہیں اور اس صورت میں جم حيوانات كي سطح ب اور Super Animal يا Super Being يا Super Being کی سطح پر پہنچ سکتے ہیں۔بصورت دیگر ہم میں اور جانوروں میں کوئی فرق نہیں ہے۔ دونوں بالكل كيسال ہيں، فرق صرف اى سوچنے سمجھنے والے ذہن كا ہے۔ اور گوشت خورى كے بتیج میں بیصلاحیت کند ہوجاتی ہے اور انسان حیوان نما ہوتا چلا جاتا ہے۔اس کی سائنسی وجہ بید ہے کہ گوشت جانور کے جم کا جزو لا یفک ہونے کی وجہ سے" تماسک" خصوصیات رکھتا ہے۔ تین قتم کی خصوصیات ہوتی ہیں۔ تماسک، راجیاسک اور شارتک۔'' تماسک'' خصوصیات سے مراد وحثیانہ حیوانی صفات ہیں۔ اس خصوصیت کے سبب انسان میں حیوانیت آ جاتی ہے۔ وہ ظالم ہوجاتا ہے، بے رحم ہوجاتا ہے اور اگر وہ ای طرح مردہ جانوروں کا گوشت کھا تارہے تو اس پر جہالت غالب آ جاتی ہے۔ جرائم کی شرح میں اضافہ ، ہوجاتا ہے کیوں کہ گوشت خوری کا لا زمی متیجہ تشدد کی صورت میں نکاتا ہے۔ آپ کا سوچنے سمجھنے کاعمل منے ہوجاتا ہے۔ گوشت خوری نہ صرف یہ کہ خود ایک مسلہ ہے بلکہ بہت ہے دیگر مسائل کا سبب بھی ہے، مثال کے طور پر جرائم میں اضافہ اور تشدد وغیرہ۔رحم، ہدردی اور قوت برداشت جیسی خوبیال لحمیاتی غذا کھانے کے نتیج میں ختم ہوجاتی ہیں۔ اگر ہم جانوروں برظلم کرتے رہے تو ہمارا رویہ بھی انسانی نہیں بلکہ ظالمانہ ہوتا چلا جائے گا۔ اگر حیوانی جلت کا جائے گا۔ اگر حیوانی جلت اس طرح ہمارے اندر پختہ ہوتی چلی جائے گا تو آ دمی کا کیا ہے گا؟ وہی جو ایک شاعر کہتا ہے:

دوستواایاای لیے ہوتا ہے کہ آدی حیوان بنما چلا جارہا ہے۔اسے بیاصاس بھی تہیں رہتا کہ کہ دہ انسان ہے یا حیوان؟ اوراس کی وجہ یہی ہے کہ دہ گوشت خوری کرتا ہے۔ بیام تر غذا کے اثرات ہیں۔ گوشت خوری فی ایم الیس سنڈ روم کا باعث بنتی ہے۔ (Mood Swings) اوراس طرح متعدد دیگر نفسیاتی چیدیگوں کا امکان بھی ہوتا ہے۔ یہ ایک طے شدہ بات ہے کہ گوشت خوری نفسیاتی اور روحانی زوال کا بنیا دی سب ہے۔

ہم لوگ انڈین ویجی ٹیرین کا نفرنس کے ذریعے ایک بہت اہم کام کررہے ہیں کیوں کہ ہم ایک انسان دوست دنیا کی تشکیل چاہتے ہیں جس میں انسان حیوانات کے ساتھ اور خود دگیرانسانوں کے ساتھ پرامن طریقے سے رہ سکے۔

ہم انڈین'' و بڑی ٹیرین کا نفرنس'' میں ایک سبزی خور کی تعریف بیکر نے ہیں کہ''سبزی خور و دفخض ہوتا ہے جو بھی بھی بھی بھی میں مصورتِ حال میں گوشت، مجھلی، پرندوں کا گوشت، انڈا یا کوئی بھی لحمیاتی غذا استعال نہ کرے۔'' و بچی ٹیرین'' کا لفظ و بچی ٹیبل لیمی سبزیوں ہے مشتق نہیں ہے۔ یہ بات اہم ہے کہ Vegitarion کا لفظ Vagitable سے نہیں نکلا، یہ دراصل لفظ Vegetus سے نکلا ہے۔ جس کے معنی ہیں کمل، مضبوط، تازہ اور زندگی سے بھر پور۔

نارمن كانسن في كهاتها:

''اس مخص سے زیادہ مضبوط کون ہے جوابے ضمیر کے مطابق عمل کرتا ہے اور پوں معاشرے کے اجماعی ضمیر کوزندہ کرتا ہے۔''

ای طرح البرث سویٹر رکا کہنا ہے:

'' جب تک انسان اپنی ہمدردی کا دائرہ تمام جانداروں تک وسیع نہیں کرے گا اس وقت تک وہ خود بھی سکونِ قلب نہیں پاسکے گا۔ بیتمام جانداروں کے لیے انسان کی ہمدردی ہی تو ہے جواسے حقیقی معنوں میں انسان بناتی ہے۔''

دوستو! اب میں گفتگو کے ایک نہایت اہم جھے کی طرف بڑھتا ہوں اور وہ ہے'' طبی نقط منظ ''۔سب سے پہلی بات تو یہ ہے کہ یہ کہنا بالکل غلط ہے کہ نبا تاتی غذاؤں سے ہمیں کھل پروٹین ملتی۔ یہ سراسر غلط نہیں ہے اور اس کے سوا اس کی پچھ بھی حقیقت نہیں کہ انسان کو لاز ما لحمیاتی غذا استعال کرنی چا ہے تا کہ اس کی پروٹین کی ضرور بیات پوری ہوسکیں۔

ان غلط فہمیوں کو میں دور کروں گا۔ سب سے پہلے تو میں آپ کے سامنے کچھ طاقتور جانوروں کی مثالیں چیش کرنا چا ہوں گا۔ مثال کے طور پر ہاتھی اور گینڈا۔ یہ و نیا کے طاقتور بیں ؟ نہیں، بلکہ یہ جانور خالص سبزی خور ہیں۔ بیہ جانور بھوک سے مربی کیوں نہ جا کیں لیکن گوشت نہیں کھا کیں گے۔ اور پھر بھی یہ طاقت یہ جانور میون ہیں۔ اسی طرح گھوڑ ہے کی مثال دیکھیے۔ ہم'' ہارس پاور'' کی بات کرتے ہیں۔ گھوڑ اایک انتہائی طاقت ور جانور ہے۔ اور انسان کے لیے نہایت مفید بھی۔ لیکن گوڑ ایک خوڑ ایک انتہائی طاقت ور جانور ہے۔ اور انسان کے لیے نہایت مفید بھی۔ کائے، بیل، بھی ایک خالص سبزی خور جانور ہے۔ اسی طرح مویشیوں کی مثال دیکھیں۔ گائے، بیل، اور دیگر مویثی ہمارے لیے مفید ہیں لیکن یہ جانور خالص سبزی خور ہیں۔ میں بتانا یہ چا ہتا ہوں کہ یہ تمام جانور انتہائی طاقت ور ہیں اور اس کے باوجود آھیں کی خمیاتی غذا کی ضرورت نہیں ہوتی۔

اوراگر بالفرض ان جانوروں کولمیاتی غذااستعالی کروانے کی ہے وقونی کی جائے تو کیا ہوگا؟ آپ جانے ہیں کہ چندسال پہلے برطانیہ ہیں" میڈکا وَ" کی بیاری پھیل گئی تھی۔ یہ بوگا؟ آپ جانے ہیں کہ چندسال پہلے برطانیہ ہیں" میڈکا وَ" کی بیاری تھیل گئی تھی۔ یہ یہاری BSE کہ اتا تاکس طرح ہوا تھا؟ یہ دراصل بھیڑوں کی باقیات مویشیوں کو کھلانے کا نتیجہ تھا۔ مقصد تھا پروٹین کی اضافی مقدار فراہم کرنا۔ یہ بھیڑیں بیار محسیں۔ اب اگر بھیڑکا گوشت گائے کو پاگل کرنے کا سبب بن سکتا ہے تو آپ کا کیا خیال محسیں۔ اب اگر بھیڑکا گوشت گائے کو پاگل کرنے کا سبب بن سکتا ہے تو آپ کا کیا خیال ہے انسان پراس گوشت کے اثرات کیا ہوں گے؟ لاکھوں بے قصور گا کمیں محض اس وجہ سے ہانسان پراس گوشت کے اثرات کیا ہوں گے؟ لاکھوں بے قصور گا کمیں محض اس وجہ سے برحی کے ساتھ قل کردی گئیں کہ ان کا ذرا سا بھی قصور نہ تھا۔ قصور تو سارا ان بے وقوفوں کا تھا جنہوں اس میں ظاہر ہے کہ اُن کا ذرا سا بھی قصور نہ تھا۔ قصور تو سارا ان بے وقوفوں کا تھا جنہوں نے انھیں بھیڑوں سے حاصل کردہ پروٹین کھلانے کی کوشش کی ، جو کہ گائے کے لیے ایک قطعا غیر فطری غذا ہے۔

یمی معاملہ انسانوں کا بھی ہے۔حیوانی پروٹین ہماری فطری غذائبیں ہے۔اس طرح ہم نے ویصا کہ مشرقی ایشیا کے ممالک میں لاکھوں کی تعداد میں مرغیوں کو تلف کردیا گیا کیوں کہ ان کو بھی کوئی بیماری لاحق ہوگئی تھی۔

واپس غذائیت کی طرف آتے ہوئے میں ڈاکٹر ڈین آرنش کا حوالہ دوں گا۔ ڈاکٹر صاحب نے ایک نہایت فاصلا نہ کتاب تحربی کی ہے جس کاعنوان ہے:

''سرجری اورادویات کے بغیر امراض قلب کا علاج۔''

یہ کتاب امریکہ میں سب سے زیادہ کبنے والی کتابوں میں شامل ہے۔ اس کتاب میں شمرف امریکہ بلکہ وئیا جمر میں دلچیں لی جارہی ہے۔ اس کتاب میں بتایا گیا ہے کہ اس حوالے سے نباتاتی غذا کیں، حیوانی غذاؤں کے مقابلے میں واقعی بہتر ہیں۔ اس نے دو طرح کی غذاؤں کے بارے میں بتایا ہے۔

ایک تو وہ غذائیں جن کی مدد سے امراض قلب سے بچا جاسکتا ہے، دوسری وہ

20

غذائيں جن كى مدد سے علاج معالج ممكن ہے۔

اور دونوں طرح کی غذائیں کمل طور پر نباتاتی ہیں کیونکہ ڈاکٹر صاحب نے بیٹا بت کیا ہے کہ نباتاتی غذائیں نہ صرف امراض کلب کے لیے مفید ہیں بلکہ متعدد دیگر مہلک امراض ہے کہ نباتاتی غذائیں ان بیاریوں کا باعث بنتی ہیں مثال سے بچاؤ میں بھی مددگار ہیں۔ جب کہ لحمیاتی غذائیں ان بیاریوں کا باعث بنتی ہیں مثال کے طور پر مختلف قتم کے کینسر، موٹا پا، بلند فشارخون، ذیا بیلس اور پھری وغیرہ۔

اس بات کی تائید غذائیت اور صحت کے حوالے سے ایک رپورٹ میں سرجن جزل امریکہ نے بھی کی ہے۔ دوستو! یہاں ہمیں تھوڑی کی تفصیل میں جانا ہوگا۔ پروٹین جن اجزا سے تشکیل پاتے ہیں وہ اجزا امینوالیٹ زکہلاتے ہیں، یہ امینوالیٹ زلاکھوں اقسام کے ہوتے ہیں جن میں سے صرف تین ایسے ہیں جو ہمارے لیے لازمی ہیں لیعنی Lysine, ہیں جن میں سے صرف تین ایسے ہیں جو ہمارے لیے لازمی ہیں لیعنی ورنوں طرح کی غذاؤں میں موجود ہوتے ہیں لیکن ہوتا ہے کہ جب یہ تین ضروری اجزا عاصل کرنے کی غذاؤں میں موجود ہوتے ہیں لیکن ہوتا ہے کہ جب یہ تین ضروری اجزا عاصل کرنے ہیں تو متعدد غیر ضروری اجزا بھی ہمارے جم میں پہنچ کے لیے ہم کیمیاتی غذا استعمال کرتے ہیں تو متعدد غیر ضروری اجزا بھی ہمارے جم میں پہنچ جاتے ہیں۔ مثال کے طور پر کولسٹرول اور Saturated Fats اور میرے دوستو! یہ جاتے ہیں۔ مثال کے طور پر کولسٹرول اور محمز ہیں۔

اب ہم ایک ایسے نکتے کی طرف آتے ہیں جو پوری دنیا میں اٹھایا جاتا ہے اور وہ یہ کہ نیا تا ہے اور وہ یہ کہ نیا تاقی غذاؤں کا کہ نیا تاقی غذاؤں کا استعال ضروری ہے تا کہ ممل مقدار میں پروٹین کی تیاری کے لیے درکار امینو ایسڈز فراہم ہو کیں۔
فراہم ہو کیں۔

سیایک غلط بھی ہے۔ اجناس اور دالوں پر مشمل غذا کھمل پر دیمین فراہم کرنے کے لیے کافی ہے۔ دالوں اور اجناس مثلاً گندم، چاول وغیرہ سے طنے والی پروٹین گوشت اور اعدا سے حقیق نہیں ہوتی۔ مزید بیکولسٹرول وغیرہ سے پاک ہوتی ہے۔ ایک غذائی تنظیم کا کہنا ہے کہ سبزی خوری پر بنی طرز زندگی اور متعدد خطرناک، مہلک

یکاریوں سے نجات میں ایک مثبت رشتہ موجود ہے۔ جیسا کہ میں نے پہلے کہا کہ یہ بات البت ہو پھی ہے کہ نباتاتی غذا نبیادہ صحت بخش اور غذائیت سے بھر پور ہوتی ہے۔ نباتاتی غذائیں کولٹرول صرف حیوانی غذاؤں مثلاً غذائیں کولٹرول صرف حیوانی غذاؤں مثلاً کوشت، مرغی، پھیلی اور دودھ سے بننے والی غذاؤں میں پایا جاتا ہے۔ لجمیاتی غذاؤں میں کوشت، مرغی، پھیلی اور دودھ سے بننے والی غذاؤں میں ہارا جگر کولٹرول میں تبدیل کردیتا ہے۔ آپ کو یہ بات بھی بہت زیادہ ہوتی ہے۔ جنمیں ہارا جگر کولٹرول میں تبدیل کردیتا ہے۔ آپ کو یہ بات بھی چاہے کہ ہمارے جم کوکولٹرول کی ضرورت تو ہوتی ہے کہ ہمارے جم کوکولٹرول کی ضرورت تو ہوتی ہارے جم کا نظام جمرت انگیز ہے۔ یہ ایک ایسا کیمیائی کارخانہ ہے جوخودا پی ضرورت کے مطابق پروٹین اور کولٹرول تیار کرسکتا ہے۔ ہمارے خون میں موجود تین چوتھائی کولٹرول مطابق پروٹین اور کولٹرول تیار کرسکتا ہے۔ ہمارے خون میں موجود تین چوتھائی کولٹرول ہارے ہم کا تیار کردہ ہوتا ہے۔ کولٹرول کی ضرورت سے زیادہ مقدار امراض قلب کا ہارے جم کا تیار کردہ ہوتا ہے۔ کولٹرول کی ضرورت سے زیادہ مقدار امراض قلب کا باعث بنتی ہے۔ اور اس کے علاوہ بھی متعدد بیاریاں پیدا ہوتی ہیں۔ مختلف طبی جرا کہ سے بیل نے یہ فہرست تیار کی ہے:

- (A) epilepsy (B) infected flesh (C) Kidney Disease.
- (D) excessive proteins (E) Uric Acid.

مندرجہ بالا بیار یوں کا بنیادی سبب لحمیاتی غذا ہوتی ہے۔ یورک ایسڈ کی زیادتی متعدد امراض کا باعث ہوتی ہے۔ اور یورک ایسڈ کی زیادتی کا باعث لحمیاتی غذا ہوتی ہے۔ اس طرح نظام مدافعت بھی کمزور پڑجا تا ہے۔

امریکہ کے ڈاکٹر دیپک چوپڑا کا کہنا ہے کہ اگر ہم اپنی غذا کا خیال رکھیں تو بآسانی سوسال تک زعمہ رہ سکتے ہیں۔لیکن دوسری طرف آپ دیکھیں کہ برفانی علاقوں میں جہاں بناتاتی غذا دستیاب نہیں ہے۔ وہاں اوسط عمر کیا ہے؟ مثال کے طور پر اسکیموز، جو برفانی علاقوں میں رہتے ہیں اور نباتاتی غذاؤں کی عدم دستیابی کے سبب انھیں مجبوراً کمیاتی غذائیں علاقوں میں رہتے ہیں اور نباتاتی غذاؤں کی عدم دستیابی کے سبب انھیں مجبوراً کمیاتی غذائیں ہی استعال کرنی پڑتی ہیں، ان کی اوسط عمر صرف ۳۰ سال ہے۔تمام کمیاتی غذائیں حیاتین

اور A سے خالی ہوتی ہیں کیوں کہ قدرتی طور پر یہ وٹامن صرف نباتاتی غذاؤں ہیں پائے جاتے ہیں۔ انڈوں میں پائے جانے والے جراثیم بھی متعدد بیار یوں کا باعث بن سکتے ہیں۔ مثال کے طور پر ؟

(A) Exhema. ....(B) Scabies. ....(C) Leprosy.

اب میں آپ کے سامنے چندسائنسی حقائق پیش کرنا چاہوں گا۔سب سے پہلی بات تو یہ ہے کہ طبی تحقیقات کے متیج میں یہ بات ثابت ہوئی ہے کہ گوشت خوروں کے مقابلے میں،سبزی خورلوگوں میں امراض قلب کی شرح بہت کم ہے۔

دوسری بات یہ کہ ندصرف ہندوستان میں بلکہ ترقی یافتہ ممالک میں بھی کوئی ایسا'' فول پروف'' فظام موجود نہیں ہے جس کے ذریعے ذرئے کیے جانے سے قبل ہر جانور کا کلمل طبی معائنہ کیا جاسکے۔ یوں ان جانوروں کو لاحق بیاریاں ، ان کے ذریعے گوشت کھانے والوں تک پہنچ جاتی ہیں۔

دوستو! آپ جانے ہیں کہ انسانوں کی طرح جانور بھی پیار ہوتے ہیں اور ان کے اجسام میں خطرناک جراثیم موجود ہوتے ہیں۔ ان جانوروں کو مارنے کے بعد جب ان کا گوشت بطورخوراک استعمال کیا جاتا ہے تو یہ جراثیم انسانی جسم میں پہنچ جاتے ہیں۔ اور ان کے ذریعے وہ بیاری بھی جو اِن مردہ اجسام میں موجود ہوتی ہے، انسانی جسم میں منتقل ہوجاتی ہے۔ کیا آپ کے علم میں ہے کہ زہرخورانی لینی Food Poisoning کے نوے فی صدواقعات گوشت خوروں میں ہوتے ہیں۔

اگرآپ کو بھی کسی سلاٹر ہاؤس میں جانے کا انقاق ہوا ہوتو آپ کے علم میں ہوگا کہ جب جانوروں یا پرندوں کو ذیح کرنے کے لیے فدی خانے لینی سلاٹر ہاؤس میں لایا جاتا ہے تو یہ جانور انتہائی خوفز دہ ہوتے ہیں۔خوف، ڈر، دکھ اور تکلیف کی یہ شدت ان کے جسمانی نظام پر بھی اثر انداز ہوتی ہے۔ ان جانوروں کو جب علم ہوتا ہے کہ وہ مرنے والے ہیں تو ان کے جم میں Adreline ہارمون خارج ہوکرخون اور گوشت کا حصہ بن

جاتا ہے۔ اور پھریہ ہوتا ہے کہ خوف، مایوی ،غصہ اور دکھ جیسے تمام منفی جذبات بھی اس گوشت میں شامل ہوجاتے ہیں۔ اور جب کو کی شخص بیر گوشت کھاتا ہے تو اس میں بھی منتقل ہوجاتے ہیں۔

ای وجہ نے میں یہ کہتا ہوں کہ گوشت کھانے والا، جانوروں سے زیادہ مشابہ ہوجاتا ہے اور انسانوں سے کم ۔ اب میں اس غلط بہی کی طرف آتا ہوں کہ؛ بڑھتے ہوئے بچوں کے لیے انڈے ضروری ہیں کیونکہ ان میں پروٹین ہوتی ہے۔'' جیسا کہ میں نے پہلے کہا، ضرورت سے زیادہ پروٹین فاکدہ مندنہیں بلکہ الٹا نقصان دہ ہوتی ہے۔ اور دوسری بات یہ کہدالوں وغیرہ میں پائی جانے والی پروٹین نبتا زیادہ اور بہتر ہوتی ہے بنسبت اس پروٹین کے جوجیوانی ذرائع سے حاصل کی جائے۔

مثال کے طور پر انڈے کو دیکھیے۔ عام طور پر ایک انڈے کا وزن تقریباً سوگرام ہوتا ہے اور اس میں ایک سوستر (۱۷) کیلور پر پائی جاتی ہیں۔ انڈے میں تقریباً ۱۳ فی صد پروٹین ہوتی ہے۔ یعنی انڈے کے پروٹین ہوتی ہے۔ یعنی انڈے کے مقابلے میں کہیں زیادہ۔ اس طرح انڈے میں تقریباً ۱۳ میں صد Fats مقابلے میں کہیں زیادہ۔ اس طرح انڈے میں تقریباً ۱۳ میں ان مدونے میں اس کے مقابلے میں ، نہ ہونے کے برابر یعنی زیادہ سے زیادہ ایک فی صد ہوتے ہیں۔

انڈے میں ساڑھے چارسو سے لے کر پانچ سولی گرام تک کولشرول ہوتا ہے۔انڈ سے میں Milionine نام کا ایک امینوالینڈ ہوتا ہے جو کہ وٹامن بی کو تلف کرویتا ہے۔ اس طرح بڑی مقدار میں نمک بھی ہوتا ہے۔ یہ تمام اشیا ایک انڈ سے میں موجود ہوتی ہیں۔اور جب کوئی انڈ اکھا تا ہے تو یہ سب چیزیں اس کے جسم پر اثر انداز ہوتی ہیں۔ Saturated اور کولشرول اور ضرورت سے ذیادہ پروٹین اس کے جسم کومتاثر کرتے ہیں ،انڈ سے میں نہ تو کا ربو ہائیڈریٹ ہوتے ہیں اور نہ ہی ریشے دارا جزا۔

دوستو! طب جدید ہمیں بتاتی ہے کہ غذا کے ہضم ہونے کے لیے ہماری خوراک میں اس

ریشے دار اجزالین Fibre کا ہوتا بہت ضروری ہے اور فائبر صرف نباتاتی غذا کال میں ہی یائے جاتے ہیں کے لیاتی غذا میں بیموجو دنہیں ہوتے۔

اب ہم ان کے معافی پہلو کی جانب آتے ہیں۔ اس وقت ہم صرف انڈے کا تقابل کررہے ہیں۔ ان کے معافی پہلو کی جانب آتے ہیں۔ اس وقت ہم صرف انڈے کا تقابل کررہے ہیں۔ انڈے سے حاصل کردہ ایک گرام پروٹین کے مقابلے ہیں چار پانچ گنام ہی پڑتی ہے۔ اس طرح انڈے سے حاصل ہونے دالی ۱۰۰ کیلوریز کی بہنست دالوں دسے حاصل ہونے والی سوکیلوریز تقریباً دس حاصل ہونے والی سوکیلوریز تقریباً دس حاصل ہوتے ہیں اور گناستی ہوں گی۔ اس طرح دالیس اور اجناس وغیرہ ایک طرف تو سستے پڑتے ہیں اور دوسری طرف ان کے ذریعے ہمیں متعدد دیگر ضروری غذائی اجزا بھی حاصل ہوتے ہیں۔ مثال کے طور پر حیا تین ، نمکیات اور نباتاتی ریشے وغیرہ۔

اب ہم آتے ہیں'' پولٹری فارمنگ'' کی جانب۔اے کہا تو مرغیوں کی فارمنگ جاتا ہے کیکن میں آپ سب کو بتادینا چاہتا ہوں کہ بیکمل طور پر مرغیوں کی فیکٹری ہوتی ہے۔ جس طریقے سے ان مرغیوں کو رکھا جاتا ہے، انھیں کھانے چینے کے لیے ایک دوسرے کے اوپر چڑھنا پڑتا ہے کیونکہ جگہ ہی اتن تک ہوتی ہے۔

خود مرفی خانے کے کاروبار سے وابسۃ لوگ بھی یہی کہتے ہیں کہ یہ ہاری پیداوار ہے اور یہ ہاری فیکٹری ہے۔ مرغیاں ہاری پراڈکٹ ہیں اور بس۔اس سے کوئی فرق نہیں پڑتا کہ یہ زندہ ہیں یا بے جان۔ان لوگوں میں کی قتم کی ہدردی یا رحم دلی نہیں پائی جاتی۔ای وجہ سے پرندوں سے ان کا سلوک اس طرح کا ہوتا ہے۔ پرندوں کو سامان کی طرح رکھا جاتا ہے۔انھیں غیر فطری قتم کی غذا دی جاتی ہے اور ایسی ادویات دی جاتی ہیں جو انسانی صحت کے لیے معز ہیں۔اس کا مقصد ان پرندوں میں میٹا بولزم کے عمل کو تیز کرنا ہوتا ہے تا کہ وہ زیادہ سے زیادہ انڈے دیں۔مرغی خانے والوں کا واحد مقصد اپنی مرغی خانے والوں کا واحد مقصد اپنی منافع میں اضافہ کرنا ہوتا ہے۔اور اُن کی اِن حرکوں کا نتیجہ یہی لکانا ہے کہ یہ مرغیاں قبل از وقت مرجاتی ہیں۔

ال قتم کے انڈے وہنی اور جسمانی صحت کے لیے معز ہوتے ہیں۔ بچوں کے لیے تو انڈ از ہر ہوتا ہے۔ انڈ اایک ایسی چیز ہے جو بہت جلد خراب ہوجاتی ہے۔ خراب ہونے سے بچانے کے لیے اسے ڈیپ فریز رہیں رکھنا ضروری ہے لیکن انڈوں کی مارکیٹنگ کے دوران اس طرح نہیں ہوتا، البذا ظاہر ہے کہ بچھ فذہ بچھ خرابی تو ضرور ہوتی ہوگی۔ اس طرح انڈے کو کھیاتی غذا نہ قرار دینا بھی ایک غلاقتمی ہے۔ انڈا نباتاتی غذا نہیں ہوسکتا بلکہ بیصرف ادر صرف لحمیاتی غذا ہے۔ کوئکہ بید حیوانی ذرائع سے حاصل کردہ غذا ہے لہذا اس کوسبزیوں میں شامل کرنا صربخا دھوکا ہے۔

دوستو! اب ہم آتے ہیں اقتصاد پہلو کی جانب۔ اس سلط میں، میں نے مختلف رسائل و جراید کا مطالعہ کیا ہے۔ طبی جراید بھی دیکھے ہیں اور سب سے بردھ کر حکومت ہندوستان کے شعبہ شاریات کی رپورٹوں اور اسی طرح حکومت امریکہ اور حکومت برطانیہ کی رپورٹوں اور اسی طرح حکومت امریکہ اور حکومت برطانیہ کی رپورٹوں کا بھی مطالعہ کیا ہے۔ لیکن میں ان رپورٹوں سے اقتباسات اپنی گفتگو میں شامل نہیں کروں گا۔

ایک برطانوی سروے سے پہ چان ہے کہ گوشت حاصل کرنے کے لیے پالے جانے والے جانوروں کا چارہ فراہم کرنے کے لیے جس قدرز مین کاشت کرنی پڑتی ہے اس سے چودہ گنا کم زمین میں سبزیاں کاشت کرکے استے ہی افراد کو براہ راست غذا فراہم کی جاسکتی ہے۔ کیونکہ ہوتا یہ ہے کہ آپ پہلے چارہ کاشت کرتے ہیں، وہ چارہ جانور کو کھلا کھلا کراسے بڑا کرتے ہیں اور پھر گوشت حاصل کرنے کے لیے اس جانور کو مارد سے ہیں۔ اور اس طرح بڑا کرتے ہیں اور پھر گوشت حاصل کرنے کے لیے اس جانور کو مارد سے ہیں۔ اور اس طرح آپ کو کھیاتی خوراک حاصل ہوتی ہے۔

اگرای رقبے پر براہ راست سنریاں اور دالیس کا شت کی جائیں تو اتنی ہی زبین کئی گنا زیادہ خاندانوں کی غذائی ضروریات کے لیے کافی ہوجائے گی۔ جب کہ بطورِ چرا گاہ اس کی افادیت کہیں کم ہوگی۔

مجھے اعداد وشار فراہم کیے گئے ہیں جن سے پند چلنا ہے کہ دس ایکڑ زمین دس انسانوں

یا دس جانوروں کی سال بھر کی خوراک کے لیے کافی ہے لیکن دس جانور، دس انسانوں کی سال بھر کی خوراک کے لیے کافی ہیں بلکہ دس بھیٹروں یا بھر یوں کا گوشت ایک انسان کی سال بھر کی ضروریات کے لیے بھی کافی نہیں۔

آ بسب جانے ہیں کہ زیادہ جارہ پیدا کرنے کے لیے کیمیائی کھادیں استعال کرنی

پڑتی ہیں اور کروڑوں روپے سالا نہ ان کھادوں کی درآ مد پرخرچ ہوجاتے ہیں۔ اس کے
مقابلے میں جانوروں کے فضلے سے حاصل ہونے والی کھاد انتہائی ستی بھی پڑتی ہے اور
انسانوں کے لیے خطرناک بھی نہیں ہوتی ہم بیوتو فوں کی طرح ان جانوروں کواپئی غذا کے
لیختم کررہے ہیں۔ بجائے اس کے کہ ان کا فضلہ کھاد کے طور پر استعال کیا جائے اور اس
طرح سبزیاں اگائی جائیں۔

یدایک ثابت شدہ حقیقت ہے کہ ایک کلو گوشت حاصل کرنے کے لیے آپ کو ایک جانے جانور کوسولہ کلو چارہ کھلانا پڑتا ہے۔ اس طرح گوشت حاصل کرنے کے لیے پالے جانے والے جانوروں کی خوراک پوری کرنے کے لیے اتنا غلہ اور چارہ لگ جاتا ہے جو بصورت دیگرزیادہ لوگوں کی غذائی ضروریات پوری کرسکتا تھا۔

غذائی اجناس کی پیداوار کے لیے ہی بلکہ چراگا ہوں کے طور پر بھی ہمیں قابل کاشت زمین کی ضرورت ہوتی ہے۔ میسا چوسٹس کے پروفیسر ول بینگ اپنی تماب The Human زمین کی ضرورت ہوتی ہے۔ میسا چوسٹس کے پروفیسر ول بینگ اپنی تماب Onkogene میں بتاتے ہیں کہ محمیاتی غذا سے ایک کیلوری حاصل کرنے کے لیے آپ کو نباتاتی غذا کی سات کیلوریز خرج کرتا پرتی ہیں۔ ای طرح پروفیسر صاحب کے مطالعات سے یہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ ایک جانور کے چرنے کے لیے جتنی جگہ درکار ہوتی ہے، وہاں پانچ خاندانوں کے لیے کافی خوراک کاشت کی جاسکتی ہے۔

دوستو! بیں آپ کے ذہنوں پر اعداد وشار کا بو جھنہیں ڈالنا چاہتا۔ خلاصہ اس ساری مختلو کا بیہ ہے کہ گوشت خوری کے مقابلے بیں سبزی خوری حصول غذا کا انتہائی ارزاں فراید ہے۔ اب ہم اس معاملے کو ایک اور پہلو سے دیکھتے ہیں بینی ماحولیات کے نقط ُ نظر

ے۔ جیبا کہ ہم نے دیکھا کہ گوشت کے لیے نبتاً زیادہ رقبے، زیادہ پانی اور زیادہ اجناس کی ضرورت ہوتی ہے۔ اس طرح بیمل ہمارے ماحولیاتی توازن کے لیے بھی نقصان دہ ثابت ہوتا ہے۔ کیونکہ وسائل ہمیشہ محدود ہوتے ہیں۔ اور ہمارا کام در حقیقت میہ ہمان وسائل کا بہترین استعال کریں۔ یا تو ہم غذائی اجناس اگائیں اور یا گوشت ماصل کرنے کے لیے موثی یالیں۔

ای طرح اگرآپ ندیج خانوں کا جائزہ لیں اور ویکھیں کہ یہ کس طرح کام کرتے ہیں تو آپ کو پتہ چلے گا کہ صفائی ستھرائی کا معاملہ نا قابل بیان حد تک خراب ہوتا ہے۔ ندنج خانوں کے حالات خوف ناک حد تک غیر معیاری ہوتے ہیں اور ایبا پوری و نیا میں ہے۔ ابھی کل ہی میں نے انٹرنیٹ پر امریکہ اور فرانس جیسے ترتی یافتہ ممالک کے بارے میں ایک رپورٹ بڑھی ہے اور اس رپورٹ میں بتایا گیا ہے کہ وہاں بھی ندنج خانوں کی صورت حال کمل طور پر حفظان صحت کے اصولوں کے منافی ہے۔

میرے پاس حکومت امریکہ کے Accountability Project کا شائع کردہ،
قرطاس ابیض موجود ہے۔ جس میں بتایا گیا ہے کہ فدئ خانوں سے آنے والا گوشت
امریکی خاندانوں کے لیے زندگی اورموت کا مسکلہ بن چکا ہے۔ فرئ کرنے کا عمل، گوشت کو پروسیس کرنے کے پلانٹ، گوشت کو نتقل کرنے کا طریقۂ کاراور فروخت کرنے کا عمل حفظانِ صحت کے اصولوں کے منافی ہونے کی وجہ سے یہ گوشت انسانی استعال کے قابل نہیں ہے۔ ایک لیمے کے لیے بھی یہ خیال نہ سیجے گا کہ خوبصورت ڈبوں میں بند درآ مدشدہ گوشت حفظانِ صحت کے اصولوں کے مطابق ہوگا۔ نہیں، میرے عزیز دوستو! یہ گوشت بھی گوشت بھی آپ کے مطابق ہوگا۔ نہیں، میرے عزیز دوستو! یہ گوشت بھی آپ کے میاں طبی حوالے سے وہی صورت حال ہے جو میں آپ کے سامنے پیش کر چکا ہوں۔ اور صرف یہی نہیں بلکہ یہ لوگ تو گوشت کو خراب ہونے آپ کے سامنے پیش کر چکا ہوں۔ اور صرف یہی نہیں بلکہ یہ لوگ تو گوشت کو خراب ہونے سے بچانے کے لیے اس میں بچھ کیمیائی اجز ابھی شامل کردیتے ہیں۔

ماحولیات کے بارے آگائی نے بھی مندوستان میں اور مندوستان سے باہر بہت

ے لوگوں کو سبزی خوری کی طرف راغب کیا ہے۔ اب یہاں'' ماحول دوست نباتاتی غذا کمیں'' دستیاب ہیں۔ پوری دنیا میں اس قتم کی خوراک کا زور ہے کیونکہ یہ غذا کمیں صحت بخش بھی ہیں اور ماحول دوست بھی۔'' گرین فیکٹر یوں'' یا'' گلاس ہاؤسز'' میں کاشت کی جانے والی سبزیاں اور پھل اب ان مما لک کو برآ مد کیے جارہے ہیں جہاں مومی حالات کے باعث یہ چیزیں کاشت کرناممکن نہیں۔ اس طرح ذرائع نقل وحمل کی ترتی نے بھی غذا کے معاطعے میں متباول اشیا فراہم کرنے میں اہم کروار اوا کیا ہے۔

در حقیقت ہندوستان جیسے ترتی پذیر ممالک میں تو حکومت اور غیر سرکاری تنظیموں کو چاہیے کہ نباتاتی غذاؤں کی پیداوار کو زیادہ سے زیادہ بڑھانے کی کوشش کریں تا کہ انھیں درآ مدکر کے ملکی معیشت کو ترتی دی جائے۔

اب ذرا آلودگی کی طرف آئیں۔قانونی اورغیر قانونی ندیج خانے بہت زیادہ آلودگی پھیلانے کا باعث بنتے ہیں۔ جدید مذرح خانے بھی جانوروں کی باقیات سرعام پھینک دیتے ہیں۔ جانوروں کے ڈھانچے،خون اور نا قابل بیان بدبو، ظاہر ہے کہ، آلودگی میں اضافے ای کا باعث بے گی، جو کہ ماحلیاتی توازن کوخراب کرے گی۔ انسانی فلاح کے لیے حیوانات کے کردار کونظر انداز نہیں کیا جاسکا۔ دونوں ایک دوسرے کے لیے لازم دملز دم ہیں۔گائیں، بھیریں، مجھلیاں، مینڈک، زندہ حالت میں ہمارے لیے زیادہ مفید ہیں بانست مردہ حالت کے۔ تو پھر ہم اپنے ان دوستوں اور مددگاروں کوتل کیوں کریں؟ محض اپنی حس ذا نقه کوتسکین دینے کے لیے ہمیں اپنے اِن دوستوں کے ساتھ اس قدر نا انصافی نہیں کرنی چاہیے۔اور ریہ بچارے تو ہم ہے کم ترمخلوق ہیں جنھیں ہم جانوراور پرندے کہتے ہیں۔ اس معاملے کو ایک اور پہلو سے دیکھیں، جانورہمیں ستی اور محفوظ کھاد فراہم کرتے ہیں۔ مید کھاد کیمیائی کھادوں کے مقابلے میں قدرتی بھی ہوتی ہے اور صحت کے لیے نقصان دہ بھی نہیں ہوتی۔ کیمیائی کھادیں ہمیں بہت مہنگی بھی پڑتی ہیں۔ میں نے پہلے بھی اس بات کا ذکر کیا تھا، میں دوبارہ اس محاشی پہلو کی طرف آربا ہوں۔ہم کھادوں کے لیے انتہائی گراں قیت کیمیکل درآ مدکررہ ہیں جو کہ ہارہ تو می خزانے پر بو جھ ہے۔

دوستو! اب میں آپ کے سامنے مختمراً، جغرافیائی اور تاریخی پہلوؤں کا ذکر کروں گا۔
جبیا کہ میں نے پہلے بھی ذکر کیا کہ مثال کے طور پر اسکیموز کے پاس پہلے گوشت کا کوئی
متبادل موجود نہیں تھا۔ وہ ایسے خشک اور لق ووق ملاقے میں موجود ہیں جہال میلوں تک صحرا
پھیلا ہوا ہے اور نباتات موجود نہیں ہیں۔ ان ملاقوں میں رہنے والوں کے لیے گوشت خوری
ایک جغرافیائی مجبوری تھی۔

لیکن اب جب ہمارے پاس ایک بہتر متبادل موجود ہے جو زیادہ صحت بخش ہے، جو زیادہ استعال کی جائے۔
زیادہ ارزاں ہے، جو ماحول کے لیے بہتر ہے تو پھراس شم کی غذا کیوں نہ استعال کی جائے۔
اور درستو! اب میں اپنی گفتگو کے سب سے اہم تکتے کی طرف آتا ہوں جس سے میرا موقف بلاشک دشیہ ثابت ہوجائے گا۔ اور وہ نکتہ سے کہ انسان فطری طور پر ہی سبزی خور ہے۔ میں اس حوالے ہے ہما نکات پیش کرسکتا ہوں، جن کے ذریعے ہمارے جسمانی نظام کا تقابل کیا جاسکتا ہے۔

مسٹر تر یویدی نے نوک دار دانتوں اور چینے دانتوں کے حوالے سے اس موضوع پر گفتگو کا آغاز کردیا تھا۔ سب سے پہلے ہم سبزی خور جانوروں کے دانتوں کا جائزہ لیتے ہیں۔ ان جانوروں کے دانت چھوٹے، چیئے اورائیک دوسرے کے قریب ہوتے ہیں۔ جب کہ گوشت خور جانوروں کے دانت نوک دار، لمبے اور تکونی شکل کے ہوتے ہیں۔ دویا چار نوکی دار، می جا دو تکونی شکل کے ہوتے ہیں۔ دویا چار نوکی دانت جن کے بارے میں کہا جاتا ہے کہ وہ کتے کے دانتوں کی طرح ہیں وہ گوشت کے لیے نہیں ہیں۔ اس قتم کے دانت بندروں اور لگوروں کے بھی ہوتے ہیں۔ یہ دانت پھل تو ڑنے کے لیے ہی ہوتے ہیں۔ یہ دانت

ای طرح نوک دار پنجوں کا معاملہ ہے۔سبزی خور جانوروں کے پنج میں نوک وار ناخن ہوتے ہیں۔ یہ پنج صرف کھل کھانے کے بی کام آسکتے ہیں جب کہ گوشت خور جانوروں کے پنجوں میں تیزنو کیلے ناخن ہوتے ہیں جوشکار کی چیر بھاڑ میں مدودیتے ہیں۔ جڑے کی ساخت اور چہانے کا طریقہ کاربھی گوشت خوراور سبزی خور جانوروں میں مختلف ہوتا ہے۔ سبزی خور جانوروں کے جڑے اوپر نیجے، دائیں ہائیں ہرطرف حرکت کرسکتے ہیں۔ یہ جانورا پی غذا کو چہانے کے بعد نگلتے ہیں جب کہ گوشت خور جانوروں کا معالمہ مختلف ہوتا ہے۔ ان کا صرف نچلا جڑا اوپر نیچ حرکت کرتا ہے۔ یہ جانورا پی غذا کو چہائے بغیر بی نگل لیتے ہیں۔

دوستو! ای طرح سبزی خور جانوروں اور گوشت خور جانوروں کا تقابل کرتے چلے جا تیں۔ میرے پڑھے، لکھے دوست خود دیکھے سیتے ہیں کہ انسان کا جسم اور جسمانی اعضا، کس کے ساتھ زیادہ مشابہت رکھتے ہیں؟

زبان کا معاملہ یہ ہے کہ سبزی خور جانوروں کی زبان ہموار جب کہ گوشت خوروں کی زبان کھر دری ہوتی ہے۔ ڈاکٹر پارس دلال زبان کھر دری ہوتی ہے۔ ڈاکٹر پارس دلال نے بچھے بتایا کہ سبزی خور جانور اپنے ہونؤں کی مدد سے پانی پیتے ہیں جب کہ گوشت خور جانورزبان کی مدد سے پانی منہ میں نبان کی مدد سے پانی منہ میں نبین کے کرجاتے ہیں۔ ہم انسان بھی بھی زبان کی مدد سے پانی منہ میں نبین کے کرجاتے ہیں۔ ہم انسان بھی بھی زبان کی مدد سے پانی منہ میں نبین کے کرجاتے ہیں۔ ہم انسان بھی بھی زبان کی مدد سے پانی منہ میں نبین کے کرجاتے۔

اب ہم آنوں کی لمبائی کی جانب آتے ہیں۔ سبزی خور جانوروں کی آنوں کی لمبائی ان کے جم کی لمبائی ہے تقریباً چارگان زیادہ ہوتی ہے۔ اسی وجہ سے بیر آنتیں لحمیاتی غذا کو جلد جم میں سے نہیں نکال سکتیں۔ جب کہ گوشت خور جانوروں کی آنتیں نمبتا چھوٹی ہوتی ہیں جن کی طوالت تقریباً جم کی لمبائی کے برابر ہوتی ہے۔ اسی لیے وہ لحمیاتی غذا کو جلداز جلد ، یعنی خراب ہونے سے پیش تربی جسم سے باہر نکال دیتی ہیں۔

سبزی خور جانوروں میں جگراور گردے بھی نسبتا چھوٹے ہوتے ہیں لہذا میضرورت سے زیادہ فاضل مادوں کی بروفت صفائی نہیں کر سکتے۔ جب کہ گوشت خور حیوانات میں جگر اور گردوں کا سائز نسبتا زیادہ بوا ہوتا ہے۔ چنانچہ بیزیادہ فاضل مادوں کو بروفت خارج کر سکتے ہیں۔ نظامِ ہضم بھی گوشت خور اور سبزی خور جانوروں میں کیسال نہیں ہوتا۔ سبزی خور جانوروں کے نظامِ ہضم میں تیزاب کم ہوتا ہے لہذالحمیاتی غذا آسانی سے ہضم نہیں ہو سکتی۔ جب کہ گوشت خور جانوروں کے نظامِ ہضم میں تیزابیت یہت زیادہ ہوتی ہے لہذاوہ آسانی سے گوشت کوہضم کر کتے ہیں۔ انسانی نظامِ ہضم کے لیے میمکن نہیں ہوتا۔

سنری خور جانوروں کا لعاب دہن جمیشہ Alkaline ہوتا ہے اوراس میں Vitaline نامی ایک جزو پایا جاتا ہے جو کار بو ہائیڈریٹ کو ہضم کرنے میں مدد دیتا ہے۔ جب کہ تمام سموشت خور جانوروں کا لعاب دہن تیز الی ہوتا ہے۔

خون کی نوعیت میں بھی فرق موجود ہے۔انسان اور دیگر تمام سبزی خور جانوروں کے خون کا Acidic ہیشہ PHH ہیشہ Alkaline ہوتا ہے جب کہ گوشت خور جانوروں کا PH ہیشہ موتا ہے۔ای طرح انسانی خون میں پائے جانے والے Lipoproteins کی ساخت بھی سبزی خور حیوانات کے خون میں پائے جانے والے Lipoproteins کے مشابہ ہوتی ہے، گوشت خور جانوروں کے خون میں پائے جانے والے Lipoproteins کی ساخت کے مشابہ ہوتی ہے، گوشت خور جانوروں کے خون میں پائے جانے والے Lipoproteins کی ساخت کے مشابہ ہوتی۔

سبزی خور جانوروں کے حواس خصوصاً بصارت کی حس کرور ہوتی ہے جب کہ گوشت خور جانوروں کے مقابلے میں گوشت خور جانوروں کے مقابلے میں گوشت خور جانوروں کی حیات نہایت تیز ہوتی ہیں۔ سبزی خور جانوروں کی آ واز نہایت خوفاک ہوتی ہے۔ انسانی آ واز بھی خوفاک نہیں ہے بشرطیکہ ہم خود اسے خوفاک بنانے کی کوشش نہ کریں۔ جب کہ اس کے مقابلے میں شیر اور چیتے وغیرہ کی آ واز کرخت اور ڈراؤنی ہوتی ہے۔

سبزی خور جانوروں کے بچے پیدایش کے وقت سے ہی دیکھنے کی صلاحیت رکھتے ہیں۔ یعنی نوزائیدہ بچوں کی بصارت بھی صحیح کام کرتی ہے جب کہ گوشت خور جانوروں کے بچے پیدایش کے بعد تقریباً ایک ہفتے تک بصارت سے محروم رہتے ہیں۔

دوستو! اب آپ خود نقابل کر سکتے ہیں اور فیصلہ کر سکتے ہیں کہ انسان فطری طور پر

سنری خور ہے یا گوشت خور؟

اب میں آپ کو پچھ عظیم انسانوں کے بارے میں بتاؤں گا جو **گوشت خ**وری کے خلاف تھے یعنی لحمیاتی غذا کی ندمت کرتے تھے۔

اگر ہم تاریخ عالم کا جائزہ لیں تو ہم دیکھیں گے کہ بہت سے عظیم مفکر، فلفی، آئین سٹائن جیسے سائندان، لیونارڈو ڈاونچی جیسے فنکار، ملٹن، پوپ اور شلے جیسے شاعر، جارج برنارڈ شا جیسے ادیب اور متعدد نذہبی علا ایسے ہیں جو کہ خالص سبزی خور ہے۔ یہ کون لوگ ہیں؟ ریاضی دان فیا غورث، پلوٹارک، نیوٹن اور آئن سٹائن جیسے سائنسدان، ڈاکٹر اینے بین، ریارڈ شا، یونانی فلنی ستر اط اور ارسطو، یہ سب روش خیال لیسنت، ڈاکٹر والش، جارج برنارڈ شا، یونانی فلنی ستر اط اور ارسطو، یہ سب روش خیال لوگ ہے۔ اور اس کے باوجود ان لوگوں کا کہنا یہی ہے کہ ؟

'' خوش بخت ن<sub>یک</sub> وه لوگ جن میں رواداری، ہمدردی، محبت اور عدم تشد دجیسی خوبیاں پائی جاتی ہیں اور جو گوشت خورنہیں ہیں۔''

دوستومیں یہاں جارج برنارڈشا کا ایک معروف مقولہ بھی دہرانا چاہوں گا۔اس نے

كها تقا:

'' ہم مقتول جانوروں کی زندہ **تبریں ہیں۔'**'

میں یہ بات بھرد ہرانا چاہتا ہوں، سنیے:

'' ہم مقتول جانوروں کی زندہ قبریں ہیں۔''

وہ جانور جنسیں ہم نے اپنی بھوک مٹانے کے لیے ذیح کر ڈالا۔ کوؤں کی طرح ہم میں میں اور جانوروں کے دکھ درد سے لا پردا رہتے ہیں۔ برنارڈ شا ایک دفعہ شدید بیار ہوا۔ ڈاکٹر دل نے اسے گوشت کی یخنی پینے کا مشورہ دیا۔ برنارڈ شانے کہا! ..... دوست خوری پرموت کو ترجیح دول گا۔'' ..... یفین بیجیے دوستو کہ برنارڈ شاصحت یاب ہوگیا اوردہ ڈاکٹر سبزی خور بن گیا۔

اس طرح ایک وفعدمها تما گاندهی کابیا شدید بار موا۔ اسے بھی یخنی پلانے کا مشورہ

دیا گیالیکن مہاتما گاندھی نے انکار کردیا اور اس کے باوجود ان کا بیٹا صحت یاب ہوگیا۔ ہیں
آپ کو یہ باتیں اس لیے بتارہ ہوں کہ تر بویدی صاحب نے کہا تھا کہ جو پھے ہمیں ڈاکٹر
بتا کی ہمیں قبول کرلینا چاہیے۔ بالکل ورست بات ہے لیکن جیسا کہ ہیں نے ابتدا ہی عرض
کیا تھا بہت ہی باتیں اضافی ہوتی ہیں لیعنی انھیں دوسری باتوں کی نسبت سے ویکھنا چاہیے۔
ڈاکٹر اگر کوئی بات کرے گاتو وہ صرف طبی نقط کھا ہی کوسا منے رکھے گا۔ لیکن دوستو ہم اس
دنیا میں صرف زندہ رہنے کے لیے نہیں آئے۔ اگر چہ ہماری بقا بھی اہم ہے لیکن یہ بقا
دوسروں کی زندگی کی قیمت پرنہیں ہونی چاہے۔

دوستو! آب کا بہت شکریہ۔ اکیسویں صدی یقینا سزی خوروں کی صدی ہوگی۔ میرا خیال ہے کہ میں اپنا نقط نظر آپ کے سامنے پیش کر چکا موں، میں یہاں آپ کو سے بھی بتاتا یا ہتا ہوں کہ وہ لوگ جو با قاعدہ گوشت خور ہیں، ان کا تعلق بالعموم کسی ایسے معاشرے، غاندان یا عقیدے سے ہوتا ہے جس میں گوشت خوری کو جائز سمجھا جاتا ہے۔ لہذا وہ خورممی اس سئے برفور وکر ی نہیں کرتے۔جیا کہ تربیدی صاحب نے کہا، آئے ہم آج اپنے وماغ ہے کام لیں۔ فدہی لحاظ ہے، ساتی لحاظ ہے بھی۔ میں نے تو ویکھا ہے کہ جارے بعض جین دوست بھی جب تقریبات میں جاتے ہیں تو ساجی تقاضے پورے کرنے کے لیے موشت کھانے لکتے ہیں۔ میں اس بات کوقطعاً بہندنہیں کرتالیکن طاہرہے کہ یہ فیصلہ ہرکی ' نے خود کرنا ہے کہ وہ سبری خور رہنا جا ہنا ہے یا گوشت خور۔ لہذا اس معالمے برغور وفکر كريں \_ ہر پہلو سے جائزہ ليس اور پھر فيصله كريں كه كوشت خورى جائز ہے يا ناجائز؟ حفظان صحت کے پہلو سے، قومی پہلو سے، ساجی پہلو سے، ماحولیاتی پہلو سے اورسب سے بر ر کر ہدروی کے پہلو سے دیکھیں۔ ورستو! تمام جاندار فطرت کی تخلیق ہیں۔انسان اور ويكر حيوانات برابر بين يكى كوريت حاصل نبين كدووسرى مخلوق كوقل كرد، مرف اس ليے كدا بي اشتہا كى تسكين كرسكے

آپ کا بہت بہت شکریہ

#### دوسراخطاب

### واكثر ذاكرنائيك

اَلْحَمُدُ لِلَّهِ وَالصَّلُوٰةُ وَالسَّلَامُ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَاَصْحَابِهِ اللَّهِ وَعَلَىٰ آلِهِ وَاَصْحَابِهِ اللَّهِ مِنَ الشَّيْطُنِ الرَّحِيْمِ ٥ بِسُمِ اللَّهِ الرَّحِمُنِ الرَّحِيْمِ ٥

يَّا يُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوْا اَوُفُوا بِالْعُقُودِ اُحِلَّتُ لَكُمُ بَهِيْمَةُ الْاَنْعَامِ اِلَّا مَا يُتلَى عَلَيْكُمْ غَيْرَ مُحِلِّى الصَّيْدِ وَانْتُمُ حُرُمٌ إِنَّ اللَّهَ يَحُكُمُ مَا يُرِيْدُ ٥

[المائده: ١]

محترم جناب رشی بھائی زادری، تربوبدی صاحب، ڈاکٹر محمد نائیک ، دیگر محترم شخصیات، میرے بزرگو، بھائیواور بہنو!

السلام عليكم ورحمته الثدو بركانته

الله تعالى آپسب پردم فرمائد مهارے آج کے مباحث کاعنوان ہے؟
کیا انسان کے لیے گوشت خوری جائز ہے یا تاجائز؟

بحث بينيس مورى كدسزى خورى بهتر ب يا كوشت خورى، يا كون ى خوراك صحت كي نياده الجهى بهراك صحت كي نياده الجهى بهراك في بهتر بيا كوشت خورى، يا كون ى خوراك صحت كي نياده الجهى بهتر بيان منوع يا ناجا تزنيس موجائه كالمير عنال مل تو اتى بات بهى اس مباحث كوشم كرنى كي ليا كافى به كيكن مجمع جواب تو دينا بي-" نان و يكى ليرين" يا اس مباحث كوشم كرنى كي ليرين " يا حودوانى ذرا يع سه حاصل كرده خوراك استعال كرتا

ہے۔نہ کہ وہ مخص جوسز یاں اور پھل بطورغذ ااستعال نہیں کرتا۔

یہ بات آپ سب پر واضح ہوجانی چاہیے۔ ایک نبتا زیادہ کنیکی اور سائنسی اصطلاح ہے جاتک نبتا زیادہ کنیکی اور سائنسی اصطلاح ہے comnivorous یا ہمہ خور۔ یعنی ایسا مخص جو ہرتئم کی غذا استعال کرتا ہے خصوصاً کمیاتی اور نباتاتی غذا کیں۔

جیرا کہ رقمی بھائی زاوری صاحب نے بجا طور پر کہا Vegitarian کا اور

Vegitus سے بھر پور'' لیکن انھوں نے بہتر وضاحت نہیں کی۔ ہم اس حوالے سے مزید تفکو
حیات سے بھر پور'' لیکن انھوں نے بہتر وضاحت نہیں کی۔ ہم اس حوالے سے مزید تفکو
کر کتے ہیں۔انھوں نے یہیں بتایا کہ سزی خوروں کی بھی متعدداتسام ہیں۔ایک تو شمر خور
(Fuitorians) ہیں جو صرف پھل اور میوہ جات ہی کھاتے ہیں۔ پھر ویدائتی ہیں جو کی

بھی حیوانی ذریعے سے حاصل ہونے والی خوراک استبعال نہیں کرتے۔ پھرلیکو و یکی ٹیرین
ہیں،اور سراخیال ہے زاوری صاحب بھی انھی ہیں شائل ہیں، جو دودھ نی لیتے ہیں۔ای
لیے بچھ سزی خورا نڈا کھالیتے ہیں اور پھھانڈ اور وودھ دونوں استعال کرتے ہیں۔ مزید
برآل Pesco Vegitarians ہیں جو مرغی کا گوشت کھاتے ہیں۔

سیساری تقسیم میری کی ہوئی نہیں ہے بلکہ خود ویکی ٹیرین سوسائٹی نے کی ہے۔ اور یہی نہیں بلکہ بیس مزیدا قسام بھی بیان کی جاسکتی ہیں لیکن وقت کی کمی جھے اجازت نہیں ویق۔
یہاں میں امریکی کونسل برائے سائنس اور صحت (ACSH) کے مشیر ڈاکٹر ولیم ٹی جارویں کا ایک بیان پیش کرنا چاہوں گا۔ ڈاکٹر صاحب لومالنڈا یو نیورٹی میں Public جارویں کا ایک بیان پیش کرنا چاہوں گا۔ ڈاکٹر صاحب لومالنڈا یو نیورٹی میں میں معلی میں معلی میں معلی میں میں میں اسلام المحلامی کے پروفیسر ہیں۔ مزید برآ ں وہ Nationalo

(The Health Robbers)

A Closer Look at Quakery in America.

ڈاکٹر ولیم کے بیانات امریکہ کے بارے میں ہیں۔ وہ سنری خوری کی اقسام کا تعین رویے کی بنیاد برکرتے ہیں۔ان کا کہنا ہے کہ سنری خوروں کی دواقسام ہیں۔

- 1- Pragmatic Vegitarian.
- 2- Ideological Vegitarian.

ایک Pragmatic یا نتائج وعواقب کو مدنظر رکھنے والا سبزی خور وہ ہوتا ہے جو معروضی حالات کو و کیھتے ہوئے اپنی صحت کے لیے بہترین غذا کا انتخاب کرتا ہے۔ اس کا رویہ جذباتی نہیں بلکہ منطقی ہوتا ہے۔

دوسری طرف Ideological یا نظریاتی سبزی خور ہے جوائی غذا کا انتخاب ایک اصول کی بنیاد پر کرتا ہے۔ اس اصول کی بنیاد ایک نظریے پر ہوتی ہے۔ ایسا سبزی خور منطق کم اور جذباتی زیادہ ہوتا ہے۔ ڈاکٹر ولیم کا کہنا ہے ہے کہ آپ ایک جذباتی یا نظریاتی سبزی خور کو بڑی آ سانی سے پہچان سکتے ہیں، اس طرح کہ وہ ہمیشہ سبزی خوری کے فواید برها چڑھا کر بیان کرے گا۔

اور آپ نے دیکھ لیا ہوگا کہ میری گفتگو سے پہلے یہی کچھ ہوا .....سبزی خوری کے نواید کو بڑھا چڑھا کر بیان کیا گیا۔اور اس طرح نظریا تی جبزی خور کے ہاں شک وشبد کی گنجائش بھی نہیں ہوتی۔اس حقیقت کو بھی نظرانداز کیا جاتا ہے کہ انتہا پنداند تم کی سبزی خوری آپ کی صحت کے لیے نقصان دہ ہوسکتی ہے۔

ڈاکٹر ولیم مزید کہتے ہیں کہ ایک نظریاتی سنری خورسائنسدان دکھائی دینے کی کوشش کرتا ہے لیکن در حقیقت اس کا رویدایک وکیل کی مانند ہوتا ہے۔ دہ منتخب قسم کی معلومات جمع کرتے ہیں جو الیی معلومات کی فئی کرتی ہیں جو ان کے نظریے سے متصادم ہیں۔ اس قسم کا روید ایک ایسے مباحثہ میں تو مفید ابت ہوسکتا ہے جیسا مباحثہ ہم آج کر رہے ہیں لیکن ہماری سائنسی آگاہی میں اس سے کوئی اضافہ نہیں ہوتا۔ واکر ولیم ٹی جاروں مزید کہتے ہیں کہ نظریاتی سبزی خوری، مفروضوں سے بھری پڑی ہے۔ اس میں اس قدرشدت بیندی پائی جاتی ہے کہ سائنسدان اور واکٹر تک اس سے محفوظ نہیں رہ پاتے۔ جیسا کہ واکٹر زاویری نے بھی کہا کہ گوشت خوری متعدد بیار ہوں کا سبب ہے۔ میں ان کے ہر دعوے کا رقہ کروں گا اگر وقت نے اجازت دی۔ وہ سائنس کے بارے میں بات کررہے متے لیکن ان کا طریقہ کارسائنسی نہیں تفا۔ طب کا اصول ہیہ کہ ؛ بارے میں بات کررہے متے لیکن ان کا طریقہ کارسائنسی نہیں تفا۔ طب کا اصول ہیہ کہ ؛ در ہیز علاج سے بہتر ہے '' لیکن وقت محدود ہونے کی وجہ سے میں یہاں طبی تفعیلات میں دہیں جا سکتا۔ میں کوشش کرون گا کہ اپنی جوائی گفتگو میں ان تمام باتوں کا ذکر کروں۔ سب سے بہلے ہم اس بات کا تجزیہ کرتے ہیں کہ کی شخص کی غذائی عادت کا تعین کس

سب سے پہلے ہم اس بات کا تجزیہ کرتے ہیں کہ کمی تخص کی غذائی عادت کالعین کس طرح ہوتا ہے۔ اس کی ذہبی وجوہات بھی ہوسکتی ہیں، جغرافیائی اسباب بھی ہوسکتے ہیں، محض ذاتی پند ٹاپند بھی ہوسکتی ہے، جسمانی اور طبی تقاضے بھی ہوسکتے ہیں۔ ذہبی رویے بھی ہوسکتے ہیں۔ دہبی را مولیاتی اسباب بھی ممکن ہیں۔ اس طرح غذائی افادیت ہوسکتے ہیں۔ معاشی حالات اور ماحولیاتی اسباب بھی ممکن ہیں۔ اس طرح غذائی افادیت اور سائنسی وجوہات بھی ہوسکتی ہیں۔

ڈاکٹر زاوری صاحب ڈاکٹروں کے جوالے دے رہے ہیں اور میرا خیال ہے کہان کیش تر حوالے ان کتابوں میں سے ہیں جواس ہال کے باہر برائے فروخت موجود ہیں۔ میں ان کے بیان کردہ تمام نکات کا جواب دینے کی کوشش کروں گا کیوں کہ ان میں سے پچھ تو فرضی ہیں جن کی کوئی اصل نہیں پچھ غیر متعلقہ ہیں۔بعض غیر مصدقہ ہیں اور بعض نیم پخت حقائق پر مشتمل ہیں۔

یہاں ایک بات میں بالکل واضح کردینا چاہتا ہوں اور وہ یہ کہ میں آج یہاں یقیناً یہ ثابت کروں گا کہ گوشت خوری انسانوں کے لیے قطعاً ممنوع نہیں ہے۔لیکن میں سبزی خوروں کے جذبات مجروح کرنے کا ذرا بھی ارادہ نہیں رکھتا۔ میں منطقی اور سائنسی طور پر یہ ثابت کروں گا کہ انسان کے لیے گوشت کھانا جائز ہے اور اگر اس بات ہے کی سبزی خور کے جذبات مجروح ہوتے ہیں تو میں اس کے لیے پینی معذرت چاہتا ہوں۔ میں خور کے جذبات کی قدر کرتا ہوں لیکن ظاہر ہے کہ مجھے پہلے مقرر کی گفتگو کا جواب میں دینا ہے۔

جہاں تک اسلام کا تعلق ہے تو بات یہ ہے کہ اسلام گوشت خوری کوفرض قر ارنہیں دیا۔ ایک مسلمان روسکتا ہے۔لیکن دیا۔ ایک مسلمان روسکتا ہے۔لیکن جب ہمارا پروردگار ہمیں یہ اجازت دیتا ہے کہ ہم گوشت کھاسکتے ہیں تو پھر ہم گوشت کیوں نہ کھا تیں؟

میں نے اپی گفتگو کا آغاز قرآنِ مجید کی اس آیت سے کیا تھا:

يَـٰأَيُّهَا الَّذِيْنَ اٰمَنُوْٓا اَوُفُوا بِالْعُقُودِ اُحِلَّتُ لَكُمُ بَهِيْمَةُ الْاَنْعَامِ اِلَّا مَا يُتُلَى عَلَيْكُمْ غَيْرَ مُحِلِّى الصَّيْدِ وَآنْتُمْ حُرُمٌّ اِنَّ اللَّهَ يَحُكُمُ مَا يُرِيُدُ ٥

[المائده: ١]

" اے لوگو جو ایمان لائے ہو، بندشوں کی پوری پابندی کرو۔ تمہارے لیے مویثی کی قتم کے سب جانور حلال کیے گئے۔ سوائے ان کے جو آگے چل کرتم کو بتائے جا کین احرام کی حالت میں شکار کو اپنے لیے حلال نہ کرلو۔ بیشک اللہ جو چا ہتا ہے تھم دیتا ہے۔ "

ساہم

قرآنِ كريم مِن آ مَ جَلَ كَرَمْ بِدَارِثَادِ بُوتَا بِ: وَالْاَنُعَامَ خَلَقَهَا لَكُمُ فِيهَا دِفْءٌ وَّمَنَافِعُ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ ٥

[النحل: ٥]

'' اور اس نے جانور پیدا کیے، جن میں تمہارے لیے پوشاک بھی ہے اور خوراک بھی۔اور طرح طرح کے دوسرے فائدے بھی۔'' سور ہی مومنون میں دوبار ہ فرمایا گیا:

وَإِنَّ لَكُمُ فِي الْاَنْعَامِ لَعِبْرَةً نُسُقِيُكُمُ مِّمَّا فِي بُطُونِهَا وَلَكُمُ فِيُهَا مَنَافِعُ كَثِيْرَةٌ وَّمِنْهَا تَأْكُلُونَ ٥ وَعَلَيْهَا وَعَلَى الْفُلُلِثِ تُحْمَلُونَ ٥

[المؤمنون: ٢٢٠٢١]

" اور حقیقت یہ ہے کہ تہارے لیے مویشیوں میں بھی ایک سبق ہے، ان کے پیٹوں میں جو کچھ ہے، ای میں سے ایک چیز (لینی دودھ) ہم تہیں بلاتے ہیں، اور تہارے لیے ان میں بہت سے دوسرے فایدے بھی ہیں۔ ان کوتم کھاتے ہواوران پراور کھٹیوں پرسوار بھی کھے جاتے ہو۔"

اب ہم آتے ہیں جغرافیائی عوامل کی جانب۔ ہم سب جانتے ہیں کہ بیعوامل غذائی عادات پر اثر انداز ہوتے ہیں۔ مثال کے طور پر ساحلی علاقوں کے رہنے والے مجھلی زیادہ کھاتے ہیں۔ اس طرح جنوبی ہندوستان کے رہنے والے چاول زیادہ کھاتے ہیں۔ اس طرح صحرائی علاقوں کے رہنے والے لوگوں کو بھی گوشت پر انحصار کرنا پڑتا ہے کیونکہ وہاں نباتات بہت کم ہوتی ہیں۔ برفانی علاقوں میں بھی نباتات نہ ہونے کے برابر ہوتی ہیں، لہذا قطبین میں رہنے والے لوگوں (Eskimo) کی غذا سمندری حیات پر شمتل ہوتی ہے۔

زاوری صاحب نے کہا؛ ...... ' میں جانتا ہوں کد دنیا کے بعض علاقوں میں سنریاں دستیاب نہیں ہوتیں لیکن چونکہ اب ذرائع نقل وحمل بہت ترقی کر چکے ہیں لہذا ہمیں ان علاقوں میں سنریاں فراہم کرنی جاہئیں۔'' ..... میں انڈین ویجی میرین کانفرنس سے درخواست کروں گا کہ وہ صرف اسکیموز ہی کوسبزیاں فراہم کر کے دکھادیں یا کم از کم نقل وحمل
کا خرچہ ہی برداشت کرلیں۔ یا سعودی عرب کو سبزیاں فراہم کردیں۔سعودی عرب میں
سبزیاں مل جاتی ہیں لیکن بہت گراں ہوتی ہیں۔ اس گرانی کی وجہ کیا ہے۔ یہی کہ وہاں
سبزیاں مجموانے کے اخراجات بہت زیادہ ہیں۔ لہذا سبزیاں بہت مہنگی پڑتی ہیں۔ یہ بات
قطعاً غیر منطقی اور غیر سائنسی ہوگی ، اگر ہم ہے کہیں کہ کم غذائیت والی خوراک حاصل کرنے کے
لیے زیادہ قیمت اواکی جائے۔

جہاں تک ہدردی یا اخلاقی وجوہات کا تعلق ہو تو ان کا جائزہ بھی لے لیتے ہیں۔
خالص سبزی خور حضرات کا کہتا ہے کہ ...... دو اس بات کو بالکل نظرانداز کردیتے ہیں کہ
بھی جاندار کو مارانہیں جانا چاہے۔'' ...... وہ اس بات کو بالکل نظرانداز کردیتے ہیں کہ
یہ بات آج عالمی سطح پرتسلیم کی جاتی ہے کہ پود ہے بھی جاندار ہیں۔ان میں بھی زندگی ہوتی
ہے۔لہذاان کی بنیادی دلیل کہ جاندار کو مارانہیں جانا چاہیے، آج کوئی وقعت نہیں رکھتی۔
آج ہے ایک دوصد یاں پہلے تک شاید ہولیل کچھوزن رکھتی ہوگی لیکن آج اس دلیل کی
کوئی حیثیت نہیں۔ اب سبزی خور حضرات میہ بات کرتے ہیں کہ ٹھیک ہے، پودے بھی
جاندار ہیں لیکن چونکہ پودے تکلیف کا احساس نہیں رکھتے اس لیے پودوں کا دو تل ''ایک

لیکن آج سائنس مزید ترقی کرچکی ہے۔ اور ہم سے جانے ہیں کہ پود ہے بھی تکلیف محسوں کرتے ہیں، وہ روتے بھی ہیں کیان انسانی کان پود ہے گی آ واز نہیں من سکتے کیوں کہ انسانی ساعت کی ایک مخصوص حد ہے۔ اس حد ہے کم یا زیادہ فریکوئی کی آ واز انسانی کان کے لیے سننا ممکن نہیں ہوتا۔ جانور کی آ واز سنتا انسان کے لیے ممکن ہے اور پود ہے کی آ واز سنتا ممکن نہیں، تو کیا محض اس بنیاد پر کہ پود ہے کی فریاد آپ کو سائی نہیں وی آپ کو سیح قل جا تا ہے کہ آپ پودوں کو تکلیف پہنچا کیں یا ان کی جان لیں۔

ایک دندای متم کایک نظریاتی سزی خورے میری بحث مولی۔ وہ کہنے لگا کہ واکر

بھائی، بات یہ ہے کہ میں جانتا ہوں کہ پودے جا تدار ہیں اور تکلیف بھی محسوں کرتے ہیں لكن كيا آپ جانتے ہيں كه پودوں ميں جانوروں كے مقالبے ميں دوحسيات كم ہيں؟ ميں نے کہا چلو میں تمباری بات مان لیتا ہول لیکن میں ایک سادہ سا سوال ہو چھتا ہول۔فرض کر د تمہارا ایک بھائی پیدائش کونگا بہرا ہے۔ وہ س مجی نہیں سکتا اور بول بھی نہیں سکتا۔ جب وہ برا ہوتا ہے تو کوئی اسے قل کردیتا ہے۔ کیا اس وقت بھی تم جا کر جج سے یہی کہو گے کہ؛ '' بچ صاحب! مجرم کوتھوڑی سزاد بیجیے، کیوں کہ میرے بھائی میں دوحسیات کم تھیں۔'' ورحقیقت آپ کہیں مے کہ اس نے تو معصوم کو مارا ہے لبذا اسے نبیتا زیادہ سزا دی جائے۔ جہاں تک اسلام کا تعلق ہے، اگر آپ تجزید کریں تو معلوم ہوگا کہ اسلام جانداروں کو دوطبقوں میں تقسیم کرتا ہے۔ پہلے طبقے میں انسان جیں ادر دوسرے طبقے میں ویگر تمام جاندار۔ جہاں تک انسانی جان کاتعلق ہے، اس حوالے سے قر آن میں ارشاد ہوتا ہے: مَنُ قَتَلَ نَفُسًا ۚ بِغَيْرِ نَفُسِ أَوُ فَسَادٍ فِي ٱلْأَرْضِ فَكَأَنَّمَا قَتَلَ النَّاسَ جَمِيْعًا وَمَنُ اَحْيَاهَا فَكَانَّمَآ أَحْيَا النَّاسَ جَمِيْعًا ٥ [المائده: ٣٢] " جس نے کسی انسان کوخون کے بدلے یا زمین میں فساد پھیلانے کے سواکسی اور وجہ نے تل کیااس نے کو یا تمام انسانوں کو تل کردیا اور جس نے کسی کوزندگی بخش اس نے گویا تمام انسانوں کوزندگی بخش دی۔'' اگر کوئی شخص کسی انسان کوتل کرتا ہے، اس سے قطع نظر کہ مقتول مسلمان تھا یا غیرمسلم، بشرطیکہ مقتول زمین میں فساد بھیلانے لعنی فتنی انگیزی کرنے یا کسی کوتل کرنے کا مجرم نہ ہوتو قرآن کے الفاظ میں بیابیا ہی ہے جیسے بوری انسانیت کوتل کردیا جائے۔ دوسری طرف کسی ایک انسان کی جان بچانے کو قرآن پوری انسانیت کی جان بچانے کے برابر قرار دیتا ہے۔ جہاں تک انسان کے علاوہ دیگر مخلوقات کا تعلق ہے،کسی انسان کویہ اجازت نہیں ہے کہ بلاوجہ انھیں نقصان پہنچائے یا اُن کی جان لے۔ انھیں محض اپنی تفریح کے لیے، کھیل تماشے کے طور پر، نشانہ بازی کی مثق کے لیے، نقصان پہنچانے کی اجازت نہیں ہے، البتہ

ا پے تحفظ کے لیے، اپنی جان بچانے کے لیے آپ اضیں نقصان بھی پہنچا سکتے ہیں بلکہ ان
کی جان بھی لے سکتے ہیں۔ اسی طرح آپ اپنی غذا کی جائز ضرورت پوری کرنے کے لیے
بھی ان کی جان لے سکتے ہیں لیکن محض تفریح طبع کی خاطر نہیں۔ لہذا اگر میں یہ سلیم کرلوں
کہ پودے بھی ایک جاندار مخلوق ہیں تو اس کا مطلب یہ ہوا کہ سوافرادکو کھانا کھلانے کے
لیے جھے ایک جانور کی جان لینی ہوگی یا بصورت دیگر ایک سو پودوں کو دقتل ' کرنا پڑے گا۔
یہ بتا کیں کہ کون ساجرم بڑا ہے؟ آپ خود فیصلہ کرسکتے ہیں۔

سومعذور انسانوں کاقتل بردا گناہ ہوگا یا ایک صحت مند انسان کاقتل؟ آپ خوو فیصلہ کریں ۔سبزی خوروں کی ایک تنظیم ہے جس کا نام ہے:

" World Foundation on Reverence for all life."

زاوری صاحب نے جوا قتباسات پیش کیے وہ بیش تر بلکہ تقریباً تمام ہی اس تظیم کے شام کر دہ تین کا بچوں سے لیے گئے تھے۔ اس تنظیم کا نام رکھتے ہوئے انھیں آخر میں خطوط وحدانی میں کا بھی کہ المعنا چاہیے تھا، جو شاید وہ بھول گئے ہیں۔ یہ منظیم ہتی ہے کہ ۔۔۔۔ "کمام مخلوق ایک ہی کلھنا چاہیے تھا، جو شاید وہ بھول گئے ہیں۔ یہ تنظیم ہتی ہے کہ ۔۔۔ "کمام مخلوق ایک ہی خاندان سے تعلق رکھتے ہیں لیکن خاندان کے بعض افراد کا قتل ممنوع ہے اور بعض ارکان کا قتل جائز؟ یہ غیر شطقی بھی ہے اور غیر سائنسی بھی۔ کو اور غیر سائنسی بھی۔ کیا آب کو پہتہ ہے کہ امریکہ میں سبزی خوروں کی بعض شظیمیں بچوں کو فذی خانوں میں لے جاتی ہیں اور وہاں جانوروں کو ذیح ہوتے وہ کے دکھا کر اضی گوشت خوری سے متنظر کرتی ہیں۔ ہیں اور وہاں جانوروں کو ذیح ہوتے ہوئے دکھا کر اضیں گوشت خوری سے متنظر کرتی ہیں۔ یہ بالکل ایسا ہی ہے جیسے کوئی ڈاکٹر چھوٹی بچیوں کو پیدائش کا کوئی مشکل اور پیچیدہ کیس دکھائے اور پھر انھیں کے کہ ۔۔۔۔ " دکھائے اور پھر انھیں کے کہ ۔۔۔ " دکھائے اور پھر انھیں کے کہ ۔۔۔ " دکھیں نہ تو شادی کرنی چاہے اور نہ ہی بھی ماں بنتا خیرا خلاقی موسیتی ہے۔ "کویا یہ بالکل ایسا تی موسیتے کہ کا خیرا خلاقی طریقہ ہے۔ "کویا یہ بالکل ایسا تھی کے ذہن پر اثر انداز ہونے کا غیرا خلاقی طریقہ ہے۔ "کویا یہ بالکل ایسا تی میں جا

درحقیقت ہمیں بچوں کو یہ مجھانا چاہیے کہ جب ہم اپنی غذائی ضرورت کے لیے بودے

کاشت کر سکتے ہیں تو جانور کیوں نہیں پال سکتے؟ میں اس بات سے اتفاق کرتا ہوں کہ ہر جان فیتی ہے اور بلاوجہ کسی کی جان لینا جائز نہیں ہے لیکن اپنی جائز غذائی ضروریات پوری کرنے میں کوئی حرج نہیں۔

اب ہم آتے ہیں جسمانی اور زبنی اٹرات کی جانب۔ زاویری صاحب نے اس حوالے سے بہت می چیزیں گنوا کیں لیکن آپ جانتے ہیں وہ کسی کا غذ سے سومیل فی گھنٹہ کی رفتار سے بڑھ رہے تھے۔ میں نے نوٹ کرنے کی کوشش بھی کی لیکن نوٹ نہیں کرسکا کہ انھوں نے کتنی پیاریوں کا نام لیا۔

میں ایک ڈاکٹر ہوں لیکن کتی بیاریوں کی وضاحت کرنا میرے لیے ممکن ہوگا؟ دیں
بیاریوں کے نام لینے میں چند سینڈ لگتے ہیں لیکن جواب دینے کے لیے گفشہ جا ہے۔لیکن
بہرحال میں کوشش کروں گا۔ میں آپ کو صرف یہ بتانا جا ہوں گا کہ اگر آپ متند طبی کتا ہوں
سے رجوع کریں،متند کتا ہوں ہے، نہ کہ نظریاتی سنری خوروں کی تحقیقات ہے، تو آپ کو
زاویری صاحب کے اٹھائے ہوئے ہیش تر سوالات کے جوابات ال جا کیں گے۔

جہاں تک جسمانی ساخت کا تعلق ہے، زاویری صاحب نے بالکل ٹھیک کہا کہ سبزی خور جانوروں مثال کے طور پر گائے، بھیڑ، بکری وغیرہ کے دائٹ چینے ہوتے ہیں کونکہ انھوں نے غذا کو چبانا ہوتا ہے، جگالی کرنی ہوتی ہے اور یہ جانورص ف سبزی کھاتے ہیں۔ دوسری طرف اگر آپ گوشت خور (Carnivorous) جانوروں لیعنی شیر، چیتے اور تیندو نے وغیرہ کے دائت نو کیلے ہوتے تیندو نے وغیرہ کے دائت نو کیلے ہوتے ہیں کیونکہ انھوں نے صرف گوشت کھانا ہوتا ہے۔ یہ گوشت خور جانور ہیں، انھیں''غیرسبزی خور'' Non Vegitarion جانور ہیں۔ نوکدار بھی اور چیئے بھی۔ اگر آپ انسانی جبڑے کا جائزہ لیس تو اس میں دونوں طرح کے دائت موجود ہیں۔ نوکدار بھی اور چیئے بھی۔ اگر اللہ تعالی، ہمارا خالق یہ جا تا کہ ہم صرف سبزیاں کھا کیں تو وہ ہمیں نوکدار دائت کیوں ویتا؟ اور ڈاکٹر زاویری کہتے ہیں کہ لفظ Canine کا تعلق کے سے نہیں بلکہ بندر سے ہے۔ انھیں اس لفظ زاویری کہتے ہیں کہ لفظ Canine کا تعلق کے سے نہیں بلکہ بندر سے ہے۔ انھیں اس لفظ

کے سائنسی مفہوم ہی کاعلم نہیں ہے۔ Canine کا لفظ لا طینی لفظ Canine کے اکلا ہے جس کا مطلب ہوتا ہے ایک جس کا مطلب ہی '' کتے ہے متعلقہ'' ہوتا ہے۔ اور Canine کا مطلب ہوتا ہے ایک فاص خاندان سے تعلق رکھنے والے جانور مثلاً کما اور بھیڑیا وغیرہ۔ ڈاکٹروں نے ان دانتوں کو یہ نام ویا ہے لیکن زاور کی صاحب کہتے ہیں کہ یہ دانت بندروں کے مشابہ ہیں۔ چلیے ان کی بات مان لیتے ہیں کیکن کون کہتا ہے کہ تمام بندر سبزی خور ہوتے ہیں؟ وہ گوشت خور بھی ہوتے ہیں، انھیں جو کی گھا ہوگا۔اس کے علاوہ وہ با قاعدہ گوشت خوری بھی کرتے ہیں، در حقیقت بندریا بن مانس ایک ہم خور جانور ہے، بلکہ بعض تو آ دم خور بندر بھی کہلاتے ہیں۔

ای طرح اگر آب انسانی نظام ہضم کا جائزہ لیس تو پتہ چاتا ہے کہ یہ کھیاتی اور نباتاتی ہردوطرح کی غذاہ ہشم کرسکتا ہے۔ اگر اللہ تعالی بیچ ہتا کہ ہم صرف سبزیاں اور پھل کھائیں تو وہ ہمیں گوشت کو ہضم کرنے والا نظام ہضم ہی کیوں عطا کرتا؟ زاوری صاحب کہیں گے کہ ہم کچا گوشت ہفتم ہیں کر سکتے ، بالکل درست، لیکن یہت می نباتاتی غذا ئیں بھی ایک ہیں جنہیں ہم کچا نہیں کھا سکتے ۔ مثال کے طور پر گندم، چاول ، دالیں وغیرہ ۔ کیا آپ ان چیزوں کو کھا سکتے ہیں؟ نہیں، یقینا آپ کو بدہضی ہوجائے گی۔

تو پھر یہ دلیل ہی کیا ہے۔ آپ دال کی نہیں کھا سکتے۔ پہلے لگانا پڑتا ہے۔ ورنہ مسئلہ ہوگا، لہذا پہلے پکانا پڑتا ہے۔ اس طرح گوشت بھی لگا کر کھانا پڑتا ہے۔ لہذا ہم لوگ گوشت کو پکا کر ہی کھاتے ہیں تا کہ وہ آسانی ہے ہضم ہو سکے لیکن ایسے انسان بھی ہیں جو کچا گوشت بھی ہضم کر سکتے ہیں۔ اسکیموز کا نام انصوں نے خود لیا تھا۔ لیکن انصوں نے اس لفظ Eskimos کا مطلب نہیں بتایا۔ اسکیموز کا لفظ جس لفظ ہے مشتق ہے اس کا مطلب ہی '' کچا گوشت کھانے والے'' ہوتا ہے۔ ایسے لوگ بھی ہیں جو کچا گوشت کھانے والے'' ہوتا ہے۔ ایسے لوگ بھی ہیں جو کچا گوشت کھاسکتے ہیں کیوں کہ انصوں نے اس کی عادت ڈال کی ہوتی ہے۔ ہوسکتا ہے کل کلاں کوآ پ کچی گندم یا کچے چاول کھانے کی عادت ڈال لیس تو آپ کا معدہ ان چیز وں کو بھی ہضم کرنے گئے۔ لیکن عام طور پر ہیش تر

لوگ بعض سنریاں کچی حالت میں ہضم نہیں کر سکتے تو کیا اس کا مطلب بیہ ہوگا کہ ہم گندم کھا تا حچوڑ دیں؟ جاول کھا نا حچوڑ دیں؟

سبزی خورجانوروں کے نظام ہمنتم میں ایک خاص فتم کے خامرے پیدا ہوتے ہیں جو
سیولوز خامرے کہلاتے ہیں۔ ہر نباتاتی غذا میں سیولوز نامی عضر پایا جاتا ہے لہذا بیسیولوز
خامرے تمام نباتاتی غذاؤں کو ہمنم کرنے میں مدود سیتے ہیں۔ ہمارے یعنی انسانوں کے
نظام ہمنم میں بیخامرے موجود نہیں ہوتے لہذا نباتاتی غذاؤں کا ایک حصہ غیر ہمنم شدہ رہ
جاتا ہے جے ہم ریشے (Fibres) کہتے ہیں۔

دوسری طرف متعدد خامرے ایسے ہیں جو کمیاتی غذا کو ہضم کرنے کے کام آتے ہیں مثال کے طور پر Lipase, Trapezes, Kinotrapeges وغیرہ۔ اور بیہ خامرے ہمارے جسم میں پائے جاتے ہیں۔اگر اللہ تعالیٰ بیرنہ چاہتا کہ ہم گوشت کھا کمیں تو وہ ہمارے نظام انہضام میں بیرتمام خامرے کیوں پیدا فرما تا؟

ای طرح جیبا کہ فاصل مقررا درمہمان خصوصی دونوں نے اپنی گفتگو کے دوران فر مایا کہ ابتدائی دورکا انسان گوشت خورتھا۔ یہ بات آٹار قدیمہ کے مطالع سے بھی ٹابت ہو چکی ہے۔ ہوموسیین ، اسکیموز ، آسٹریلیا کے ایب ادر بجنیز وغیرہ سب گوشت خور تھے۔ تو پھراب بیتبدیلی کیوں؟ ہمارے دانت بھی وہی ہیں اور نظام انہضام بھی وہی۔

زاوری صاحب نے متعدد دیگر با تیں بھی کی ہیں جن سے پنہ چانا ہے کہ ہمیں سبزیاں کھانی چاہئیں۔اور میں ان کی بات سے پورا پوراا تفاق کرتا ہوں۔ہم نے بیہ کہا ہے کہ سبزیاں مت کھائی چاہئیں ۔ در محسات خور'' کا مطلب ایک ایسافخص ہوتا ہے جو نباتاتی اور لحمیاتی ہردوطرح کی غذا کیں استعال کرتا ہے یا بالفاظ دیگر گوشت خوری سے مراد ہمہ خوری ہے۔ انھوں نے کہا کہ گوشت خور جانو رول کے جگر اور گردے ہوتے ہیں جب کہ انسان کا جگر اور گردے ہوتے ہیں۔اس کی وجہ یہ انسان کا جگر اور گرد سے ہموتے ہیں۔اس کی وجہ یہ انسان کا جگر اور گرد سے ہم کرتا مشکل ہوتا ہے جب کہ ہم

نے گوشت کو چوں کہ پکا کر کھانا ہوتا ہے لہذا ہمیں بوے جگر یا بوے گردوں کی ضرورت نہیں ہوتی اوراس کی خروں کی ضرورت نہیں ہوتی اوراس کیے اللہ تعالی نے ہمیں بیاعضا نسبتا چھوٹے دیے ہیں جو کہ پکائی ہوئی لحمیاتی اور نباتاتی غذاؤں کو بخو لی ہضم کرنے کے لیے کافی ہیں۔

انھوں نے کہا کہ گوشت خور جانور زبان سے چاشتے ہیں جب کہ سبزی خور جانور گھونٹ بھرتے ہیں۔اطلاعاً عرض ہے کہ انسان دونوں کام کرتا ہے۔ جب ہم پانی پیتے ہیں تو گھونٹ بھرتے ہیں کہت جب آئیس کریم کھانی ہوتو کیا کرتے ہیں؟ ہم زبان سے بھی چائتے ہیں۔

لین انسان دونوں کام کرسکتا ہے اور غذا کی نوعیت کے لحاظ سے فیصلہ کرتا ہے۔ اس طرح کا معاملہ زاویری صاحب کے دیگر دلائل کا ہے۔ دانتوں کا ایک دوسرے کے قریب ہونا، اس وجہ سے ہے کہ ہمیں دونوں طرح کی غذا کیں کھانی ہیں۔ اگر اللہ تعالیٰ چاہتا کہ ہم صرف گوشت کھا کیں اور نبا تاتی غذا کیں بالکل نہ کھا کیں تو پھر شاید ہمارے دانت بھی دور موتے لیکن اس نے ہمیں دونوں طرح کی غذائی اشیا کا ذکر آیا ہے۔ مثال کے طور پر انار اور مجید کی متعدد آیات میں مختلف طرح کی غذائی اشیا کا ذکر آیا ہے۔ مثال کے طور پر انار اور کھور اور سبز یوں دغیرہ کا ذکر آن میں آیا ہے۔ ہمیں بیساری چیزیں کھانی چاہییں۔ بعض سبزی خور حضرات کا کہنا ہے کہ بودے کا نئے کے بعدد دوبارہ بڑھنے گئے ہیں لہذا اسے مقتل کور سرت سے دیشن ہورے الیے انہیں کا خصر کا کہ تا ہے کہ بودے کا میے کے بعد دوبارہ بڑھنے لگتے ہیں لہذا

بعض سبزی خور حضرات کا کہنا ہے کہ پودے کا شخ کے بعد دوبارہ بڑھنے لکتے ہیں البذا اخصی کا شخ میں کوئی حرج نہیں۔ یہ بات جزوی طور پر درست ہے۔ بعض پودے ایسے ہوتے ہیں جو کا شخ کے بعد پھر بڑے ہوجاتے ہیں۔ لیکن یہ ایک بے سرویا دلیل ہے۔ چھپکل کی دم بھی کا شخ کی صورت میں دوبارہ آ جاتی ہے تو کیا محض اس وجہ آ پھپکل کی دم بھی کا شخ کی صورت میں دوبارہ آ جاتی ہو چھپکل کی مات جیں مثال کے طور پر دم کھاتے ہیں مثال کے طور پر آ سریلیا کے قدیم باشندے Aboriginies۔ لیکن کیا آپ یہ پیند کریں گے؟ میں جانتا ہوں کہ آپ یہ پیند کریں گے؟ میں جانتا ہوں کہ آپ یہ پیند کریں گے؟ میں جانتا ہوں کہ آپ کا جواب ہوگان نہیں'۔

کیا آپ جانتے ہیں اس وقت میں کیا کر رہا ہوں۔میرا روبیاس وقت بالکل ایک

وکیل کی طرح کا ہے۔ مجھے افسوں ہے کہ بجھے اس قتم کی باتوں کا جواب دینا پڑر ہا ہے لیکن کیا کیا جائے ، مجوری ہے ، کیول کہ بہر حال بدایک مباحثہ ہے۔ اور چول کہ بیل بہاں اس لیے آیا ہوں کہ ہم دوستانہ ماحول میں ایک دوسرے کا موقف درست طور پر سجھ سکیں ، لاؤا مجھے منطقی اور سائنسی طریقہ کار کے ساتھ وکیلانہ یا متاظرانہ انداز گفتگو بھی اپنانا پڑے گا۔ کیونکہ فریق کا افسان کی طرف ہے ای نوعیت کے دلائل سامنے آئے ہیں۔ کوئی بھی شخص جس کیونکہ فریق مخالف کی طرف ہے ای نوعیت کے دلائل کا جواب دے سکتا ہے لیکن مسئلہ یہ کے پاس کافی جزل نالج ہو، زاویری صاحب کے دلائل کا جواب دے سکتا ہے لیکن مسئلہ یہ کے کہ بیٹ تر لوگوں کے پاس جزل نالج بھی نہیں ہوتا۔ لہذا ممکن ہے کہ بید دلائل بہت ہے کہ بیش تر لوگوں کے پاس جو جا کیں۔

یددلائل ان کتابوں میں ہے دیے جارہے ہیں جوانڈین دیکی غیرین کانگرس اورجین آرگنائزیش تقسیم کررہی ہے۔'' انڈے کے بارے میں سوحقائق''،'' گوشت خوری! سوحقائق''،'' گوشت خوری یا سبزی خوری؟'' ان کتابوں میں دی گی ایک ایک دلیل کا جواب میں وے سکتا ہوں۔ یہ کتابیں مسٹرزاوری نے مجھے بھی دی ہیں۔ یقینا کچھ بیاریاں الیی ہیں جو کمیاتی غذا کے نتیج میں لاحق ہو سکتی ہیں لیکن ان سے بچاؤمکن ہے۔

اب ہم آتے ہیں'' کردار یا طرزعمل پر مرتب ہونے والے اثرات'' کی جانب۔
زاوری صاحب نے متعدد با تیں کیں۔ مثال کے طور پر یہ کہ ہم جو پچھ کھاتے ہیں اس کا اثر
ہمارے کردار ادر رویوں پر ہوتا ہے۔ میں کی حد تک ان سے اتفاق کرتا ہوں۔ جو پچھ ہم
کھاتے ہیں اس کا اثر ہمارے رویے پر ہوسکتا ہے اور بہی وجہ ہے کہ ہم مسلمان صرف اور
صرف سبزی خور جانوروں مثلاً بھیڑ بکری وغیرہ کا گوشت کھاتے ہیں۔ آپ جانتے ہیں یہ
سب امن پہندتم کے جانور ہیں اور ہم بھی امن پہندہی رہنا چاہتے ہیں۔

ہم گوشت خور جانوروں مثلاً شر، چیتے ، کتے وغیرہ کا گوشت بالکل نہیں کھاتے۔اللہ تعالیٰ کے نبی ﷺ نے ان جانوروں کو واضح طور پرحرام بتایا ہے۔ہم امن بہندلوگ ہیں لہذا اضح جانوروں کا گوشت کھاتے ہیں جوامن پہند ہیں۔

اگرآپ کی دلیل اُلنا دی جائے تو کیا خابت ہوتا ہے؟ یہی کہ آپ صرف سزیاں کھاتے ہیں لہذا آپ سزیوں جیسے ہوجاتے ہیں۔ آپ کے حواس کمزور ہوجاتے ہیں اور آپ ایک کمتر درج کی تخلوق بن جائے ہیں۔ ہیں جانتا ہوں کہ یہ بات سائنسی طور پر غلط ہے۔ لیکن میں یہاں ایک وکیل کی طرح جواب دے رہا ہوں۔ ایک ڈاکٹر ہونے کی حیثیت سے جھے یہ بات کرتے ہوئے شرم آ رہی ہے۔ یہ بات درست نہیں ہے کہ سزیاں کھانے سے جھے یہ بات کرتے ہو جائے ہیں۔ لیکن چونکہ انھوں نے یہی ولیل دی ہے لہذا اس کا رق کرنے کے سامنے پوش کرنی پڑی کہ اگر آپ سبزی کرنے کے جھے اس قسم کی دلیل آپ کے سامنے پوش کرنی پڑی کہ اگر آپ سبزی کھا کیں گے تو پودوں کی مانند ہوجا کیں گے، کمزور اور مجبور، حرکت آپ کے مشکل ہوجائے گی۔

مجھے افسوں ہے اور اگر میری بات سے کسی سنری خور کے جذبات کو کھیں پینجی ہے تو میں معذرت جا ہتا ہوں لیکن مجھے زاور یں صاحب کی باتوں کا جواب تو دینا ہے۔

مزید برآں انھوں نے کچھامن پیندلوگوں کی فہرست پیش کی ہے جو کہ سبزی خور تھے، مثال کے طور پر مہاتما گاندھی۔ میں مہاتما گاندھی کی عزت کرتا ہوں کیوں کہ انھوں نے ہندوستان اور انسانیت کے لیے کچھا چھے کام کیے ہیں۔لیکن مہاتما گاندھی کے امن پہند ہوئے سے کیا بیٹابت ہوتا ہے کہ سبزی خوری آپ کوامن پہند بنادیتی ہے؟

اگرآپ ان اوگول کی فہرست کا جائزہ لیں جنھیں دور حاضر میں امن کا نوبل انعام دیا گیا تو آپ کو پتہ چلے گا کہ ان میں سے بیش تر بلکہ تقریباً سب ہی گوشت خور تھے۔ مثال کے طور پر یاسر عرفات، انور سادات، مدر ٹریبا وغیرہ بیسب لوگ سبزی خور نہیں تھے۔ مدر ٹریبا بھی گوشت خور تھی۔ دوسری طرف میں آپ سے ایک سادہ سا سوال پو چھنا جاہتا ہوں کہ تاریخ عالم میں کون ساختص سب سے زیادہ قل و غارت کا ذمہ دار سمجھا جاتا ہے؟ جواب ہوگا ہملر، ایڈولف ہملر جے ساٹھ لاکھ یہود یوں کے قل کا ذمہ دار سمجھا جاتا ہے، وہ کیا جواب ہوگا ہملر، ایڈولف ہملر جے ساٹھ لاکھ یہود یوں کے قل کا ذمہ دار سمجھا جاتا ہے، وہ کیا گھا؟ گوشت خوریا سبزی خور تھا۔

اب اس حوالے سے انٹرنیٹ پر بحثیں ہوتی ہیں۔ ایک فریق کہتا ہے کہ بظر خالص سزی خور نیس تھا۔ وہ لحمیاتی غذا بھی استعمال کرلیتا تھا۔ دوسرا فریق کہتا ہے کہ نہیں وہ سنری خور می تھا، لحمیاتی غذا اسی صورت حال میں استعمال کرتا تھا جب اسے گیس ہوجاتی تھی۔ مہر حال اس بات سے کوئی فرق نہیں پڑتا کہ وہ سنری خور تھا یا گوشت خور۔ سائنسی طور پر آ تجزیہ کیا جائے تو اس کی غذا ہرگز ساٹھ لاکھ یہود یوں کے تل کا سبب ٹابت نہیں ہوگی۔

بحثیت ایک ڈاکٹر کے، جھے یہ جانے ہیں بھی کوئی دلچپی نہیں ہے کہ ہٹلرسزی خورتھایا گوشت خور۔ کیوں کہ میں جانتا ہوں کہ یہ دلیل کوئی اہمیت نہیں رکھتی۔ اسے ان طالمانہ اقدامات پردیگر موامل نے مجبور کیا تھا،غذا نے نہیں۔

اس حوالے سے متعدد تحقیقات بھی ہوئی ہیں۔ امریکہ ہیں '' خالص سبزی خور'' اور '' کوشت خور'' طالب علموں کے دوگر وہوں پر ہونے والی تحقیق سے بی بھی ظاہر ہو چکا ہے کہ کوشت خور طلبا زیادہ پر امن اور خوش اخلاق سے ۔ لیکن اس شم کی تحقیقات تحض مطالعات بی ہوتے ہیں۔ ضروری نہیں کہ ان کے نتائج '' سائنسی حقائق'' ہوں۔ لہذا ہیں الی کسی تحقیق کو دلیل کے طور پر استعمال نہیں کروں گا۔

میں ایک ڈاکٹر ہوں اور ڈاکٹر ہی رہنا چاہتا ہوں لیکن چوں کہ ہم ایک مناظرہ کردہ ہیں لہٰذا وکیل بنتا بھی ضروری ہے۔ مطالعات تو ہوتے رہتے ہیں لیکن مطالعات کو ''سائنسی خائق '' قرار نہیں دیا جاسکتا۔ اور زاویری صاحب نے جو گفتگو کی وہ زیادہ تر مطالعات ہی کے بارے ہیں تھی ، سائنسی خائق کے بارے ہیں نہیں۔ کوئی ایک بھی الیمی متند لمبی کتاب موجود نہیں جو گوشت خوری سے عمومی طور پر منع کرتی ہو۔ کوئی ایک بھی نہیں۔ یہ تمام مطالعات ہیں، جس کی ایک مثال میں نے بھی دی ، ایک امر کی تحقیق کے بارے ہیں۔ مطالعات ہیں، جس کی ایک مثال میں نے بھی دی ، ایک امر کی تحقیق کے بارے میں۔ کھروہ یہ کہتے ہیں کہ نباتاتی غذا آپ کو ذہین بتاتی ہے۔ اور انھوں نے عظیم ناموں کی ایک فہرست بھی پیش کی۔ البرے آئن شائن اور آئزک نیوٹن وغیرہ۔ لیکن اگر آپ نویل ایک فہرست سامنے رکھیں تو کیا نتیجہ نکلے گا؟ یہی کہ ان کی انعام حاصل کرنے والوں کی کھمل فہرست سامنے رکھیں تو کیا نتیجہ نکلے گا؟ یہی کہ ان کی

#### غالب اکثریت گوشت خورتھی ۔

جانوروں پر تحقیق کرنے والے محققین تو اب سی بھی کہتے ہیں کہ گوشت خور جانور ہمیشہ زیادہ ذہین ہوتے ہیں کیوں کہ انھوں نے شکار کرکے کھانا ہوتا ہے اور اس کے لیے ضروری ہے کہ شکار کرنے والا جانور، شکار ہونے والے سے زیادہ ذہین ہو۔

بہر حال میں اس فتم کی باتوں کو دلیل کے طور پر استعال نہیں کروں گا۔ میں بینہیں کہوں گا کہ گوشت خوری آپ کو ذبین بناویتی ہے۔ کیوں کہ یہ چیزیں انسان پر اس طرح اثر انداز نہیں ہوتی ہیں۔ غذا انسانی صحت پر اثر انداز ہوتی ہے لیکن اس طرح نہیں جس طرح زاوری صاحب نے اپنے دلائل میں کہا۔ ان دلائل میں کوئی وزن نہیں ہے۔ کچھ لوگوں کا کہنا ہے کہ اس بات میں بھی کوئی حقیقت نہیں کہ' کھیا تی غذا آپ کوصحت مند بناتی ہے۔' کہنا ہے کہ اس بات میں بھی کوئی حقیقت نہیں کہ ' کھیا تی غذا آپ کوصحت مند بناتی ہے۔' کین مید ہے۔' جہاں تک بیاریوں کا تعلق ہے، ان سے بچاؤ ممکن ہے۔ پروٹین کے بارے من بعد میں کروں گا۔

انھوں نے ایک مثال یادوناتھ سکھی دی ہے۔ کیا آپ سب میں ہے کی نے بھی یہ نام سنا ہے؟ آری کے یادوناتھ سکھی کا نام؟ گو پی ناتھ اگروال کی کتاب '' گوشت خوری یا سنری خوری! خود انتخاب کریں'' میں اس کی مثال دی گئی ہے۔ اور بتایا گیا ہے کہ آری کا ایک پہلوان یا دوناتھ سکھ جو کہ سنری خورتھا، اس نے دو گوشت خور پہلوانوں کو کشتی میں کلکست دی لہذا ثابت ہوا کہ سنری خوری آپ کوصحت مند بناتی ہے۔ یہ ایک ایس دلیل ہے کہ جھے اس کا جواب دیتے ہوئے بھی شرم آرہی ہے۔ چند سنری خور پہلوان بھی موجود ہیں کہ جھے اس کا جواب دیتے ہوئے بھی شرم آرہی ہے۔ چند سنری خور پہلوان بھی موجود ہیں لیکن اگر آپ پوری دنیا کا جائزہ لیس تو آپ کومعلوم ہوگا کہ ریسلنگ کے بیش تر بلکہ تقریباً

باؤی بلڈنگ یا تن سازی کے حوالے سے دنیا کا معروف ترین نام کون سا ہے؟ آرملڈ شوارز بیگر، جس کے پاس۱۳عالمی اعزازات موجود ہیں۔ وہ سات مرتبہ مسٹراولیپیا بنا۔ پانچ مرتبہ مسٹر یو نیورس اور ایک بار مسٹر ورلڈ۔ اور وہ کیا تھا؟ ایک گوشت خور۔ اس طرح با کسر محم علی کلے بھی گوشت خور تھا۔ ما تک ٹائی س بھی گوشت خور تھا۔ انھوں نے گوشت خوری کرتے ہوئے بیاعز ازات حاصل کیے تھے۔ اور ایک واضح بات ہے کہ کمیاتی غذا آپ کی صحت کے لیے بہتر ہے۔ اس لیے آپ نے دیکھا ہوگا کہ بیاری کے فور ابعد عموماً کمیاتی غذا کو ترجے دی جاتی ہے۔ اگر چہ بیدلا زمی نہیں ہے لیکن بہر حال انڈے وغیرہ کو ترجے ضرور دی جاتی ہے۔ میں بعد میں دوبارہ اس طرف آؤں گا۔

پھر وہ ایک اور پہلوان کی مثال دیتے ہیں، پروفیسر رام مورتی۔ جس کا ہیں نے بھی نام بھی نہیں سنا۔ دہ کہتے ہیں کہ دنیا کا مشہور پہلوان۔ اس مشہور پہلوان کو کون جانتا ہے؟ کیا آپ میں سے کوئی جانتا ہے؟ پیتے نہیں انھیں بیخبر کہاں سے ملی ہے کہ رام مورتی مشہور عالم پہلوان ہے۔ پھر انھوں نے لندن کے پرم جیت سکھ کی مثال دی ہے جو سبزی خور ہے اور روز اندو و برارم رتبدرسہ پھلانگا ہے۔ لہذا میجہ یہ لکلا کہ سبز میاں کھانے سے آپ ایتھلیٹ بن جاتے ہیں۔ اگر یعلمی دلائل ہیں تو پھر میں شرمندہ ہی ہوسکتا ہوں۔

استحملیکس کی دنیا میں جتنے ہی ریکارڈ بنے ہیں وہ گنٹر بک آف ورلڈ ریکارڈ زیمی موجود ہیں۔ آپ و کیھ سکتے ہیں، اور پڑھ سکتے ہیں۔ میں بیاب ساتھ لا یا ہوں اور میں نے اس کا سرسری جائزہ بھی لیا ہے۔ اس میں سب مجھے موجود ہے باڈی بلڈنگ، استحملیکس وغیرہ تمام شعبوں کے لوگوں کا ریکارڈ اس کتاب میں موجود ہے۔ اور اگر شک کی گنجائش نکال کربھی دیکھا جائے تو تقریباً نوے فی صدریکارڈ ہولڈر گوشت خور ہی تکلیں کے لیکن نکال کربھی و یکھا جائے تو تقریباً نوے فی صدریکارڈ ہولڈر گوشت خور ہی تکلیں کے لیکن میں فاتر انعقل ہوں گا اگر میں یہ کہوں کہ ان لوگوں نے بیریکارڈ محض اس لیے بنائے ہیں کہ بیر گوشت خور سے۔ پچھ دیکارڈ ایسے بھی ہوں گے جن میں غذا کا کردار زیادہ ہوگا لیکن سب میں نیس

انھوں نے ایک دلیل میدی کہ گوشت خور جانوروں کی قوت بصارت اور قوت شامہ تیز ہوتی ہے اور انسان کی میرجسیات کمزور ہیں لہذا انسان سبزی خور ہمی

ہو سکتے ہیں جن کی بید حیات بہت تیز ہوں مثال کے طور پر شہد کی کھی جس کی قوت شامہ غیر امعمولی ہوتی ہے۔ اس کی حس بصارت بھی بہت اچھی ہوتی ہے۔ لیکن اصل یہ ہے کہ یہ دلائل سائنسی دلائل نہیں ہیں، ان دلائل کے ذریعے غیر مطلق طور پرلوگوں کو متاثر کیا جاسکتا ہے۔ یہی دجہ ہے کہ بیں آج ان کا جواب دینے کے لیے یہاں آیا ہوں۔

ایک دلیل اضوں نے یہ بھی دی کے گوشت خور جانوروں کی آ واز کرخت اور بری ہوتی ہے جب کہ سبزی خور جانوروں کی آ واز نرم اورا بھی ہوتی ہے۔ بیں یہاں ایک سیدھا سا سوال پو چمنا چاہتا ہوں کہ جانوروں بیں سب سے زیادہ نا گوارادر کرخت آ واز کس جانور کی ہوتی ہے؟ گدھے کی۔ اور گدھا گوشت خور ہوتا ہے یا سبزی خور؟ ظاہر ہے کہ سبزی خور۔ بہر حال بیں ثابت کرنے کی کوشش قطعا نہیں کروں گا کہ گوشت خوری سے آ واز خوبصورت ہوجاتی ہے۔ اگر آ پ اچھے گلوکاروں کی ایک فہرست بنا کیں تو اس میں دونوں طرح کے لوگ موجود ہوں کے ،سبزی خور بھی اور گوشت خور بھی۔ اب ان میں سے سبزی خورگلوکاروں کے نام پیش کرکے یہ کہدویتا کہ '' سبزی خور کی گوشت خور بھی۔ اب ان میں سے سبزی خورگلوکاروں کے نام پیش کرکے یہ کہدویتا کہ '' سبزی خور کی گھے اس تم کی باقوں کا جواب دیتے ہوئے بھی شرمندگی ہور ہی ہے۔ ۔ اس میں ہوئی۔ یقین کیچے بھے اس تم کی باقوں کا جواب دیتے ہوئے بھی شرمندگی ہور ہی ہے۔

اب ہم " معاشی وجوہات " کی جانب آتے ہیں۔ زاوری صاحب کا کہنا ہے کہ ہمیں نباتاتی غذا کیں ہی کھانی چا ہئیں کیونکہ ہے ستی پڑتی ہیں۔ انھوں نے اس حوالے سے بہت سے اعداد وشار بھی پیش کیے۔ اتن کیلور پر ہوتی ہیں، اتنا یہ ہوتا ہے، اتنا وہ ہوتا ہے، اتنا وہ ہوتا ہے، اتنا وہ ہوتا ہے، اتنا وہ ہوتا ہے اتن پروٹین ہوتی ہے۔ اب غدا ہی جانتا ہے کہ یہ اعداد وشار انھوں نے کہاں سے حاصل کیے ہیں۔ انھوں نے پروٹین کا ذکر کیا جو کہ ان کی شایع کردہ کتاب ہیں بھی موجود ہے۔ اس میں کہا گیا ہے کہ ایک کلولمیاتی پروٹین حاصل کرنے کے لیے آپ کو است پودے کاشت کرنے پڑتے ہیں اور استے پودوں ہیں سات کلو پروٹین ہوتی ہے، للذا ایک کلولمیاتی پروٹین ماصل کرنے دی پڑتی ہے للذا ایک کلولمیاتی پروٹین حاصل کرنے بین پڑتی ہے للذا بیا تاتی پروٹین

الحمياتى برونين سے ستى براتى ہے۔

میری سجھ بل بینیں آتا کہ یہ پروٹین کے کلوگرام سے ان کی کیا مراد ہے؟ کیا یہ
پروٹین کا ایک کلوکہنا چاہتے ہیں یا خوراک کا؟ بل ایک ڈاکٹر ہونے کے باوجود یہ بات
سجھنے سے قاصر ہوں۔لین اگراس کے بادجود بل ان کی بات سلیم کرلوں تو یہ ایبا ہی ہے
بعیے دواوردو پانچ سلیم کرلوں۔ چلو پحربھی تفتگو کو آگے چلانے کے لیے بی یہ مان لیتا ہوں
کہ دو ہزارروپے اور دو ہزارروپے ، پانچ ہزارروپے ہوتے ہیں تو پحربھی سبزی خور صفرات
کو ہمارالین گوشت خورول کا شکر گزار ہوتا چاہیے۔آپ پوچھیں کے وہ کس طرح ؟ تو وہ اس
طرح کہ آگر ہم لوگ جانوروں کو اپنی خوراک کے لیے ذی خدکرتے تو یہ جانور پانچ سات
سال مزید زندہ رہے اور اس دوران ہر جانور روزانہ چھسات سبزی خوروں کے مصے کی غذا
کما جاتا۔لہذا آپ کو ہمارا ممنون ہوتا چاہیے کہ ہماری وجہ سے آپ کی غذا کی بچت ہور ہی

مرید برآ سافوں نے بی کہا ہے کہ انسانی خوراک کی ضروریات پوری کرنے کے لیے درکارز بین کے مقابلے بی جا نوروں کے چرفے کے لیے ۱۳ گازیادہ زبین درکار بوتی ہے۔ بھے نہیں معلوم کہ بیاطلاع بھی انھیں کہاں سے فراہم ہوئی ہے۔ ای طرح کی پچھاور مٹالیس بھی دی گئی ہیں کہ ایک ٹن گوشت کی پیداوار کے لیے جتنی زبین درکار ہوتی ہے اس پر ۱۳ ٹن سبزیاں کا شت کی جا کتی ہیں اور اس سے ، سنے خاندانوں کی غذائی ضروریات پوری ہوئی ہیں وہ یہاں بھی کائی ہیں لیکن بی ہی ہوئی ہیں وہ یہاں بھی کائی ہیں لیکن بی بی بوری بی عرض کرتا جا ہوں گا کہ ہمار سے بینظریاتی سبزی خوزایک بات کو بالکل نظر انداز کردیتے ہیں اور وہ بید کہ جانور بالعوم الی زمینوں میں چرتے ہیں جو دیگر فسلوں کے لیے کارآ مدی نہیں ہوتی۔ جو پودے جانور بلعوم الی زمینوں میں چرتے ہیں جو دیگر فسلوں کے لیے کارآ مدی استعال بی نہیں ہوئے۔ جو پودے جانور البحد انسانی غذا کے طور پر استعال ہونے والی فسلوں کو ضرور کہا ستعال بی نہیں ہو سکتے ۔ جانور البحد انسانی غذا کے طور پر استعال ہونے والی فسلوں کو ضرور کھاسکتے ہیں گئی جیسے بی وہ اس مقصد کے لیے کی کھیت میں داخل ہوتے ہیں، کسان انھیں کھاسکتے ہیں گئی جیسے بی وہ اس مقصد کے لیے کی کھیت میں داخل ہوتے ہیں، کسان انھیں

فوراً باہر نکال دیتا ہے۔ کیوں کہ وہ اپنا نقصان نہیں کرنا چاہتا۔ ہاں جب ضرورت سے زیادہ
پیدا دار ہوجائے تو بعض حکومتیں ان فصلوں کو بھی چارے کے طور پر استعال کرنے کہ دہ غیر
کرتی ہیں۔ ای طرح بہت سے خانہ بدوش لوگوں کا ذریعہ معاش ہی بیہ ہوتا ہے کہ وہ غیر
مزروعہ زمینوں میں جانوروں کو چراتے ہیں۔ اور وہ پودے جو انسانی خوراک کے کام نہیں
آ کتے ، ان مویشیوں کی خوراک کے طور پر استعال ہوتے ہیں۔ اس طرح اِن لوگوں کی گزر
بر کا سامان فراہم ہوتا ہے۔ اقوام متحدہ کی ایک ربورٹ کے مطابق اس وقت قابل کاشت
ز مین کا تقریباً سامی فی صد حصہ چراگا ہوں کے طور پر استعال ہوتا ہے، تقریباً استے ہی جھے پر
فضلیں کاشت ہوتی ہیں، دس فی صد ز مین پر جنگلات ہیں جب کہ باقی ماندہ زمین غیر آباد
فضلیں کاشت ہوتی ہیں، دس فی صد زمین پر جنگلات ہیں جب کہ باقی ماندہ زمین غیر آباد
نری ہوئی ہے۔ اس غیر آباد زمین کو کیوں آباد نہ کیا جائے؟ آخر جانوروں کے جھے ک
نری ہوئی ہے۔ اس غیر آباد زمین کو کیوں آباد نہ کیا جائے؟ آخر جانوروں کے جھے ک
نریان پر قبضہ کرنے کی کیا ضرورت ہے؟ آب ان معموموں کی خوراک کیوں ختم کرنا چاہے
نریمن پر اخیس رہنے دیں، انھیں کھانے پینے دیں۔

اوراگر بالفرض، گوشت خورلوگ جانوروں کو ذی کرنا چھوڑ دیں تو کیا ہوگا، مویشیوں
کی تعداد حد سے زیادہ بڑھ جائے گی۔ میں جانتا ہوں کہ بہت سے جانوروں کولوگ گوشت
حاصل کرنے کے لیے بی پالتے ہیں اور مختلف طریقوں سے ان کی افزائش میں اضافہ کرنے
کی کوشش کرتے ہیں لیکن اس کے باوجو و فرض کریں کہ آج سے دنیا بھر کے گوشت خور سیہ
فیصلہ کر لیتے ہیں کہ کی جانور کو ذی نہیں کیا جائے گا اور مزید جانور بھی نہیں پالے جائیں مے
فیصلہ کر لیتے ہیں کہ کی جانور کو ذی نہیں کیا جائے گا اور مزید جانور بھی نہیں پالے جائیں مے
پھر بھی جانوروں کی آبادی بہت زیادہ تیزنی سے بڑھے گی۔

کیا آپ جانے ہیں کہ کیوں؟ دیکھیے، آپ کوظم ہے کہ دنیا میں انسانی آبادی میں مسلسل
اضافہ ہورہا ہے۔ بیداضافہ فیملی بلانگ کی تمام تر کوششوں کے باوجود ہورہا ہے۔ برتھ کنٹرول
کے طریقوں اور ''ہم دو، ہمارے دو'' جیسے نعروں ہے بھی اس اضافے میں کوئی کی واقع نہیں
ہورہی۔ ہماری آبادی پھر بھی بڑھ رہی ہے۔ لیکن جانوروں میں تو فیملی بلانگ بھی نہیں ہوتی۔
اس طرح جانوروں میں حمل کا دورانیہ بھی انسانوں کے مقابلے میں کم ہوتا ہے۔ ۵ ماہ یا ۲ ماہ یا ۸

ماہ۔اورمویشیوں کی شرح افزایش بھی انسانوں کے مقابلے میں قدرتی طور پرزیادہ ہوتی ہے۔ لہٰذا اگر ہم جانوروں کو ذرج کرنا مچھوڑ دیں تو چاہے ہم اضیں نہ بھی پالیں، چند دہائیوں میں ہی ہمارے لیے آبادی کے شدید مسائل پیدا ہوجا کیں گے۔انسانی آبادی کے نہیں بلکہ مویشیوں کی کثرتِ آبادی کے مسائل۔ان مسائل کوہم کس طرح حل کریں ہے؟

متعدد غذائی پہلوبھی ہیں۔ پروٹین کی بات تو انھوں نے خود بھی کی۔ اور اگر مجھے موقع ملا تو ہیں اس کی تر دید بھی کروں گالیکن میں یہاں ڈاکٹر George R. Kar کا ایک بیان پیش کرنا چاہوں گا جو میرے خیال میں صحت کے حوالے سے زاویری صاحب کے جملہ نکات کا جواب دینے کے لیے کافی ہے۔ ڈاکٹر جارج امریکہ کی پر نیورٹی آف فیکساس میں کا جواب دینے نے لیے کافی ہے۔ ڈاکٹر جارج امریکہ کی پر نیورٹی آف فیکساس میں Nutrition یعنی غذائیت کے پروفیسر ہیں۔ میں ان کا عہدہ اس لیے بتار ہا ہوں کہ آپ کو احساس ہوجائے کہ یہی لوگ غذا اور غذائیت کے حوالے سے ہونے والے فراڈ بکڑنے میں اختصاص رکھتے ہیں۔ ڈاکٹر صاحب کا کہنا ہے کہ؛

''علاج ہالغذا پر لکھنے والے تقریباً تمام مصنفین ایسے مفروضے پیش کرتے ہیں جو غیر مصدقہ ، نیم مصدقہ ، غیر ثابت شدہ ، فرضی اور دوراز کارتسم کے ہوتے ہیں۔'' میں ڈاکٹر جارج کاریہ بیان دوبارہ آپ کے سامنے پیش کرتا چا ہوں گا:

'' علاج بالغذا کے حوالے سے لکھنے والے تقریباً تمام مصنفین ایسے مفروضے پیش کرتے ہیں جوغیر مصدقہ، نیم مصدقہ، غیر ثابت شدہ، فرضی اور دُوراز کار قتم کے ہوتے ہیں۔''

میرے پاس وقت تھوڑا رہ گیا ہے۔ میں امریکہ کی کونسل برائے سائنس اور صحت کا ایک بیان بھی آپ کے سامنے پیش کرنا چاہوں گا۔ بیمض ایک بیان ہے۔ دیکھیے بیاوگ ایک بیان ہم آپ کے سامنے بیش کرنا چاہوں گا۔ بیمض بیانات ہوتے ہیں۔ جس طرح ایٹ شعبوں کے ماہرین ہیں۔ اور اس تتم کے بیانات محض بیانات ہوتے ہیں، جس طرح بیاریوں کے حوالے سے بات کی گئ تو بات سے ہے کہ ان میں بیشتر تو محض مفروضے ہیں، پھے سائنسی حقائق بھی ہیں کین جیسا کہ میں نے پہلے کہا، ان بیاریوں سے محفوظ رہا جاسکتا ہے۔

باتی با تیں مثلاً اِتنارقبداوراُتنارقبدوغیرہ تو محض چندلوگوں کے ذاتی مطالعات کے نتائج ہیں اوراس تم کے مطالعات عواد کی ایکی خصص پینداوگوں کے ذاتی مطالعات عواد فرور کیا جاتا ہے لیکن انھیں حقائق کا ورجہ حاصل نہیں ہوجاتا۔ ہاں تو بات ہورہی تھی امریکی کونسل برائے سائنس وصحت کے بیان کے بارے میں ، تو کونسل کا کہنا ہے ہے کہ ؛

''اچیم صحت کے لیے، لحمیاتی غذا ہے پر ہیز کرنا ضروری نہیں ہے۔''

اورآپ جانے ہیں کہ ہمارا موضوع بینیں ہے کہ صحت کے لیے نباتاتی غذا بہتر ہے یا کہ موضوع بیہ ہے کہ موضوع بینیں؟ ''اب میں اپ نکات کا خلاصہ بیان کرتا ہوں تا کہ زاوری صاحب کو جواب ویے میں آسانی ہو۔ میری مفتلو کے بنیاوی نکات درج ذیل تھے:

- ا) دنیا میں کوئی بھی اہم ندہب ایسانہیں جو ہرتم کی گوشت خوری ہے کلی ممانعت کا حکم
   دیتا ہو۔
- کا تطبین جیسے جغرافیائی خطوں میں آباد اسکیموز جیسے لوگوں کو جاتاتی غذائیں کوں کر فراہم کی جاسکتی ہیں، جب کفتل وحمل مزید مہلی ہوتی جاری ہے۔
- ۳) اگر ہر جان مقدی ہے تو پھر آپ پودوں کی جان کیوں لیتے ہیں؟ آخر وہ بھی تو جان دار ہیں۔
  - م) بودے بھی تکلیف محسوں کرتے ہیں۔
- ۵) اگریت شلیم کرلیا جائے کہ بودوں کے حواس کم ہوتے ہیں تو پھر بھی کیا کم حواس دالی تلوق کی جان لینا منطق طور پر درست ہے؟
- ۲) کیا ایک جائدار یعنی کسی مولیق کی جان لینا نہتر ہے یا پودوں کی صورت میں سو جانداروں کی جان لینا؟
- ے) تھوک،خون کا PH، جگر، گردوں اور لیو پروٹین وغیرہ سے متعلق ہردلیل کی تر ویدهمکن

- ہے۔ان تمام دلائل کوغلط ثابت کیا جاسکتا ہے۔
- انسانی جڑے کے دانت ہمہ خور نوعیت کے ہوتے ہیں۔ یعنی ان کے ذریعے نباتاتی اور کھیاتی دونوں طرح کی غذا کیں کھائی جاسکتی ہیں۔
- 9) اس طرح انسانی نظام مضم بھی اس طرح کا ہے جو کہ کھیاتی اور نباتاتی دونوں طرح کی غذائیں مضم کرسکتا ہے۔اور میں نے یہ بات خامروں کے حوالے سے ثابت کی ہے۔
- ابتدائی دور کا انسان گوشت خور ہی تھا۔ لبندا آپ بینہیں کہہ سکتے کہ'' گوشت خور ی
  انسان کے لیے ناجائز ہے''۔ کیوں کہانسان تو وہ بھی تھے۔
- ۱۱) جوغذا آپ کھاتے ہیں وہ آپ کے روبوں پر اثر انداز ہوتی ہے کیکن ہے کہنا قطعی طور پر غیر سائنسی ہے کہ گوشت خوری انسان کو متشد دینا دیتی ہے۔
- ۱۲) اس قتم کی باتیں کہ سبزی خوری آپ کو طاقتور بناتی ہے یا امن پند بنادی ہے یا ذہین بنادیتی ہے یا بید کہ آپ استھلیک ہوجاتے ہیں مجمض مفروضے ہیں۔
- ۱۳) سبری خور جانوروں کے مقابلے میں گوشت خور جانوروں کی حس بصارت یا قوت شامہ کا تیز ہونا یا گوشت خور جانوروں کی آواز کا براہونا سب غیر منطقی ولائل ہیں۔
- ۱۴) یه دلیل'' که نباتاتی غذاستی ہوتی ہے'' بھی غلط ثابت کر دی گئی ہے۔اییانہیں ہے۔ بعض مما لک مثلاً ہندوستان وغیرہ کی حد تک بیہ بات درست ہو سکتی ہے لیکن اگر آپ باہر جائیں تو تازہ سبزیاں انتہائی مہنگی ہیں۔
- 1۵) یہ بات کہ جانوروں کی چرا گاہوں کی وجہ سے فسلوں کے لیے زمین کی کمی ہو جاتی ہے، بالکل غلط ہے۔
- ۱۷) اگر گوشت خور حفزات گوشت کھانا چھوڑ دیں تو جانوروں کی آبادی میں ضرورت سے زیادہ اضافہ ہوجائے گا۔
- ا ڈاکٹر کار کے بیان کے مطابق ماہرینِ غذائیت کی لکھی ہوئی کتابیں بالعوم نا قابل اعتبار ہوتی ہیں۔ اور آپ کے فراہم کردہ بیش تر اعداد وشار اس فتم کی کتابوں ہے

ليے محتے ہیں۔

۱۸) کسی بھی متندطبی کتاب میں الیمی کوئی بات موجود نہیں ہے کہ گوشت خوری عموی طور پر نقصان دہ ہے یااس پر پابندی ہونی چاہیے۔

19) امریکی کونسل برائے سائنس اور صحت کا بھی یہی کہنا ہے کہ ؟

"اچھی صحت کے لیے خالص نباتاتی غذائیں استعال کرنا ضروری نہیں۔"

٢٠) دنيا كى كى بھى حكومت نے آج تك كوشت خورى پر بابندى عايدنيس كى۔

میرا خیال ہے کہ گوشت خوری کو جائز ثابت کرنے کے لیے بیسائنی اور منطق ولائل کا فی ہیں۔ اگر زاویری صاحب کو ان سے اتفاق نہیں ہے تو ہیں انھیں دعوت دوں گا کہ وہ سائنی طور پر جھے غلط ثابت کریں ، بھش تقابل یا مطالعات کی روشیٰ میں نہیں۔ اور اگر رشی ہمائنی طور پر جھے غلط ثابت کریں ، بھش تقابل یا مطالعات کی روشیٰ میں انھیں یہ نہیں کہوں گا ہمائی زاویری صاحب ان ہیں نکات کا جواب نہ وے کیس تو پھر بھی میں انھیں یہ نہیں کہوں گا کہ دہ گوشت خور کی شروع کرویں۔ کیوں کہ میں قطعاً ایک متعصب گوشت خور نہیں ہوں ، اگر وہ سبزی خور ہی رہنا چاہے ہیں تو جھے کوئی اعتراض نہیں۔ یہ ان کا اپنا انتخاب ہوگا۔ اوگوں کا اپنا اپنا ذوق ہوتا ہے۔ ہر کی کو انتخاب کا حق صاصل ہے لیکن میں بیضرور کہوں گا کہ سبزی خور حضرات جو یہ پر اپیگنڈ اکرتے رہتے ہیں کہ فلاں چیز بہتر ہے وغیرہ ، دہ یہ چھوٹ دیں ادر اس متم کی گراہ کن کتا ہیں تقیم کرنا بھی بند کردیں۔ میں اپنی گفتگو کا اختا م قرآن ویں ادر اس متم کی گراہ کن کتا ہیں تقیم کرنا بھی بند کردیں۔ میں اپنی گفتگو کا اختا م قرآن

أُدُّعُ الْى سَبِيُلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلْهُمُ بِاللَّهِ وَهُوَ بِالْحَكُمُ بِمَنُ ضَلَّ عَنُ سَبِيُلِهِ وَهُوَ اعْلَمُ بِمَنُ ضَلَّ عَنُ سَبِيُلِهِ وَهُوَ اعْلَمُ بِمَنْ ضَلَّ عَنُ سَبِيُلِهِ وَهُوَ اعْلَمُ بِالْمُهُتَدِيْنَ ٥ [النحل: ١٢٥]

"اپ رب كراسة كى طرف دعوت دو، حكمت اورعده نفيحت كے ساتھ اور لوگول سے مباحثہ كرواليے طريقے پر جو بہترين ہو۔ تمہارا رب ہى زياده بہتر جانباہے كہكون اس كى راه سے بحث كا ہواہے اوركون راوراست پر ہے۔"

### جواني خطاب

# رشمی بھائی زاوری

سب سے پہلی بات تو یہ ہے کہ یہاں سوال یہ بین ہے کہ کیا منطق ہے اور کیا غیر منطق اور نہ بی سوال انتخاب کا ہے۔ یہ تمام چیزیں اضافی ہیں، جیسا کہ میں نے اپنی گفتگو کے دوران میں بھی وضاحت کی تقی اور آپ کواس موضوع کواس تناظر میں سجھنا چاہیے۔

دورون میں اولا مصاب میں اوروا پ وال و ول وال ما حریل بھا ہے۔

اب ڈاکٹر ذاکر نائیک کی ایک بات جس کی میں، معذرت کے ساتھ قطعی تر دید کرنا

چاہوں گا وہ یہ ہے کہ '' دنیا کا کوئی ندہب گوشت خوری سے منع نہیں کرتا''۔ میں ایک ماہر

ہوں۔ میں بات کرسکتا ہوں کیوں کہ میں اس موضوع کا طالب علم ہوں، میں نے '' جین

مت' میں آیم اے کیا ہے۔ میں اپنے ندہمی نقطہ نظر سے آپ کو بتا سکتا ہوں کہ نہ صرف

مہادیر نے بلکہ ہمارے تمام چوہیں ترجھ تکروں نے تخق کے ساتھ گوشت خوری سے منع کیا

ہوں۔

دیکھیے ڈاکٹر ڈین آرنش کے بیش تر بیانات اس حقیقت پر مبنی ہیں کہ گوشت میں ضرورت سے زاید پروٹین، کولسٹرول اور Saturated Fat ہوتے ہیں للبذا ایک صحت منداور پرسکون طرز زندگی کے لیے آپ کونبا تاتی غذا کمیں استعال کرنی چاہئیں۔

ایک بات انھوں نے یہ کی کہ پود ہے بھی جاندار ہیں۔ بالکل، یہ بات نہ صرف ڈاکٹر چگریش چندر بوس خابت کر چکے ہیں بلکہ ہمارے بھگوان مہاویر نے آج سے ڈھائی ہزار برس قبل یہ کہا تھا کہ نہ صرف پود سے بلکہ ہوا، پانی، آگ اور ارضی عناصر سب جان رکھتے ہیں۔ انھوں نے یہ بیس کہا کہ اپنی زندگی برقرار رکھنے کے لیے آپ اِن جانداروں کی جان

لے سکتے ہیں۔ لیکن یہ ہے کہ وہ ایک عملی تر تھ کر سے لہذا انھوں نے کہا وہ لوگ جوترک و نیا کر کے جین متی نہیں بن سکتے ۔۔۔۔ آپ جانتے ہیں جین متی کون ہوتے ہیں۔ وہ پودوں کی جان بھی نہیں لیتے۔ وہ حیوانات، خاتات غرض کسی بھی چیز کی جان نہیں لیتے۔ وہ اپنی غذا ما نگ کر گزارا کرتے ہیں۔ جو کچھ بھی ہمارے گھروں میں پکا ہوتا ہے۔ اب ہم اس تفصیل میں نہیں جا کیں گے کہ کسی نے تو جاندار کو مارا ہوتا ہے یا یہ آپ خودا یک جاندار کی جان لینے میں نہیں جا کیں مہاویر کی تعلیمات بالکل واضح کے بعد اُسے وے دیتے ہیں۔ یہ ایک الگ کہائی ہے۔ لیکن مہاویر کی تعلیمات بالکل واضح ہیں اور وہ یہ کہ آپ نے کسی جاندار تلوق کو نفتھان نہیں پہنچاتا ، چاہے وہ حیوان ہو یا نبیا تات۔ اب جولوگ ترک و نیا نہیں کر سکتے ہتے ان کے لیے مہاویر نے کہا کہ وہ کم از کم جہاں تک ممکن ہے تل سے بچیں۔ اس نے کہا کہ اگر آپ پودے کو بھی غذا کے طور پر جہاں تک ممکن ہے تل سے بچیں۔ اس نے کہا کہ اگر آپ پودے کو بھی غذا کے طور پر استعال کرتے ہیں تو یہ بھی تشدد ہے۔ یہ بھی" نہنا" ہے لیکن اس کے بغیر چارہ نہیں، لہذا استعال کرتے ہیں تو یہ بھی تشدد ہے۔ یہ بھی" نہنا" میات کے لیے مہاویر نے بھی قدر وے ۔ یہ بھی" نہنا" میات کے ایک اس کے بغیر چارہ نہیں، لہذا استعال کرتے ہیں تو یہ بھی تشدد ہے۔ یہ بھی" نہنا" میات کے لیے مہاویر نے بھی خور وہ نہیں ، لہذا استعال کرتے ہیں تو یہ بھی تشدد ہے۔ یہ بھی" نہنا" میات کے لئے مہاور کے اس نے کہا کہ اگر آپ پودے کو بھی غذا کے طور بر استعال کرتے ہیں تو یہ بھی تشدد ہے۔ یہ بھی" نہنا" میات کے لئے مہاور کے بیات تو یہ بھی تشدد ہے۔ یہ بھی" نہنا" میات کے لئے مہاور کے ان کے مہاور کی تو ان کے دیات کے دور کی تعرب سے دیات ہے کہا کہ اگر آپ پودے کو بھی تعرب سے دیات ہے دیات ہے کہا کہ اس کہ ان کی کی خور کی کھور کے دیات ہے کہا کہ اگر آپ پودے کو بھی تصور کی خور کیات ہے کہ کو ان کے دیات ہے کہا کہ اگر آپ پودے کو بھی تو کہ کے دیات ہے کہ کہ کہ کی کے دیات ہے کہ کی کے دیات ہے کہ کی کی کہ کی کے دیات ہے کہ کی کے دیات ہے کہ کی کی کی کی کے دیات ہے کہ کی کے دیات ہے کہ کی کی کے دیات ہے کہ کی کی کی کے دیات ہے کہ کی کی کے دیات ہے کہ کی کی کو کہ کی کی کی کی کی کے دیات ہے کہ کی کی کی کو کی کی کے دیات ہے کہ کی کی کی کے دیات کی کو کی کی کو کی کی کی کو کی کے دیات کے دیات ہے کی کے

دوستو! یہ فرق بہت باریک سا ہے لیکن نہایت اہم بھی ہے۔ لہذا اسے مرنظر رکھنا ہمارے لیے ضروری ہے۔ بات یہ ہے کہ جب متبادل موجود ہوتو پھر ہمیں قطعا اپنی ساتھی محلوق کو قلق کر کے اپنی غذائیس بنانا چاہیے۔ دوسری بات پودوں کے متعلق یہ ہوئی کہ پودوں کا کوئی حصہ کا ٹ لیا جائے تو وہ دوبارہ تخلیق ہوجاتا ہے۔ ڈاکٹر ذاکر نائیک نے کہا کہ چھپکل کا کوئی حصہ کا ٹ لیا جائے تو وہ دوبارہ تخلیق ہوجاتا ہے۔ ڈاکٹر ذاکر نائیک نے کہا کہ چھپکل کی دم دالا معالمہ ایک استثنائی معالمہ ہے۔ جب کی دم بودوں میں جمیشہ ایسا ہی ہوتا ہے۔ آپ پھل تو ڑتے ہیں اور نے پھل آجاتے ہیں۔ کہ بودوں میں جمیشہ ایسا ہی ہوتا ہے۔ آپ پھل تو ڑتے ہیں اور نے پھل آجاتے ہیں۔ کہ بودوں میں جمیشہ ایسا ہوتا ہے۔ آپ پھل تو ڑتے ہیں اور نے کھل آجاتے ہیں۔ کہ بودوں میں جمیشہ ایسا ہوتا ہوتا ہوتا ہیں۔ لہذا جمیس اپنی گفتگو یہیں تک محد دو کرلئی چاہیے کیوں کہ یہ بات لامحد ود صد تک جاسکتی ہے۔

اب جہاں تک طبی نقطہ نظر کا تعلق ہے تو اس حوالے سے انھوں نے بھی کچھ باتیں کی ہیں اور اس جہاں تک طبی نقطہ نظر کا تعلق ہے ہو اس محترم میں اور اس سے قبل میں نے بھی بچھ باتیں عرض کی تھیں۔ اب میہ ہمارے قابل اور محترم حاضرین کا کام ہے کہ وہ فیصلہ کریں کہ ان کی کہی گئی باتیں درست ہیں یا جو باتیں میں نے

کی تھیں وہ درست ہیں۔جو فیصلہ سامعین کرنا جا ہیں۔

اچھا یہ بات وہ بھول ہی گئے کہ میں نے کہا تھا کہ جب ہم حیوانی غذا استعال کرتے ہیں تو ہم میں پچھ حیوانی صفات بھی پیدا ہوجاتی ہیں۔ میں یہ بات اس لیے کر رہا ہوں کہ میں نے ان کی گفتگو کا جواب دیتا ہے۔ میں معافی چا ہتا ہوں کیکن یہ ایک نفسیاتی پہلو ہے۔ آپ ایخ جواب میں اس بات کے حوالے سے ضرور گفتگو کریں۔ اب بیشتر ڈاکٹر بھی پچی سزیاں کھانے کا مشورہ دیتے ہیں۔ جہاں تک پکانے کا تعلق ہے بیش تر ڈاکٹر محت بخش غذا سزیاں کھانے کا مشورہ دیتے ہیں، صرف وہ غذا کیں اور اجناس جنسیں خام یا کی حالت میں نہیں کھانے جا مشورہ دیتے ہیں، صرف وہ غذا کیں اور اجناس جنسیں خام یا پچی حالت میں نہیں کھانے جا در ہم اٹڈین ویکی غیرین کا نفرنس کی ہر میڈنگ میں صرف پچی سبزیاں بھی کھانے کے طور پر استعال کرتے ہیں۔ کیوں کہ یہ زیادہ صحت بخش ہوتی پکی سبزیاں بھی کھانے کے طور پر استعال کرتے ہیں۔ کیوں کہ یہ زیادہ صحت بخش ہوتی

رہا کتا پوں کا سوال ، تو ڈاکٹر ذاکر نائیک کو بیر کتابیں میں نے نہیں بلکہ میرے دوست سلیجا صاحب نے دی تقیمی ۔ جنھوں نے مجھ سے رابطہ کیا تھا۔ بہر حال بیہ بات غیر اہم ہے اس سے کوئی فرق نہیں پڑتا۔

اب میں آپ کوایک بات بتانا چاہتا ہوں اور وہ یہ کہ آپ محض شور شرابا کر کے حقائق کو تبدیل نہیں کر سکتے ۔ ٹھیک ہے اگر آپ کو میرے دلائل مضبوط محسوس ہوں تو آپ ججھے واو دیں گے، اگر آپ کو فریق مخالف کے دلائل متاثر کریں تو آپ اسے واو ویں گے لیکن ججھے یقین کامل ہے کہ محض اس بات سے حقیقت تبدیل نہیں ہوگی کہ آپ کوایک بات بہت اچھی لگ رہی ہے اور آپ زور وشور سے اس کی واود سے دہیں۔

میں نے ایک کتاب کا حوالہ ویا تھا۔ یہ کتاب ڈاکٹر دیپک چوپڑا کی لکھی ہوئی ہے ڈاکٹر صاحب ایک فزیشن ہیں اورمطب بھی کرتے ہیں۔انھوں نے متعدد کتا ہیں لکھی ہیں اور ڈاکٹر ڈین آرنش کی طرح وہ بھی ایک با قاعدہ ڈاکٹر ہیں۔انھوں نے اپنی تحقیقات کی روشیٰ میں ایک نظریہ پیش کیا ہے اور وہ یہ کہ جو غذا ہم کھاتے ہیں وہ ہمارے جذبات و احساسات پر بہت زیادہ اثر انداز ہوتی ہے۔ای طرح یہ ہماری دہنی،نفسیاتی اورجسمانی نشودنما کو بھی متاثر کرتی ہے۔

آپ جانتے ہیں کہ بیش تر نفسیاتی اور ذہنی عارضوں اور پیچید گیوں کا سبب وہ لحمیاتی غذا ہوتی ہے جولوگ کھاتے ہیں ، اس لیے اس سے منع کیا گیا ہے۔

یہ بات بالکل غیر منطق ہے کہ جانو روں کو ذیج کر کے آپ سبزی خوروں کی مدد کررہے ہیں۔ ہمیں جانو روں کی آبادی کے بارے میں فکر کرنے کی ضرورت نہیں کیوں کہ اس کا انظام فطرت خود کر کتی ہے۔ لیکن ہم تو خود جانو روں کی تعداد میں اضافہ کر رہے ہیں تا کہ اضیں ذیح کر تکیں ، اسی لیے الیا ہور ہا ہے اگر ہم یوں نہ کریں تو پھر کیا ہوگا؟ آپ جنگل کی طرف دیکھیں ، وہاں ہر چیز ایک قدرتی نظام کے تحت چل رہی ہے۔ لہٰذا ہر چیز خود بی تو ازن میں آجائے گی۔ اس کے بارے میں کسی کوفکر مند ہونے کی ضرورت نہیں۔

اب جہاں تک انسانی تاریخ کا تعلق ہے، جس کا ذکر تر یویدی صاحب نے بھی کیا اور ذاکر نائیک صاحب نے بھی ہو اس کے بارے میں، میں بید کہنا چاہوں گا کہ قدیم تاریخ کے بارے میں جین مت کا ایک اپنا تناظر ہے۔ ہمارے متوثن مقدسہ میں واضح طور پر بتایا گیا ہے کہ زمانہ قبل از تاریخ کے لوگ ایک بہت بڑے درخت کے نیچ رہتے تھے اور انھیں کا نی مقدار میں نبا تاتی خوراک دستیاب ہوجاتی تھی، انھیں اپنی خوراک کے لیے شکار نہیں کرنا پڑتا تھا۔

دوستوا بقیناً میرے پاس مزید وقت موجود ہے لیکن میں ذاتی طور پرمحسوں کرتا ہوں کہ ہمیں مزید اس تم کا مباحثہ نہیں کرنا چاہیے اور حاضرین کوموقع ملنا چاہیے کہ وہ گفتگو میں شریک ہو کئیں۔سوالات وجوابات کے لیے زیادہ وقت ہونا چاہیے۔

فتكربيه

☆.....☆.....☆

## ڈاکٹر ذاکر نائیک

معزُّرْمهما تانِ گرامی، بزرگو، بھائیواور بہنو! ہیں آپ سب کود دبارہ خوش آیدید کہتا ہوں۔ السلام علیم در حمت الله ویر کا تد

میں کچھ بھی نہیں بھولا، اگر آپ کو یاد ہوتو میں نے اپنے مقررہ وقت ہے ایک منف زیادہ لیا، الہذا آپ ہے کھے کہ سکتے ہیں کہ میں بھول گیا ہوں گا۔ اگر آپ جھے پانچ کھنے بھی مزید دیں، اور آپ بیال بیٹنے کے لیے تیار ہوں تو میں بولنے کے لیے تیار ہوں، کیوں کہ وقت آپ نے ہی محدود کیا تھا۔ جھے اپنے بچاس منٹ کے لیے انتخاب کرنا تھا۔ میں تو وو کھنے مزید بولنا چا ہوں گا، بلکہ پورا دن بولنا چا ہوں گا کیوں کہ میں ایسا کرسکتا ہوں۔ میں مسلسل تقریر کرسکتا ہوں کہ خدا کا شکر ہے کہ میں گوشت خور ہوں۔

زاوری صاحب نے کہا کہ میں نے کہا تھا۔۔۔۔'' کوئی ندہب گوشت خوری ہے منع نہیں کرتا'' ۔۔۔۔۔ طالاں کہ میں نے ہرگزینیں کہا کہ۔۔۔۔'' کوئی بھی فدہب گوشت خوری ہے منع نہیں کرتا'' ، میں نے یہ کہا تھا کہ۔۔۔۔'' کوئی بھی اہم فدہب گوشت خوری کے منع نہیں کرتا'' ،۔۔۔۔ یہ گفتگور یکارڈ ہورہی ہے میں نے کہا تھا کہ ؛۔۔۔۔۔'' کوئی بھی اہم فدہب نہیں کرتا'' ،۔۔۔۔ یہ گفتگور یکارڈ ہورہی ہے میں نے کہا تھا کہ ؛۔۔۔۔۔'' اور جین مت کوئی بڑا یا اہم فدہب نہیں ہے۔ جو کتا میں آپ نے خود مجھے دی بیں ان کے مطابق جین ہندوستان کی آبادی کا ہم ، فی صد ہیں۔اعشاریہ چار فی صد ، لینی ایک فی صد بھی نہیں۔ توری و نیا کوتو جھوڑ ہے گیا آپ اے ہندوستان کی حد تک بھی ایک اہم فدہب کہ سے ہیں۔ پوری و نیا کوتو جھوڑ ہے گیا آپ اے ہندوستان کی حد تک بھی ایک اہم فدہب قرار دے سے ہیں؟

میں جین مت کے حوالے سے کی گئی باتوں کا بھی جواب دے سکتا ہوں لیکن اس پر دگرام

کے ناظم مجھے اجازت نبیں دیں گے۔ مجھے اسلام تک محدود رکھا گیا ہے۔ حالال کرآپ جائے ہیں میں تقابل ادیان کا طالب علم ہوں اور جین مت کے حوالے سے بات کرسکتا ہوں۔

ڈاکٹر رقمی بھائی زاوری نے بیجمی کہا کہ میں نے ان کی اس بات کا جواب نہیں دیا کہ سوشت کھانے سے حیوانی جبلت پیدا ہوجاتی ہے۔ میں نے جواب دیا تھا، میرا خیال ہے آپ نے سانہیں۔ میں نے بید کہا تھا کہ ہم جھٹر، بکری جیسے پر امن جانوروں کا گوشت کھاتے ہیں کیوں کہ ہم خود بھی پرامن رہنا چاہتے ہیں اور یہی وجہ ہے کہ جب میں نے گفتگو کا آ غاز کیا تو میں نے کہا کہ السلام علیم یعنی آپ سب پرسلامتی ہو۔

مزید برآن انھوں نے کہا کہ میں نے ڈاکٹر ڈین آرٹش کا ذکر نہیں کیا۔ میں انھیں چینے کرتا ہوں کہ کیا کسی بھی میڈیکل کالج کے نصاب میں ڈاکٹر آرٹش کی کتاب شامل ہے۔ میں نے کہا تھا'' متند کتاب' ، محض غذائیت کے حوالے سے کھی گئی کتاب نہیں۔ الی کتابوں کے بارے میں تو میں ڈاکٹر ولیم فی جار دس کے حوالے سے پہلے ہی عرض کرچکا ہوں کہ سائندان اور طب سے وابستہ حضرت بھی سبزی خوروں کے نظریات سے مکمل طور پر محفوظ نہیں ہیں۔ میرے الفاظ بالکل واضح ہے۔ بیٹلم طب کی کتاب نہیں ہے۔ غالبًا اس نے غذا اور غذائیت کے حوالے سے کتاب کسی ہوگی۔ ڈاکٹر ڈین آرٹش یا جو بھی موصوف کا نام ہے۔ ہوسکتا ہے وہ بہت مشہور ہوں، لیکن میں نے ان کا نام نہیں منا۔ میں بات کو الجھانہیں رہا، واضح بات کر رہا ہوں، میں ان کا نام پہلی وفعہ من رہا ہوں، البذا میں زاور کی صاحب سے کہوں گا کہ وہ چیک کریں کہ کیا ان کی کتاب علم طب موں، البذا میں زاور کی صاحب سے کہوں گا کہ وہ چیک کریں کہ کیا ان کی کتاب علم طب کی نصابی کی نصابی کتاب کے طور پر کسی کالج میں پڑھائی جارتی ہے؟ اس بات سے اس کتاب کے متند ہونے کا پہنہ بطے گا۔

انھوں نے کہا کہ ہمیں مویشیوں کے بارے میں پریشان نہیں ہونا چاہیے لیکن ہم کہاں پریشان ہوں ہے۔ پریشان ہوں گے۔ پریشان ہوں گے۔ قدرت نے انھیں بنایا ہی ای طرح ہے۔ آپ جتنے جانوروں کو ماریں گے ان کی جگہ مزید مولیثی لے لیس گے۔ اللہ تعالی نے انھیس بنایا ہے، اللہ تعالی ہی خالق ہے۔

اگر ہم شیر، چیتوں وغیرہ کو مارنا شروع کردیں تو ان کی نسل معدوم ہوجائے گی، لہذا ہم ان کا گوشت نہیں کھاتے ہیں۔ کیوں کہ خدانے انھیں ای ملاح ہیں۔ کیوں کہ خدانے انھیں ای طرح بنایا ہے۔ اگر ہم اللہ تعالیٰ کی ہدایات پر نہ چلیں تو ان کی آبادی زیادہ ہوجائے گی۔ جہاں تک بودوں کو کا نے کا تعلق ہے، لوگ کہتے ہیں کہ ..... '' اگر آپ کی بودے کا پھل تو راجی لیں تو ماں تو زندہ ہے '' ..... ای طرح مویشیوں کا معاملہ ہے کہ ہم ان کا گوشت کھاتے ہیں کہ منام کو تعلیم کر بھی لیا جائے کہ کھاتے ہیں کیوں کہ ان کی ماں تو زندہ ہے۔ لہذا اگر اس منطق کو تعلیم کر بھی لیا جائے کہ بودوں کی بقا کو خطرہ نہیں ہے تو بھرمویشیوں کی بقا کو بھی کوئی خطرہ نہیں ہے۔

مزید برآل میں کہتا ہوں کہ پر ہیز علاج ہے بہتر ہے۔ اور میں ڈاکٹر آرٹش کی اس۔
بات ہے بھی پورا انفاق کرتا ہوں کہ بعض بیار یوں کے لیے سزیاں مفید ہیں۔ میں بھی
کی کہتا ہوں، میں نے کب کہا کہ ایبانہیں ہے۔ ہمارا موضوع یہ نہیں ہے کہ کون می غذا
صحت کے لیے بہتر ہے؟ بلکہ بات تو اس حوالے ہے ہور بی ہے کہ گوشت کھانا جائز ہے یا
ناجائز؟

اور شل ایک ڈاکٹر ہونے کی حیثیت سے چینئی کرتا ہوں کہ کوئی متند طبی کتاب ایکی دکھادیں جو گوشت پر پابندی لگاتی ہو۔ وہ کتابیں تیل جو رشیع فاؤنڈیشن یا انڈین ویکی نیرین کا گھریس والے بانٹ رہے ہیں۔ کیوں کہ ان کتابوں ہیں ایک با تیں موجوو ہیں جو کہ فیر مصدقہ، نیم مصدقہ یا فیر ٹابت شدہ ہیں۔ پھر یہ کہ اسلام کا ایک طریقہ کا رہے جو کہ فیر مصدقہ، نیم مصدقہ یا فیر ٹابت شدہ ہیں۔ پھر یہ کہ اسلام کا ایک طریقہ کا رہے جو کہ '' پر ہیز علان سے بہتر ہے'' کے اصول کے مطابق ہے اور بہت سے سوالوں کا جواب بھی فراہم کر دیتا ہے۔ جب ہم کی جانور کو ذرج کرنا چاہیں تو با قاعدہ'' ذہیجہ'' کرتے ہیں۔ ہم گلے کی تمام رکیس کا ٹ دیتے ہیں لیکن ریڑھ کی ہڈی کو نقصان نہیں پہنچاتے۔

ہیں۔ ہم گلے کی تمام رکیس کا ٹ دیتے ہیں لیکن ریڑھ کی ہڈی کو نقصان نہیں پہنچا اور تمام رکیس سانس کی نالی اب ہوتا یہ ہے کہ جب ریڑھ کی ہڈی کو نقصان نہیں پہنچا اور تمام رکیس سانس کی نالی مسیت کا ٹ دی جاتی ہیں تو دل کچھ ویر تک دھڑ کتا رہتا ہے۔ اور یوں دل جم کا تمام مسیت کا ٹ دی جاتی ہیں تو دل کچھ ویر تک دھڑ کتا رہتا ہے۔ اور یوں دل جم کا تمام خون با ہر نکال دیتا ہے۔

خون جراثیم وغیرہ کے لیے ایک بہت اچھا واسطہ ہوتا ہے۔ اگر جانور کو اس طریقے

سے ذرئے کیا جائے تو بہت ی بیاریاں جوخون کے ذریعے نتقل ہوتی ہیں اور جن کا آپ نے نام بھی لیا، اُن سے محفوظ رہا جاسکتا ہے، گوشت نبتاً زیادہ عرصے تک محفوظ رہتا ہے، اگر آپ جانورکواسلامی طریقے سے ذرئے کریں۔لیکن بعض لوگ کہتے ہیں کہ بیاتو بے رحمی ہے۔ تم لوگ اتنی بے رحمی سے مارتے ہو۔ جانور تکلیف دہ موت مرتا ہے۔

والال کہ جب ہم اسلای طریقے سے جانور کو ذرئے کرتے ہیں تو تمام رکیں کث جانے کی وجہ سے تکلیف کا احساس ختم ہوجاتا ہے۔ کیول کہ اعساب کی وجہ سے ہم تکلیف نہیں ہوتی بلکہ خون تیزی سے تکلنے کی وجہ تکلیف نہیں ہوتی بلکہ خون تیزی سے تکلنے کی وجہ سے اس کا جسم اچھلتا ہے ۔ جانور تکلیف کی مشدت سے نہیں مرتا بلکہ وہ ایک غیر تکلیف دہ موت مرتا ہے۔ ایک تو اسلام ذیجہ کے ذریعے خون سے نظل ہونے والی بیار یول کا سد باب کردیتا ہے۔ دوسرا آپ کیا میں ہوگا کہ بعض مما لک میں جانوروں کو کچھ ہارمون دیے جاتے ہیں تاکہ وہ موٹے تازے ہوجا کیل اور جانور پالنے والے لوگوں کو ان کی زیادہ سے زیادہ قیمت بل سکے۔ اس کا ذکر زاوری صاحب نے بھی کیا لیکن اس ہارمون کا نام نہیں بتایا۔ اسے Diacecerol کے بین اس ہارمون کا نام نہیں بتایا۔ اسے Beserol کتے ہیں۔ اسلام نے اس کام کو بھی قطعی حرام قرار دیا ہے۔ یہ ہارمون جانور کے جسم میں داخل کرنے کے بعد اگر آپ درست طریقے سے ذبحہ کریں تو بھی یہ جانور کے جسم میں داخل کرنے کے بعد اگر آپ درست طریقے سے ذبحہ کریں تو بھی یہ جانور کی میں وانور حرام ہی رہیں گے۔ طال نہیں ہوں گے۔

لہذا اگر مویشیوں کو یہ ہارمون ویے جاتے ہیں یا انھیں غیر نباتاتی غذا کھلائی جاتی ہے تو ان مویشیوں کا گوشت کھانا ہمارے لیے جائز نہیں۔ مزید برآں اگر حفظانِ صحت کے اصولوں کا خیال رکھا جائے اور گوشت کوضیح طریقے سے پکایا جائے تو ڈاکٹر زاویری نے جن بیاریوں کا ذکر کیا ہے، ان میں سے بیش تر کا امکان ختم ہوجاتا ہے۔

غیر نباتاتی غذاؤں میں سے جوغذاسب سے خطرناک ہے اور عام طور پر کھائی بھی جاتی ہے وہ حنزیو کا گوشت ہے۔ یہ ۷ سے زاید مختلف بھاریوں کا باعث بن سکتا ہے۔ اگر آپ لحم حنزیو کھاتے ہیں تو آپ کو ۷ کے بھاریوں میں سے کوئی بھی بھاری لگ سکتی ہے۔ ان بیاریوں بیل امراض قلب بھی شامل ہیں جیسا کہ زاوری صاحب نے کہا؟
کیوں کہ سورکا گوشت انسانی جسم بیل پیٹے نہیں بلکہ چر بی بنا تا ہے۔ یہ چر بی شریانوں کی دیواروں پر جم جاتی ہے اور Arthersclerosis اور Tension وغیرہ کا سبب بنتی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ قرآن مجید میں چارمقامات پر محنزیو کے گوشت کو حرام قرارویا عمیا ہے۔

فرمایا حمیاہے:

إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةَ وَاللَّمَ وَلَحْمَ الْخِنْزِيْرِ وَمَآ اُهِلَّ بِهِ لِغَيْرِ اللَّهِ ع [البقره: ٢١٧٣]

"الله كى طرف سے اگر كوئى بابندى تم پر بے تو ده يہ بے كه مردار نه كھا وَ،خون سے اور سور كوئى الله كے سوا سے اور سور كوئى الى چيز نه كھا وَجس پر الله كے سوا كى كانام ليا كيا ہو۔"

حُرِّمَتُ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةُ وَالدَّمُ وَلَحُمُ الْخَنْوِيْرِ وَمَآ أُهِلَّ لِغَيْرِ اللَّهِ بِهِ وَالْمُنْخَنِقَةُ وَالْمَوْقُوْذَةُ وَالْمُتَوَدِّيَةُ وَالْتَطِيْحَةُ وَمَاۤ اكَلَ السَّبُعُ اِلَّا مَا ذَكَيْتُمُ وَمَا ذُبِحَ عَلَى النَّصُبِ وَآنُ تَسُتَقُسِمُواْ بِٱلْاَزُلَامِ ٥

[المائدة: ٢٣]

'' تم پرحرام کیا گیا مردار، خون، سور کا گوشت، وہ جانور جوخدا کے سواکسی اور نام پر ذن کیا گیا موہ وہ جو گلا گفٹ کر، یا چوٹ کھا کر، بلندی سے گرکر، یا ظرکھا کرم گیا ہو، یا جھے کسی درندے نے پھاڑا ہو، سوائے اس کے جھے تم نے زندہ پاکر ذن کرلیا اور وہ جو کسی آستانے پر ذن کیا گیا ہو۔ نیز یہ بھی تمہارے لیے ناجا تزیمے کہ پانسوں کے ذریعہ سے اپنی قسمت معلوم کرو۔''
یا جا تزیمے کہ پانسوں کے ذریعہ سے اپنی قسمت معلوم کرو۔''

[النحل: ١١٥]

"الله في جو يجيم برحرام كيا ب وه بمردار اورخون اورسور كا كوشت اوروه

جانورجس پرالله کے سواکسی اور کا نام لیا گیا ہو۔''

چوں کہ سور کے گوشت کو حرام کیا گیا ہے، اس لیے ہم اس سے دور رہتے ہیں اور یوں اس کے گوشت کے ذریعہ سیلنے والی بھاریوں سے محفوظ رہتے ہیں۔

قرآن مجيد من ارشاد بارى تعالى ب:

كُلُوا مِنُ طَيِّبْتِ مَا رَزَقُنْكُمُ وَلَا تَطُغُوا فِيْهِ فَيَحِلَّ عَلَيْكُمُ غَضَبِيُ وَمَنْ يَحُلِلُ عَلَيْكُمُ غَضَبِيُ وَمَنْ يَحُلِلُ عَلَيْكُمُ غَضَبِي وَمَنْ يَحْلِلُ عَلَيْهِ خَضَبِي فَقَدْ هَوْى ٥ [طلا: ٨١]

و ما د مارا دیا موا پاک رزق اوراے کھا کرسرکٹی نہ کرو، ورندتم پرمیراغضب ٹوٹ پڑے گا اور جس پرمیراغضب ٹوٹا وہ پھر گرکر ہی رہا۔"

جن باریوں کا ذکر زاور کی صاحب نے کیا، ان میں سے بیش تر افراط اور زیادتی کا نتیجہ ہوتی ہیں۔ اگر نبا تاتی غذا بھی ضرورت سے زیادہ کھائی جائے تو دہ بھی نقصان دہ ثابت ہوگتی ہے۔ میں ایک ڈاکٹر ہوں اور میں کوئی نظریاتی یا شدت پند گوشت خور بھی نہیں ہوں۔ لبندا میں آپ کو یہ بتا تا ہوں کہ اگر آپ ضرورت سے زیادہ خوراک سے پر ہیز کریں گے تو بیش تر بیاریوں سے بھی محقوظ رہیں گے۔ اگر آپ اسلامی ہدایات کی پابندی کریں گے، جانور کو اسلامی طریقے سے ذریح کریں گے، جانور کا خون پوری طرح نظنے دیں گے، مویشیوں کو ہارمون دینے سے اجتناب کریں گے، غذا کو حفظان صحت کے اصولوں کے مطابق اجھے طریقے سے پہر کریں گے، سور کے گوشت سے دور رہیں گے اور ضرورت سے مطابق اجھے طریقے سے پہر کریں گے ،سور کے گوشت سے دور رہیں گے اور ضرورت سے خوظ رہیں گے۔ اس بات سے بیش تر دلائل کا جواب بل جا تا ہے۔

کچھ با تیں رہ گئیں ہیں لیکن سوالات کے وقعے کے دوران اگر وقت کافی ہوا اور آپ
نے ان کے بارے میں سوالات ہو چھے تو میں جواب دوں گا۔ آپ کوعلم ہے بیلوگ صحت
بخش غذا کا ذکر کر رہے ہیں اور اس حوالے سے مختلف مطالعات و تجربات کا ذکر کر رہے
ہیں۔ میں صرف ان چیز وں کے بارے میں بات کر رہا ہوں۔ ڈاکٹر ولیم کے مطابق ، سیجی
کوئی بہت مشہور صاحب ہوں مے ، سنری خوری سے انسان کی عمر چھ سال بڑھ جاتی ہے۔

یعن اگر آپ لحمیاتی غذا کی بجائے سنریاتی غذا استعال کریں گے تو چھ سال زیادہ زندہ رہیں گے۔ بیکیا ہے؟ مفروضے بحض مفروضے۔

اگرآپ تجزیہ کرنا چاہیں، تواس حوالے سے پچھاعداد وشارا کھنے کے گئے تھے۔ بیان
لوگوں کے بارے ہیں تھے جنھوں نے ۱۹۰ سال سے زیادہ عمر پائی۔ بداعداد وشار ۱۹۳۲ء
اور ۱۹۵۲ء کے درمیان جمع کیے گئے۔ اور ان اعداد وشار کی روشیٰ میں Osegares نائی ایک شخص نے ایک کتاب کھی، جس کا نام ہے'' Living to be Hundered ''۔
ایسے بارہ سولوگ تھے جنھوں نے سوسال سے زیادہ عمر پائی، اور یہ کیوں کر ممکن ہوا؟ ہمر بات
ایسے بارہ سولوگ تھے جنھوں نے سوسال سے زیادہ عمر پائی، اور یہ کیوں کر ممکن ہوا؟ ہمر بات
بتائی گئی ہے۔ اس کتاب میں ہر تفصیل موجود ہے۔ ان کی غذا کے بارے میں بھی بتایا گیا
ہے۔ کیا آپ جانتے ہیں کہ ان ۱۹۰۰ لوگوں میں کتنے سنری خور تھے؟ ذرا اندازہ لگا تیں۔
جاری ہاں، صرف چارلوگ۔ اور بدسروے سنری خوری یا گوشت خوری کے حوالے سے خہیں کیا گیا تھا۔ سروے کی وجو ہات محتقد تھیں۔ لیکن غذا کے بارے میں معلو مات موجود تھیں اور یہ مطو مات موجود تھیں اور یہ مطالعات' نہیں بلکہ'' خواکن'' ہیں۔

بیل سال کے مرمے کے دوران میں جولوگ ایک سو برس سے زیادہ عمر تک زندہ رہان میں سے مرف چارلوگ سزی خور تھے۔

کیا آپ لوگ جانے ہیں کہ ' الکحل' کیا ہوتی ہے؟ یہ کمیاتی شے ہے یا جاتاتی؟
''الکحل' ایک نباتاتی خوراک ہے۔ کیوں کہ مجلوں کے رس سے بنائی جاتی ہو ادر صرف
''الکحل' کی وجہ سے ہونے والی بھاریاں تمام کھیاتی غذا وں سے ہونے والی بھاریوں کی مجموعی تعداو ہے بھی بہت زیادہ ہیں۔ صرف ایک نباتاتی غذا سے۔ تو کیا الکحل کی وجہ سے مجمعے یہ مطالبہ کرنا جا ہے کہ تمام نباتاتی غذاوں پر پابندی لگادی جائے؟

آج سائندان اس بات پرمتنق میں اور زاویری صاحب بھی اس بات سے اتفاق کریں کے کہ اموات کی سب سے اہم وجہ' آلکھل'' ہے۔ لبذا میں بینیس کہتا کہ تمام نباتاتی غذاؤں پر پابندی لگادی جائے بلکہ میں وہی کہتا ہوں جوقر آن مجید کہتا ہے:

يَاتُهُا الَّذِيْنَ امَّنُوا إِنَّمَا الْحَمْرُ وَالْمَيْسِرٌ وَالْانْصَابُ وَالْازْلَامُ رِجْسٌ

مِّنُ عَمَلِ الشَّيْطُنِ فَاجْتَبِهُوهُ لَعَلَّكُمْ تُفَلِحُونَ 0 [المائدة: ٩٠]

" ال لوگوجوا يمان لائے ہو، يرشراب اور جوا اور يرآ ستانے اور پانے، ير
سب گندے اور شيطانی کام بيں۔ ان سے پر بيز کرو، اميد ہے كہم بيں فلاح
نفيب ہوگى۔''

الکمل یا شراب بیناایک شیطانی عمل ہے، لہذا اس سے اجتناب کرنا جاہے۔ میں صرف شراب سے منع کرتا ہوں، تمام نباتاتی غذاؤں سے نہیں۔ ای طرح دوسرے نمبر پر تمبا کوفوق ہے۔ تمبا کو بحمیاتی شے ہے یا جاتاتی ؟ کیا آپ شراب کے نقصانات سے فیج کئے ہیں؟ صرف ایک ہی صورت میں، یعنی ان جین کیا آپ تمبا کو کے نقصان سے فیج کئے ہیں؟ صرف ایک ہی صورت میں، یعنی ان چیز دل سے اجتناب کر کے، اگر لوگ اجتناب نہیں کرتے تو پھر پابندی کا مرحل آتا ہے۔ لہذا شراب کوحرام کردیا گیا۔

تقریباً چارسومسلمان علائے کرام تمباکونوشی کے خلاف بھی فقی دے چکے ہیں۔ تمباکونوش پر پابندی لگادی گئی کیوں کہ بچاؤ کی کوئی صورت نہیں ہے۔ آپ نے '' کیسری دال'' کے بارے ہیں سناہے؟ ہندوستان کی حکومت نے اس پر پابندی لگادی ہے۔ کیوں کہ اس کی وجہ سے Spastic Paraplegia نامی بیاری ہوجاتی ہے جو کہ موت کا سبب بھی بن سکتی ہے۔

اس طرح متعدد حکومتوں نے شراب پر پابندی لگادی ہے۔ حکومت سعودی عرب اور دیگر کئی مما لک نے پابندی لگائی ہوئی ہے۔ ہندوستان کی کئی ریاستوں ہیں بھی شراب نوشی پر پابندی ہے۔ سنگا پور ہیں عوامی مقامات، دفاتر ہیں اور دورانِ سنر تمبا کو نوشی کرتا جرم ہے۔ ہندوستان کی حکومت نے کیسری دال پر پابندی لگادی۔ اگر کسی چیز کے نفسانات سے بچاؤ کی کوئی صورت نہ ہوتو پھراس پر پابندی لگائی جاتی ہے۔ جہاں تک میراعلم ہے میں کسی ایک بھی الی حکومت کے بارے میں نہیں جانیا جس نے تمام کمیاتی میراعلم ہے میں کسی ایک بھی الی حکومت کے بارے میں نہیں جانیا جس نے تمام کمیاتی غذاؤں پر بلا استثنا پابندی لگادی ہو۔ بال کسی مخصوص چیز پر پابندی ہوگئی صورت نہیں ہوتی تو سعودی عرب میں سور کے گوشت پر پابندی ہے۔ جب بچاؤ کی کوئی صورت نہیں ہوتی تو سعودی عرب میں سور کے گوشت پر پابندی ہے۔ جب بچاؤ کی کوئی صورت نہیں ہوتی تو

آپ يابندي لگادية بير-

اور ہمارے مباحثے کا موضوع یہ بیس تھا کہ ؟ ' سبزی خوری بہتر ہے یا گوشت خوری '' بلکہ یہ تھا کہ '' بلکہ یہ تھا کہ ' ' بلکہ یہ تھا کہ '' گوشت خوری جا تز ہے یا ناجا تز ؟ ' اور میں نے بیس نکات کی ایک فہرست پیش کی تھی اور میں یہ کہرستا ہوں کہ رشی بھائی زاویری نے اپنی گفتگو پانچ منٹ پہلے ہی ختم کردی تا کہ انھیں ان نکات کا جواب نہ وینا پڑے۔ جھے اگر آپ ایک گھنٹہ بھی مزید ویں گئتگو کروں گا۔ متعدد پودے ایسے ہیں جو کہ زہر ملے ہیں، دھتورا ایک پودا ہے اور زہر یلا ہے۔ اس مسئلے کاحل کیا ہے، یہی کہ ان چیز وں سے دور رہا جائے۔ احتیاط کی جائے۔

پانی بے شار بیار یوں کو پھیلانے کا ذراید بنآ ہے۔ بیضہ، ٹائیفائیڈ وغیرہ۔اس میں گئ طرح کے جراثیم اور بیٹیر یا ہوسکتے ہیں۔ میں آپ کو بہت سے نقصانات بتاسکتا ہوں جو کہ یانی کی وجہ سے ہوسکتے ہیں۔ تو آپ کیا کریں مے؟ کیا پانی پر پابندی لگادیں مے؟ نہیں، بلکہ آپ ان نقصانات سے بچاؤ کی کوشش کریں مے۔ آپ پانی صاف کریں گے تا کہ ان بیاریوں سے فی سکیں۔

ای طرح کیا آپ دودھ کے بارے میں جانے ہیں، دودھ بھی بہت ی بیاریوں کا سبب بن سکتا ہے۔ میں آپ کوان بیاریوں کی ایک طویل فہرست سنا سکتا ہوں۔ سوآپ کیا کرتے ہیں؟ نہیں بلکہ آپ اے جراثیم سے پاک کرتے ہیں، پیچر ائز کرتے ہیں، آپ دودھ کو ناجا کز قرار نہیں وے دیے۔ کیوں کہ بیا تی طبی رویہ بیچر ائز کرتے ہیں، آپ دودھ کو ناجا کز قرار نہیں وے دیے۔ کیوں کہ بیا تی۔ طبی رویہ بین ہوگا۔ یہاں میں اس بحث میں نہیں پڑوں گا کہ دودھ نبا تاتی غذا ہے یا لحمیاتی۔ لہذا نتیجہ بین لکا کہ آگر نقصانات سے بچاؤمکن نہ ہوتو آپ پابندی لگاتے ہیں، میں نے متعدد وجو ہات بیان کی تھیں، جن کا کوئی جواب زاوری صاحب نے نہیں دیا، جن کی وجہ سے دنیا کی کی حکومت نے یا دنیا کے کی اہم فد ہب نے آئ تک تک گوشت خوری پر عام پابندی نہیں کی گری وجہ ہے کہ میں یہ کہ سکتا ہوں کہ؛

" والموشت خوری انسان کے لیے جائز ہے۔"

فاضل مقرر کی گفتگو کا جواب دیتے ہوئے اگر میں نے سبزی خور حفرات کے جذبات کو میں پنچائی ہوتو اس کے لیے میں خلوص دل سے معذرت خواہ ہوں، میں اپنی گفتگو کا اختیام قرآن مجید کی اس آیت پر کرنا جا ہوں گا۔ وَقُلُ جَآءَ الْحَقُّ وَزَهَقَ الْبَاطِلُ إِنَّ الْبَاطِلُ كَانَ زَهُوْقًا ٥

[بنی اسرائیل: ۸۱]
"اوراعلان کردوکہ؛ حق آ میااور باطل مث میا، باطل تو مٹنے بی والا ہے۔"

\*\* اوراعلان کردوکہ؛ حق آ میااور باطل مث میا، باطل تو مٹنے بی والا ہے۔"

www.KitaboSunnat.com

حصه دوم سوالات وجوابات www.KitaboSunnat.com

www.KitaboSunnat.com

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتب

سوال منهبوا: ..... محرم مهمان خصوص اور زاویری ساخب، میرا سوال بدے که آپ نے مختلف زاویوں سے اس موضوع پر گفتگو کی کم گوشت خوری انسان کے لیے ممنوع ہے اور آپ نے مہاویر کی بات کی کہ انھوں نے جانوروں کو مارنے اور اپنی خوش کے لیے دوسروں کی زندگی لینے سے منع کیا ہے۔ براہ مہر بانی مجھے یہ بتا ئیں کد کیا آپ کے بھگوان مباویر نے بیکہا ہے کہ آ پ سبزیاں کھاسکتے ہیں؟ میرا مطلب ہے وہ خودتو کھل اور سبزیاں تور كرنبيں كھاتے تھے۔ وہ ايك ورخت كے ينچے بيٹے رہے تھے اور ورخت سے توث كر گرنے والے پھل ہی ان کی غذا تھے۔ آپ بیروضاحت کیجیے کہ جین مت کا نقطہ نظر کیا ہے؟ رشى بھائى زاوىرى: ..... بىن آپ كا سوال سجھ كيا ہوں اور جواب عرض كرتا ہوں۔ دیکھیے بات بیہے کہ، جبیا کہ میں نے پہلے بھی عرض کیا، بھگوان مہاور نے کہاہے کہ بودے بھی جاندار ہوتے ہیں۔ لہذا جین مت کے متونِ مقدسہ کی رُو سے ایک جین متی کے لیے سزی خوری بھی ممنوع ہے۔ لیکن مجبور یوں کی وجہ سے برخص جین متی نہیں بن سکا۔ای لیے مہاور نے کہا کہ کم از کم غیر ضروری ہلاکت تو ندکی جائے لینی جانوروں کی جان تو ندلی جائے۔ایک اجین متی کوم ی پودے کی جان لینے کی بھی اجازت نہیں دی گئے۔

سوال خمبو ۲: ..... مراسوال بیہ کدایک ویکی فیرین سوسائی کی جانب سے متعدد کتا بچ تفتیم کیے گئے ہیں۔ ان میں قرآن مجید کی سورہ جج سے بیآ یت پیش کی گئی ہے کہ است دکتا ہے گئے ہیں۔ ان میں اور نہ خون، گراہے تہارا تقویٰ پہنچتا ہے۔ " ...... اور اس آیت سے بیٹا بت کیا جارہا ہے کہ اسلام گوشت خوری کے خلاف ہے۔ ان میں قرآن وحدیث سے جانوروں کے حق میں متعدد دیگر حوالے بھی موجود ہیں، آپ کا اس بارے میں کیا خیال ہے؟

قاكثر ذاكر تائيك :.... مين اس بهن كاشكريدادا كرتا بون كون كدانهون في ايك برا بنيادى نوعيت كاسوال بوجها ب متعدد تنظيين اليالثر يرتقسيم كررى بين جن مين قرآن و حديث كحوال سے بيد بات ثابت كرنے كى كوشش كى جاتى ہے، اسلام كوشت خورى

کے خلاف ہے اور مسانون کو گوشت خوری نہیں کرنی چاہیے۔ اور اس مباحث کی وجہ آغاز بھی یہی بات بن تھی۔ میں نے اس حوالے سے بات نہیں کی، کیوں کہ جھے ذہبی مباحث سے بر ہیز کرنے کو کہا گیا تھا۔ لیکن اب چوں کہ جھے سے سوال پوچھا گیا ہے، لہذا جھے جواب بھی دینا ہوگا۔

یہ کتا بچہ مجھے دھن راج سلیچا صاحب نے دیا تھا۔ اس کتا بچے میں قر آ نِ مجید کی ایک آیت کا حوالہ دیا گیا ہے۔ کتا بچے میں تو حوالہ بچھ غلط چھپا ہے، لیکن دراصل میر آ نِ مجید کی ہائیسویں سورۃ لیعنی سورۂ جج کی بنتیسویں آیت ہے۔ اس آیت میں فر مایا گیا ہے: لَنُ یَّنَالَ اللَّهَ لُهُومُ مُهَا وَلَا دِمَاۤ وُهَا وَلْكِنُ یَّنَالُهُ التَّقُوٰی مِنْكُمُ ط

[الحج: ٣٧]

''نہ ان کے گوشت اللہ کو پہنچتے ہیں نہ خون ،گراسے تمہارا تقویٰ پنچتا ہے۔''
میں اس بات سے پوراپوراا تفاق کرتا ہوں۔ اس آیت میں بتایا جارہا ہے کہ اسلام میں
قربانی کا تصور بعض دیگر ندا ہب کی طرح نہیں ہے۔ پچھے ندا ہب کا خیال ہے کہ خدا کو زندہ
رہنے کے لیے گوشت اور خون کی ضرورت ہوتی ہے۔ لیکن سے آیت بتاتی ہے کہ جب آپ
قربانی کرتے ہیں تو جانور کا خون یا گوشت اللہ تعالیٰ تک نہیں پہنچتا بلکہ آپ کی نیت ، آپ کا
تقویٰ اور وہ تدین جس کے تحت آپ قربانی کرتے ہیں، وہی اللہ تعالیٰ تک چینچتے ہیں۔ اور
کی وجہ ہے کہ جب ہم عیرالفعیٰ کے موقع پر قربانی کرتے ہیں تو گوشت کا کم از کم ایک تہائی
حصہ غریب، ضرورت مندلوگوں کو ویتے ہیں، ایک تہائی رشتہ داروں اور دوستوں کو دیتے ہیں۔ اور اور ایک تہائی ایک تہائی اور کی اللہ کا حصہ' نہیں رکھا جا تا۔

قرآن مجيد من ارشاد موتاب:

قُلُ اَغَيْرَ اللَّهِ اَتَّخِذُ وَلِيًّا فَاطِرِ السَّمْوٰتِ وَالْاَرْضِ وَهُوَ يُطُعِمُ وَلَا يُطُعَمُونَ يُطُعَمُونَ

" كبو، الله كوچيوژ كركيا بيل كسى اوركوا پناسر پرست بنالوں؟ اس خدا كوچيوژ كر

جوز مین وآسان کا خالق ہے، اور جوروزی دیتا ہے، روزی لیتانہیں ہے؟''
یہ آیت واضح طور پر بتاتی ہے کہ اللہ تعالی ہر کسی کورزق فراہم کرنے والا ہے۔ وہ خود
کھانے پینے کی ضرورت سے پاک ہے۔ اس آیت کا مطلب بالکل واضح ہے کہ جب آپ
قربانی کرتے ہیں تو اللہ تعالی آپ کی نیت کو دیکھتا ہے، اسے قربان کیے جانے والے جانور
کے گوشت اور خون کی کوئی ضرورت نہیں ہوتی۔ اسی طرح ایک حوالہ اور ہے۔ حوالے تو خیر
کئی ہیں لیکن اگر ہیں ہرایک کا جواب دوں تو تقریباً ایک گھنٹہ لگ جائے گا۔ البذا میں صرف
ایک حوالے کا ذکر کروں گا۔

سورهٔ بقره میں ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

وَإِذَا تَوَلَّى سَعٰى فِي الْاَرُضِ لِيُفُسِدَ فِيُهَا وَيُهُلِكَ الْحَرُكَ وَالنَّسُلَ وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ الْفَسَادَ ٥ [البقره: ٢٠٥]

'' جب وہ پلٹتا ہے تو زمین میں اس کی ساری دوڑ دھوپ اس لیے ہوتی ہے کہ قساد پھیلا ہے ، کھیتوں کو غارت کرے اورنسل (انسانی) کو تباہ کرے۔ حالاں کہ اللہ نساد کو ہرگز پیندنہیں کرتا۔''

اس آیت کا حوالہ دینے کے بعد پنچ لکھا گیا ہے ..... '' لہذا آپ کو گوشت خوری سے پر ہیز کرنا چاہیے۔'' بیدان کی اپنی تعبیر ہے۔ ترجمہ بھی درست نہیں کیا گیا، لیکن بہر حال اگر آپ آیت کو اس کے سیاق وسباق میں دیکھیں تو اس کا مطلب بیہ ہے کہ وہ لوگ فسادی ہیں جوز مین میں فساو بر پاکرتے ہیں اور فعملوں کو خراب کرتے ہیں۔مویشیوں کو یانسل انسانی کو تباہ کرتے ہیں۔ یہاں ذکر خوراک کے ذرئے کرنے کا نہیں بلکہ تباہ کرنے کا ہے۔ اور اللہ ایسے فساد یوں کو پندنہیں کرتا۔

لہذا اگر آپ محض فساد کی نیت ہے کسی جانور کو قبل کرتے ہیں یا کوئی پودا ہی اکھاڑتے ہیں تو آپ غلط کرتے ہیں اور اللہ اسے پسندنہیں کرتا۔ اگر آپ یہ کہیں کہ نہیں جناب اس سے حصول خوراک کے لیے جانور کو مارنے کی بھی ممانعت ثابت ہوتی ہے تو میں یہ کہوں گا کہ جناب اس آیت میں تونصلوں کا بھی ذکر ہے۔

ید دلیل دینے کا انہائی غلط طریقہ ہے۔ اپنی بات کا تجزید تو یدلوگ کرتے ہی نہیں۔
اس آیت میں فسلوں کا لیمی نبا تات کا بھی ذکر ہے۔ اگر آپ اس آیت ہے گوشت خوری
کی ممانعت ثابت کرنے کی کوشش کریں گے تو سبزی خوری کی ممانعت بھی ثابت ہوگ۔
حالاں کہ اصل یہ ہے کہ اس آیت میں سبزی خوری ہے منع کیا گیا اور نہ ہی گوشت خوری
ہے، جن چیزوں ہے اللہ تعالی نے منع فرمایا ہے، ان کا ذکر قرآن مجید میں موجود ہے۔ باتی
چیزوں کے بارے میں اللہ تبارک وتعالی کا ارشاد ہے:

يْمَايُهَا النَّاسُ كُلُوا مِمَّا فِي الْأَرْضِ حَلْلًا طَيِبًا وَّلَا تَتَبِعُوا خُطُواتِ الشَّيُطنِ إِنَّهُ لَكُمُ عَدُوَّ مُبِينٌ ٥ [البقره: ١٦٨]

''اے لوگو! زمین میں جو حلال ادر پاکیزہ چیزیں ہیں انھیں کھا دَاور شیطان کے بنائے ہوئے راستوں پر نہ چلو، وہ تمہارا کھلا دشمن ہے۔''

جہاں تک جانوروں کے ساتھ سلوک کا تعلق ہے، احادیث مبارکہ میں ہمیں اس حوالے سے متعدد ہدایات ملتی ہیں۔ بخاری شریف کی ایک حدیث کامفہوم ہے:

"ایک محص نے پیاسے کتے کو پانی پلایا۔"رسول اللہ کے نے فرمایا" اس محض کو اس کام کا اجر ملے گا۔" صحابہ نے عرض کی کہ یا رسول اللہ کے " کیا ایک پیاسے کتے کو پانی پلانے پر بھی اجرماتا ہے۔" رسول اللہ کے نے فرمایا کہ اس ابود کے ساتھ نیکی کرنا بھی موجب اجروثواب ہے۔"

ذرا تصور کیجے، آج سے چودہ سو برس پہلے، وہ دور جے دور جا ہلیت کہا جاتا ہے،
جب انسانوں کے ساتھ بھی جانوروں والاسلوک ہوتا تھا۔ اس وقت ہمارے پیغیر جناب
محم مصطفیٰ کی نے جانوروں کے حقوق کی نشان دہی فرمائی۔ آپ کی نے جانوروں پرایک خاص حدسے زیادہ بوجھ لادنے سے منع فرمایا۔ آج ہندوستان میں ایک بیلوں کی جوڑی ۔ کے لیے ۵۰۰ کلوگرام کی حدمقرر ہے، لیکن ان پرایک ٹن سے بھی زیادہ بوجھ لاد دیا جاتا

ہے۔ ای طرح جانوروں کو ظالمانہ طریقے سے مارنے کی بھی ممانعت بخاری ومسلم کی احادیث میں وارد ہوئی ہے۔ اور یہ بھی کہا گیا ہے کہ جانورکو ذیح کرنے کے لیے ہمیشہ تیز وهار چھری استعال کی جائے۔ مختصراً یہ کہ جانوروں کے حقوق کا خیال رکھنا چاہیے، لیکن بہر حال وہ ہماری جائز غذا ہیں۔

سوال نصبه ۳ :.... "انڈے کے بارے میں سوھائن" نائی کا بچے کے صفحہ ۸ اور صفحہ ۹ پر حقیقت نمبر ۱۳ کے ذیل میں تحریر ہے کہ .... "ایتھو پیا کے رہنے والوں کا خیال ہے کہ اگر حاملہ عورت انڈا کھائے تو اس کا بچائنجا پیدا ہوگا اور یہ بچہ افزایش کے لحاظ ہے بھی کزور ہوگا۔ " .....ای طرح حقیقت نمبر ۱۸ کے ذیل میں تحریر ہے کہ .... "اگر کوئی بچہ دانت نکلنے ہے تبل انڈا کھالے تو وہ ذہنی طور پر معذور ہوجائے گا۔ " ..... کیا یہ حقائق بیل یا محف تو ہمات ؟ اگر آپ کہتے ہیں کہ یہ سائنسی حقائق بیل تو برائے مہر بانی انھیں با قاعدہ ثابت کریں اور اگر آپ کے خیال میں یہ محض تو ہمات ہیں تو بھر "انڈے کے سوحقائق" " جیسی کریں اور اگر آپ کے خیال میں یہ محض تو ہمات ہیں تو بھر "انڈے کے سوحقائق" جیسی کریں اور اگر آپ کے میں؟

رشی بھائی زاوری : ..... شکریه میری بهن! پہلی بات تو یہ ہے کہ یہ کتاب میں نے خبیں کھی۔ دوسری بات یہ کہ میں نے دو کتاب آپ کو دی بھی نہیں اور اس کتاب میں سے کسی بات کا حوالہ بھی نہیں دیا۔ لہذا ضروری نہیں کہ میں خاص طور پراس کتاب کے حوالے سے جواب دوں۔ لیکن میں یہ بات ضرور کہوں گا جو میں نے پہلے بھی کی تھی کہ انڈے میں چوں کہ ضرورت سے زیادہ پروفین، کولٹرول اور Saturated Fats ہوتے ہیں، اس لیے انڈاانسانی صحت کے لیے۔ صحت کے لیے۔ صحت کے لیے۔

سوال نصبو ، ..... میں ڈاکٹر ذاکر نائیک سے یہ پوچھنا چاہتا ہوں کہ کیا امراضِ قلب کی واحد دجہ لحمیاتی غذا ہی ہے؟

وُ اکثر وَ اکر نائیک : ..... بھائی نے ایک بہت اچھا سوال پوچھا ہے اور وہ یہ کہ کیا امراضِ قلب کی واحد وجہ لحمیاتی غذا ہے؟ یہ بات دراصل زاوری صاحب نے کہی تھی کہ

گوشت، وہ بردا ہو یا چھوٹا یا مرغی کا ہو، وہ دل کے امراض کا باعث بنتا ہے۔ان کی بات ٹھیک ہے۔ انھوں نے پیجی کہا کہ نباتاتی غذاؤں میں کولشرول نہیں ہوتا۔ بات بیہ کہ امراض قلب کی وجہ غذا میں چکنا کی اور کولسٹرول کی زیادتی ہے۔اس سے قطع نظر کہ بیزاتاتی پچکنائی اور کولسٹرول ہویا لحمیاتی۔ نباتاتی غذاؤں میں بھی زیادہ کولسٹرول ہوسکتا ہے، مثال کے طور پر مختلف میوه جات ، گئی اور مکھن وغیرہ میں۔ ایک عام خاتون خانہ کو بھی اس بات کا علم ہوتا ہے۔ کیوں کہ ذرائع ابلاغ میں اس قتم کے اشتہارات آتے رہتے ہیں کہ فلاں تیل استعال كرين، بيامراضٍ قلب كا باعث نهيں بناً ليعني ووسرے تيل امراض قلب كا سبب بن کتے ہیں۔ بیسادہ می بات ہے جے سجھنے کے لیے ڈاکٹر ہونا ضروری نہیں۔ بیل ایک ڈاکٹر ہوں اور اس حیثیت ہے چیلنج کرتا ہوں ، میں زاوری صاحب کوچیلنج کرتا ہوں کہ وہ بتا کیں کے مکھن میں چکنائی جتی ہے یانہیں۔ڈاکٹر امراضِ قلب میں مبتلا مریضوں کو مکھن اورمختلف مغزیات کے تیل وغیرہ استعال کرنے سے منع کرتے ہیں۔ بیہ بات ان کتابوں میں لکھی ہوئی ہے جر مجھے دی گئیں، جو میرے بھائی کو دی گئیں۔ ان میں لکھا ہوا ہے کہ نباتاتی غذاؤں میں کولسٹرول نہیں ہوتا۔ بیر کتابیں زاویری صاحب نے نہیں ویں ،سلیجا صاحب نے دیں کین بہرحال انھیں جھایا جین تنظیموں نے ہی ہے۔ جو کہ افسوس ناک ہے۔

دیکھیے بہت می باتیں کی گئی ہیں۔ انھوں نے کہا کہ انڈا امراضِ قلب کا سبب ہے۔
دیکھیے ، انڈے میں کولٹرول ہوتا ہے اور زیادہ ہوتا ہے، لیکن بنیادی سبب انڈ انہیں ہے۔
جدید تحقیق اور ڈاکٹر حضرات بھی یہی رائے دیتے ہیں کہ انڈے میں موجود کولٹرول اصل
مجرم نہیں ہے بلکہ اصل مجرم وہ Saturated Fats ہیں جن میں انڈے کوفرائی کیا جاتا
ہے۔ اگر آپ انڈے کو تھی ، کھن وغیرہ میں تل کر نہ کھا کیں تو امراضِ قلب کے امکانات
بہت کم رہ جاتے ہیں۔

دوسری بات یہ کہ انسانی آبادی کا دو تہائی حصہ تو ایسا ہے جن کا جسمانی نظام کولٹرول کے ہے مطابقت پیدا کرسکتا ہے۔ البذا ان کے لیے کوئی مسئلہ نہیں بنتا۔ ایک تہائی لوگوں کو

کولسٹرول سے پریشانی ہوتی ہے، انھیں انڈے سے پر ہیز کرنا چاہیے۔ بصورت ویگر ایک آ درہ انڈا روزانہ کھانے میں کوئی حرج نہیں ہے۔ البت اگر آپ سور کے گوشت کے ساتھ انڈا کھائیں گے یا روغنیات میں تل کر انڈا کھائیں گے تو پھر ظاہر ہے کہ آپ کے لیے مسائل پیدا ہوں گے۔

جہاں تک منبح بن کا تعلق ہے تو میں مثالیں نہیں دینا عابتا۔ میں آپ کے سامنے مثالیں پیش نہیں کرنا جا ہتالیکن اگر آپ اس ہال میں بھی دیکھیں تو بہت ہوگ سنج ہوں عے۔ دنیا کے پی عظیم فلفی بھی منج سے۔ میں ان کے نام نہیں لینا چاہتا کہ یوں آپ کے جذبات كوفيس ينيح كى - لنذاب بات محض غير منطق مغروضوں يرمنى ہے - اور تحقیق بميشد عملى ہونی جا ہے۔ مزید بیر کہ امراض قلب کے اسباب میں شراب نوشی اور تمبا کونوشی بھی اس قدر اہم ہیں۔ ہاں امریکہ میں گوشت خوروں میں امراض قلب کی شرح زیادہ ہے، کیوں کہ وہاں چکنائی کا استعال زیادہ ہوتا ہے۔ اگر قرآنی ہدایات کی روشی میں افراط سے پر ہیز کیا جائے توبیم ملاحل ہوجائے گا۔ امریکہ میں سبری خوروں کی تعداد بہت زیادہ ہے، کیوں کہ و ہاں سبری خار ہونا ایک طرح سے فیکن بن حمیا ہے۔ آپ جانتے ہیں وہاں نباتاتی خوراک مبھی ہوتی ہے۔ اگر آپ کے پاس مرسڈیز کار ہے تو آپ کا ایک ساجی مقام ہے۔ اس طرح اگر آپ سبزی خور ہیں تو آپ کا ایک ساجی مقام ہے۔ امریکہ کی کل آبادی کا دو سے تین فی صدسبری خوروں پر مشتل ہے۔ میلوگ امیرلوگ ہیں اور اپن صحت کا بہتر خیال ر کھتے ہیں، البذا ان میں امراضِ قلب کی شرح کم ہے۔ای طرح بہت سے سبزی خودشراب اورتمباكو سے بھی پر میز كرتے ہیں جن بل مارے رقى بھائى زاوىرى بھى شائل مول كے۔ لیکن کوئی بھی مخص اگر زیادہ چکتائی اور کولسٹرول والی غذا کیں استعال کرے گا،خواہ وہ نباتاتی ہوں یالحمیاتی تو اے امراض قلب کا خطرہ در پیش رے گا۔ اگر آپ اس سے بچاؤ عاہتے ہیں قو قرآنی ہدایات بڑمل کریں اور افراط سے پر میز کریں۔اس سے مجھے ایک کہانی یاد آئی کدایک فرہی شخصیت (پنڈت جی) نے کسی تقریب میں حسب عادت پُرخوری کا مظاہرہ

کیا اور چونسٹھ لڈو کھالیے۔ گھر آئے تو بیوی نے کہا کہ کوئی چورن وغیرہ کیوں نہیں کھایا، انھوں نے جواب دیا:

> ارے بھولی! عقل نہ آئی بن کے چھ بچوں کی ماتا اگر چورن کی جگہ ہوتی تو میں دو لڈو اور نہ کھاتا

سوال نمبو ٥ ..... دیکھے میرے پاس ایک کتاب ہے جے جین بیلی کشن نے چھاپا ہے، اس کا نام ہے '' گوشت خوری، سوحقائق''۔ اس کتاب میں گوشت خوروں کے کارٹون بنائے گئے ہیں۔ میرے خیال میں بیاتو ہیں آمیز ہے۔ میں آپ سے پوچھنا چاہتا ہوں کہ کیا جین لوگوں کے لیے اس طرح لوگوں کی تذکیل کرنا جائز ہے؟ کیا ایک کتا ہیں چھاپنا اچھا کام ہے جس میں اس طرح لوگوں کے جذبات مجروح کیے گئے ہوں؟

ڈاکٹر محمد نائیک :.....مقرراس سوال کا جواب نہیں دینا جاہتے۔ ہم نے انھیں یہ اختیار دیا جاہتے۔ ہم نے انھیں یہ اختیار دیا ہے کہ اگر وہ چاہیں تو کسی سوال کا جواب دینے سے انکار کر سکتے ہیں۔ میں سوال پوچھنے والوں سے گزارش کرتا ہوں کہ وہ اشتعال میں نہ آئیں۔

سوال نمبو ٢ :.....بزى خورى كى تروج كے لياكسى جانے والى يہ كتاب جس كے مصنف كو پي ناتھ اگر وال بين، اس كے صفحہ ١٥ اور ١٦ پر مصنف كہتے ہيں كہ ايك گائے اپنى سارى زندگى بين ٩٠ ہزار لوگوں كوغذا فراہم كرسكتى ہے ليكن جب اسے گوشت كے ليے ہلاك كيا جاتا ہے تو وہ زيادہ ہزار لوگوں كوغذا فراہم كرتى ہے۔ وہ كہتے ہيں كہ سونے كا انڈا دينے والى مرفى كو ہلاك كرتا كوئى جمعدارى كى بات نہيں۔ آپ اس بارے بيں كہا كہنا جا ہيں گے؟

فراکٹر ذاکرنائیک: .....اب میں جواب کا آغاز کرتا ہوں۔ وقت کا آغاز بھی اب کیا جائے، میں گزارش کرنا چاہتا ہوں کہ جواب کے درمیان اگر اس طرح ڈسٹرب کیا جائے گاتو پھر جھے زیادہ وقت دیا جائے۔ سوال پوچھے والی بہن نے آیک دلیل کے بارے میں سوال کیا ہے۔ یہ دلیل صرف اس کتاب میں پیٹن نہیں کی گئ بلکہ دیگر کتابوں میں بھی موجود ہے۔ انٹرنیٹ پر بھی موجود ہے۔ آ بانٹرنیٹ پر جا کیں تو بھی سنری خوری کے حق میں یہ دلیل نظر آئے گی۔سب سے پہلاسوال تو یہ پیدا ہوتا ہے کہ کیا دود در کھیاتی غذا ہے یا نباتاتی ؟

میں زاوری صاحب برتقید نہیں کرنا جا ہتائیکن یہ کتاب کہتی ہے کہ دودھ لم یا تی غذا ہے اور دودھ میں بینا جا ہے لیکن ہے اور دودھ سے فلال فلال بیاریاں پیدا ہوتی ہیں، البذا ہمیں وودھ نہیں پینا جا ہے لیکن سنری خوروں کی ایک دوسری تنظیم جوخود کولیکو سنری خور کہتے ہیں وہ دودھ پہتے ہیں۔ البذا میں پہلاسوال تو یہ بع چھنا جا ہوں گا کہ دودھ لم یا تی غذا ہے یا نباتاتی ؟

آپ جانورکو تکلیف نہیں پہنچانا جا ہے ۔لیکن دود ھ دو ہے ہے بھی اے تکلیف تو ہوتی ہے،خصوصاً مشینوں کے ذریعے دودھ دو ہے ہے تو جانور کوشدید تکلیف ہوتی ہے۔ آپ كى دودھ پلانے والى مال سے يو چھ سكتے ہيں۔ اگركى وجه سے مصنوى طور ير دودھ تكالنا یڑے تو ہیں کی قدر تکلیف وہ ہوتا ہے۔ جب آپ جانوروں کا دودھ دو ہے ہیں تو انھیں تکلیف ہوتی ہے۔ اگر آپ بیتلیم کرنے کے لیے تیار نہیں ہیں کہ جانور ہاری غذا کا ذریعہ ہیں تو آپ ان کا دود ھے کس طرح دوہ کتے ہیں؟ یہ تو مویشیوں کولو مٹنے والی بات ہوئی۔ اگرآپ جانوروں کواپی غذا کا ذر لیے نہیں تجھتے اور پھر بھی ان کا دودھ دو ہتے ہیں تو آپ ان کے ساتھ زیادتی کررہے ہیں۔ آپ ان کے بچوں لیٹن بچھڑوں وغیرہ کاحق ماررہے ہیں۔ جہاں تک اس مثال کاتعلق ہے کہ ایک گائے روز انہ دس کلوگرام دودھ دیتی ہے اور سالانہ تقریباً تین ہزار کلو دودھ دیتی ہے، جے جھ ہزار لوگ بی سکتے ہیں، یوں اپنی پوری زندگی میں گائے نوے ہزارلوگوں کو ایک وقت کی خوراک فراہم کرسکتی ہے لیکن اس کا گوشت زیادہ سے زیادہ ایک ہزارلوگوں کوغذا فراہم کرتا ہے۔ پہلی بات تو یہ کہ دود ھے کوکلوگرام میں کون مایا ہے۔ دودھ کوتو لیٹر میں مایا جاتا ہے، خیراس بارے میں تو میں کچھنہیں کہدسکتا، آپ مصنف ہے پوچھیں۔لیکن اس کے بعد وہ پوچھتے ہیں کہ ایک ہزار لوگوں کی غذا بہتر ہے یا نوے ہزارلوگوں کی؟ اور سے کہ سونے کا انڈ اویے والی مرغی کو کیوں مارا جائے؟

میں ان سے پورا انفاق کرتا ہوں۔ لیکن یہاں توجہ کے قابل بات یہ ہے کہ دودھ دینے والی گائے کوکون ذرج کرتا ہے۔ کوئی گوالا بھی کوئی دودھ دینے والی گائے تصائی کے حوالے نہیں کرے گا۔ اور کوئی قصائی بھی بھی دودھ دینے والی گائے گوشت کے لیے نہیں خریدے گا۔ کیوں کہ دودھ دینے والی گائے کی قیمت کی گنا زیادہ ہوتی ہے۔ بمبئی میں ایک دودھ دینے والی گائے کی قیمت کی گنا زیادہ ہوتی ہے۔ بمبئی میں ایک دودھ دینے والی گائے کی قیمت ہیں چھیں ہزار روپے ہے جبکہ دہ گائے جس کی دودھ دینے والی گائے کی قیمت ہیں کہ ہوتین سے پانچ ہزار روپے میں مل جاتی ہے۔ لہذا ہم کیا کرتے ہیں؟ ہم اس کی گوشت خورلوگ کرتے یہ ہیں کہ جب تک مولیگی دودھ دیتا ہے، اس وقت تک ہم اس کی وکی جو بھال کرتے ہیں ادراس سے دودھ حاصل کرتے ہیں لیکن جب جانور بوڑھا ہوجا تا ہے وکی بھال کرتے ہیں ادراس سے دودھ حاصل کرتے ہیں لیکن جب جانور بوڑھا ہوجا تا ہی تو ہم اسے ذبح کرکے اس کا گوشت بھی کھا لیتے ہیں۔ یوں ہمیں انڈے بھی مل جاتے ہیں اور مرغی بھی یا بالفاظ دیگر سانپ بھی مرے اور لاٹھی بھی نہ ٹوٹے ۔ ایک تیرسے دوشکار۔ ہم اور مرغی بھی یا بالفاظ دیگر سانپ بھی مرے اور لاٹھی بھی نہ ٹوٹے ۔ ایک تیرسے دوشکار۔ ہم زیادہ ذبانت کا مظاہرہ کرتے ہیں۔

پھر بدلوگ کہتے ہیں کہ دیکھیں ان جانوروں سے اور کام لیے جاسکتے ہیں، انھیں بار برداری کے لیے اور زراعت دغیرہ ہیں استعال کیا جاسکتا ہے۔ سوال یہ بیدا ہوتا ہے کہ اگر آپ کو دافعی جانوروں سے اس قد رمجت ہے تو آپ ان پراضا فی بوجھ کیوں ڈالنا چاہتے ہیں؟ مزید برآں ہندوستانی اعداد دشار سے بہتہ چتنا ہے کہ ہندوستان میں موجود مویشیوں کی صرف ۲۵ فی صد تعداد افزایش کے قابل نہیں یا کی صرف ۲۵ فی صد تعداد افزایش کے قابل ہے۔ باقی ۵۵ فی صد افزایش کے قابل نہیں یا تو ان کی ودوھ دینے کی عمر گزر بھی ہے اور یا وہ نرجانور ہیں۔

اب اس 20 فی صد تعداد کے ساتھ آپ کیا کریں گے؟ ایک صورت یہ ہے کہ ان جانوروں کو ان کی طبعی عمر تک پالا جائے ۔لیکن اُن کے اپنے اعداد و شار کے مطابق ایک بیل دغیرہ کی دیکھ بھال پر سالانہ اوسطاً اٹھارہ ہزار روپے کا خرج آتا ہے۔ اچھا، گائیں جمینسیں دودھ دینے کی عمر گزرنے کے بعد چار پانچے سال تک زندہ رہتی ہیں۔ دہ کون ساکسان ہوگا جو ان پرچار پانچ سال تک اٹھارہ ہزاررہ پے ہرسال خرج کرتا رہے۔ دوسری صورت یہ ہے کہ اٹھیں '' جیود یا '' والوں کے حوالے کردیا جائے ، وہ اٹھیں کھلا چھوڑ دیتے ہیں اور پھر یہ جانور لوگوں کی فصلیں خراب کرتے رہتے ہیں۔ تیسری صورت یہ کہ اٹھیں جنگل میں لے جا کرچھوڑ دیا جائے تا کہ یہ گوشت خور جانوروں کی خوراک بن جا کیں ۔ آخری صورت ہی بہترین ہے کہ دیا جائے تا کہ یہ گوشت خور جانوروں کی خوراک بن جا کی ۔ آخری کر کے اپنی خوراک بنالیا جائے۔ اس جب ان کی دودھ دینے کی عمر گزر جائے تو اٹھیں ڈنے کر کے اپنی خوراک بنالیا جائے۔ اس طرح کسان کا بھی فایدہ ہے کہ اسے پچھے تم مل جاتی ہے اور جانور انسان کے زیادہ کام آتا طرح کسان کا بھی فایدہ ہے کہ اسے پچھے تم مل جاتی ہے اور جانور انسان کے زیادہ کام آتا ہے۔ کیوں کہ اس کا گوشت ، کھال یہاں تک ہڈیاں بھی انسانی استعال میں آجاتی ہیں۔

سوال نمبو ك .....كتور چندجين كے مطابق "باكيسوي تر تھنكر نى ناتھ كى شادى كے موقع پر جانوروں اور پرندوں كا كوشت كھايا كيا تھا اور شاستروں كے مطابق دلها ولهن دونوں جين تھے۔ ايك اور واقعے كے مطابق" چينيا" ، جو كه مهاوير كے ہم عصر بحيم سين كى يوى تھى ، اس نے دوران صل اپنے شوہر كا دل كھانے كى خواہش ظاہر كى اور بحيم سين كے بوك تھى ، اس نے دوران صل اپنے شوہر كا دل كھانے كى خواہش ظاہر كى اور بحيم سين كريوك جين اسے كى جانے كى خواہش طابر كى اور بحيم سين كے بوك جين آل كے بارے بھى آپ كى كيارائے ہے؟

رقمی بھائی زاوری اسسب سے پہلے تو ہیں تقریب کے ناظم سے گزارش کرنا چاہوں گا کہ صرف وی سوالات پو جھے جانے کی اجازت دیں جو میری گفتگو سے متعلق ہوں، کمی دوسری کتاب یا حوالے وغیرہ کا ہیں ذمہ وار نہیں۔ اس کے بارے ہیں نہ پو چھا جائے۔ لیکن چوں کہ ہیں ایک سچا جین ہوں للخدا ہیں یقینا جین تاریخ کے بارے ہیں بھی علم جائے۔ لیکن چوں کہ ہیں ایک سچا جین ہوں للخدا ہیں یقینا جین تاریخ کے بارے ہیں بھی علم رکھتا ہوں اور نمی ناتھ تر تھنکر کے بارے ہیں بھی۔ یہ واقعہ درست ہواوراس وجہ سے وہ ترک دنیا ہو کر جین متی بن صحنے تھے، کہ میری شادی کے لیے اس قدر معموم مخلوق کیوں ترک دنیا ہو کر جین متی اور بالآخر ہولک کردی گئی۔ جھے اپنے لیے کی ایسی دعوت کی ضرورت نہیں۔ وہ جین متی اور بالآخر ترکھنکر بن مجھے اس لیے جس کہ سکتا ہوں کہ تمام جین ترقھنکر وں نے گوشت خوری کی قطعی ممانعت کی ہے۔شکر ہیں۔ اور برائے مہر بانی اپنے سوالات میری گفتگو تک محدود رکھے۔

کیوں کہ مجھے لگنا ہے کہ جو کتابیں اچھی نیت سے دی گئی تھیں وہ ان لوگوں میں بانٹ دی سنگیں اور انھیں بیں سے سوالات کیے جارہے ہیں۔

سوال منہبر ۸ : ..... بیں ذاکر صاحب سے پوچھنا چاہوں گا کہ سبزی خوروں کی جانب سے جو ڈائٹ چارٹ تقتیم کیے جاتے ہیں، ان کے مطابق سبزیوں میں پروٹین اور آئن وغیرہ کی مقدار گوشت کے مقابلے ہیں زیادہ ہوتی ہے۔ آپ کی کیارائے ہے؟

ڈاکٹر ذاکر نائیک :.... بھائی نے بہت اچھا سوال پوچھا ہے، میں اس کا جواب دوں گا، نیکن اس سے قبل میں زاور بی صاحب کے سوال کا جواب دوں گا۔ جہاں تک کتابوں کا تعلق ہے تو یہ کتابیں ہمیں یعنی اسلا مک ریسر ج فاؤنڈیشن کورشی فاؤنڈ لیٹن والوں نے دی تھیں۔ اور اِن کے ساتھ تحریری طور پر یہ کہا گیا تھا کہ یہ کتابیں مفت با نیٹنے کے لیے بدی مقدار میں بھی فراہم کی جاسکتی ہیں تا کہ انھیں مبئی کے مسلمانوں میں تقسیم کیا جاسکے۔ جی بال '' مفت''۔

بھائی کا سوال یہ ہے کہ غذائی چارٹ تقسیم کے جارہے ہیں۔ جی ہاں ان کی بات درست ہے۔ ہمیں بھی یہ چارٹ ملے ہیں۔ ہم نے کسی رد عمل کا اظہار نہیں کیا۔ کیوں کہ ہمارے خیال میں یہ اس قدر اہم بات نہیں تھی۔ لیکن جب رشحہ فا وُنڈیشن کی طرف سے ورخواست آئی کہ کیا آپ تیار ہیں؟ تو مجھے ہاں کرنی پڑی۔ آپ جانے ہیں یہ کوئی سائنسی موضوع تو ہے نہیں۔ یہ تو ایک طے شدہ می بات ہے لیکن انھوں نے کہا کہ ہم مباحثہ کرنا چاہتے ہیں اور میں نے کہا کہ ٹھیک ہے۔ اور آج میں جواب دینے کے لیے یہاں موجود ہوں، لوگوں کواشتعال کس بات برآر ہاہے؟

مجھ سے آپ کی بھی کتاب کے بارے میں سوال کریں۔ اگر سوال موضوع سے متعلق ہوگا تو میں ان شاء اللہ جواب دوں گا۔ اگر میں نہیں جانتا ہوں گا تو کہدوں گا کہ میں نہیں جانتا۔ اور اگر جانتا ہوں گا تو کہوں گا کہ جانتا ہوں۔ جی ہاں میں آپ کے سوال کی جواب دوں گا۔ یہ چارٹ میرے پاس موجود ہے جس کے مطابق سنزیوں یا نباتاتی

غذاؤل میں پردیمن کی مقدار زیادہ ہوتی ہے اور یہ بات زاویری صاحب نے اپنے خطاب کے دوران میں بھی کی تھی۔ زاویری صاحب نے کہا تھا کہ تین ضروری امینواییڈز ہوتے ہیں، آپ کی ڈاکٹر سے بوچھ لیں، تین نہیں آٹھ ہوتے ہیں۔ آٹھ امینواییڈز اییڈز ایسے ہیں جوجم کے اندر تیار نہیں ہوتے اور بیرونی طور پر حاصل کرنا پرتے ہیں۔ یعنی خوراک کے ذریعے فراہم کرنے ہوتے ہیں۔

Higher Protiens کے ای پروٹین حیاتیاتی کی اظ سے کمل ہوتی ہے، اس لیے انھیں جب کہ کہا جاتا ہے۔ کیوں کہ ان میں آٹھوں ضروری امینو ایسڈز موجود ہوتے ہیں۔ جب کہ نباتاتی پروٹین میں ہمیشدان میں سے ایک یا ایک سے زیادہ امینو ایسڈز کم ہوتے ہیں۔ بید ایک سائنسی جواب ہے۔ لہذا ہوسکتا ہے مقدار زیادہ ہو، لیکن بید پروٹین کمل نہیں ہوتی۔ کہیاتی پروٹین اعلیٰ معیار کی اور کمل ہوتی ہے۔

## کی زیادہ ہوگی؟

## اميدے كرآ پكوائي سوال كاجواب ل چكا ہوگا۔

سوال معبو ٩ :....زاوري صاحب، آپ نے اپی تفکو کے دوران مل كها كه موشت کے ذریعے بیاریاں انسا نول تک منتقل ہوتی ہیں۔لیکن بودے بھی تو مختلف ياريوں كا شكار ہوتے ہيں، لہذا آپ بودوں يا نباتاتي خوراك كے ذريع بھي تو يماريوں كا شكار موسكتے ہیں۔ آپ نے ڈاكٹر ديك چوپڑااور ڈاكٹر ڈین آرنش وغیرہ كاحوالہ دیا۔ ليكن ڈاکٹروں کا معاملہ تو یہ ہے کہ جب میں چھوٹا تھا اور مجھے بخار ہوا تو ڈاکٹر نے نہانے سے منع کیالیکن آج ڈاکٹر نہانے کا مشورہ ویتے ہیں۔ ڈاکٹر ذاکر نے امریکہ کے اعداد و ثار کا حوالہ دیا، تو کیا آپ کے یاس ہندوستان کے حوالے سے بھی کوئی اعداد وشار موجود ہیں جن ے پیة چلے که دل کی بیاریاں سبری خوروں میں زیادہ ہوتی ہیں یا گوشت خوروں میں .....؟ رشى بھائى زاوىرى :..... ويكھي جہاں تك امراض قلب كاتعلق ہے، تو يقينا بودول ے بھی اگر آپ گلے سڑے اور خراب بووے استعمال کریں گے تو وہ بھی جراثیم پیدا کرنے کا باعث بنیں گے۔لیکن بات بیہ ہے کہ جانور دل میں موجود جراثیم زیادہ خطرناک ہوتے میں اور زیادہ بیاریاں پھیلانے کا سبب بنتے میں۔ دوسری بات جو میں نے پہلے بھی کی سے ہے کہ لمیاتی غذامیں زیادہ پروٹین کولسٹرول اور Saturated Fats ہوتے ہیں۔ لہذااس طرح دو چیزیں کیجا ہو جاتی ہیں جولحمیاتی غذا کو نا کا بل قبول بنادیتی ہیں۔

جہاں تک اعداد وشار کا تعلق ہے تو میرے پاس کتاب بھی موجود ہے اور کھل اعداد و شار بھی موجود ہے اور کھل اعداد و شار بھی موجود ہیں لیکن بیاں اعداد وشار پر شار بھی موجود ہیں لیکن بیا عداد وشار ہیں ان سے بہتہ چلتا ہے کہ گوشت خوری زیادہ امراض قلب کا سبب بنتی ہے لیکن بیا عداد وشار میں اس وقت فراہم نہیں کرسکتا۔ آپ بعد میں حاصل کر سکتے ہیں۔ شکر بیہ۔

سوال معبو انسسمرا سوال یہ ہے کہ گونی ناتھ اگر وال کی کتاب '' گوشت خوری یا سری خوری انتخاب خود کیجے'' میں دنیا کے برے برے ندا ہب عیسائیت اور ہندومت کے ایسے حوالے دیے ہیں جن سے پتہ چاتا ہے کہ گوشت خوری ممنوع ہے کیکن آپ اسے جائز قرار دیتے ہیں؟

خ اکثر ذاکر نائیک ..... بہن نے بہت اچھا سوال پوچھا ہے کہ اس کتاب میں جو حوالے دیے گئے ہیں ان سے پت چانا ہے کہ گوشت خوری دنیا کے بوے برے ندا ہب یعنی ہندومت اور عیسائیت وغیرہ میں تاجائز ہوتو پھر میں یہ کسطرح کہتا ہوں کہ دنیا کا کوئی اہم فدہب گوشت خوری کو کمل طور پر ناجائز قر ارنہیں دیتا۔ میں اسلامی نقط ُ نظری وضاحت تو کہ ہوں کہ اس کتاب میں سیاق وسیاق سے ہٹ کر مطلب اخذ کرنے اور غلط فہی پیدا کرنے کی کوشش کی گئے ہے۔

میل اتنا تو تسلیم کرتا ہوں کہ بعض اوقات ،مخصوص حالات میں گوشت خوری کی جزوی ممانعت موجود ہے۔ مثال کے طور پر سور و مائدہ میں ارشاد ہے:

يَّاَيُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوْ ا اَوْفُوا بِالْعُقُودِ اُحِلَّتُ لَكُمُ بَهِيُمَةُ الْاَنْعَامِ اِلَّا مَا يُتُلَى عَلَيْكُمُ غَيْرَ مُحِلِّى الصَّيْدِ وَانْتُمْ حُرُمٌّ اِنَّ اللَّهَ يَحُكُمُ مَا يُرِيْدُ ٥

[المائده: ١٦]

'' اے لوگو جو ایمان لائے ہو، بندشوں کی پوری پابندی کرو۔ تمہارے لیے موٹی کی فتم کے سب جانور حلال کیے گئے۔ سوائے ان کے جو آ گے چل کرتم کو بنائے جا کمیں گے۔ لیکن احرام کی حالت میں شکارکوا پنے لیے حلال نہ کرلو۔ بنگ اللہ جو جا ہتا ہے تھم ویتا ہے۔''

ای ظرح اگر آپ ماہ رمضان کے روزے رکھ رہے ہیں تو آپ فجر سے مغرب تک کوئی بھی چیز نہیں کھاسکتے، مدلحمیاتی اور نہ نبا تاتی۔ اگر میں کہوں کہ روزے کے دوران گوشت خوری نہ کر د تو اس کا مطلب بینہیں کہ گوشت خوری ناجائز ہے۔ بلکہ صرف اس

مخصوص وقت کے لیے ممنوع ہے۔

البذا ای طرح دیگرمتون مقدسہ میں ایسے بیانات موجود ہیں جن میں بعض مخصوص اوقات میں گوشت خوری سے منع کیا گیا ہے۔ جہاں تک آپ کے سوال کا تعلق ہے میں نہ کورہ کتاب پڑھ چکا ہوں، اس لیے جواب دے سکتا ہوں۔ انھوں نے لکھا ہے کہ انجیل میں تھم دیا گیا ہے کہ: '' تم مردہ غذا نہیں کھا گئے۔'' خطوط وحدانی میں '' گوشت' کے لفظ کا اضافہ کیا گیا ہے۔ انھوں نے کوئی حوالہ نہیں دیا کہ یہ بات کہاں سے لی گئ ہے۔ لیکن میں تقابل ادیان کا طالب علم ہوں اور آپ کو بتاتا ہوں کہ یہ بات عہد تامہ قدیم کی کتاب استثنا بابس آتی ہے۔ نہرا میں کی گئی ہے۔

"جو جانورآپ ہی مرجائے تم اے مت کھانا۔"

یمی بات بائبل میں ایک اور مقام پر بھی کی گئی ہے۔ یہاں صرف مردار گوشت کوحرام کیا گیا ہے۔ یہاں صرف مردار گوشت کو حرام کیا گیا ہے۔ لیکن وہ یہ کرتے ہیں کہ پہلے تو مردہ غذا لکھتے ہیں اور بریکٹ میں گوشت کا لفظ کیھتے ہیں، حالاں کہ یہاں واضح طور پر مردار جانور کے گوشت سے منع کیا جارہا ہے۔
لیھتے ہیں، حالاں کہ یہاں واضح طور پر مردار جانور کے گوشت سے منع کیا جارہا ہے۔
لیم بات قرآن میں بھی متعدد مقابات پر کی گئی ہے۔ سورہ بقرہ ۳ کا، سورہ ماکدہ ۳،

یں . سور و انعام ۱۳۵ اورسور و محل ۱۱۵ وغیرہ میں بیتکم موجود ہے۔

إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيُكُمُ الْمَيُّتَةَ وَالدَّمَ وَلَحُمَ الْخِنْزِيْرِ وَمَآ اُهِلَّ لِغَيْرِ اللَّهِ بِهِ فَمَنِ اضُطُرَّ غَيْرَ بَاغٍ وَّلَا عَادٍ فَإِنَّ اللَّهْ غَفُورٌ رَّحِيْمٌ 0

[النحل: ١١٥]

"الله نے جو کچھتم پرحرام کیا ہے وہ ہے مردار اور خون اور سور کا گوشت اور وہ عالم اللہ نے جو کچھتم پرحرام کیا ہے وہ ہے مردار اور خون اور سور کا گوشت اور کہ جانور جس پر اللہ کے سواکسی اور کا نام لیا گیا ہو۔ البتہ بھوک سے مجبور اور بے قرار ہوکر اگر کوئی چیزوں کو کھالے یغیر اس کے کہ وہ قانون اللی کی خلاف ورزی کا خواہش مند ہویا حدضروںت سے تجاوز کا مرتکب ہوتو یقیباً اللہ معاف کرنے اور دحم فرمانے والا ہے۔"

اگرآپ بائبل کی کتاب پیدائش باب ۹، آیت ۱ اور ۳ کا مطالعه کریں تو ان میں کہا گیا ہے:

" اور زمین کے کل جانداروں اور ہوا کے کل پرندوں پر تمہاری دہشت اور
تمہارا رعب ہوگا۔ اور بیتمام کیڑے جن سے زمین بھری پڑی ہے اور سمندر کی
کل محصلیاں تمہارے ہاتھ میں کی گئیں، ہر چلتا بھرتا جاندار تمہارے کھانے کو
ہوگا، ہری سبزی کی طرح میں نے سب کا سبتم کو دے دیا۔"

كتاب استثناباب ١٠١٠ يت ٩ اور ١٠ مين كها كيا:

'' آئی جانوروں میں ہےتم ان ہی کوکھانا جن کے جھیکے اور پر ہوں، لیکن جس کے پراور چھلکے نہ ہول تم اسے مت کھانا، وہ تمہارے لیے نا پاک ہے۔'' اس سے اگلی آبیت میں بتایا گیا:

" پاک پرندوں میں ہے تم جے جا ہو کھا سکتے ہو۔"

ای باب کی آیت ۲۰ میں پھر بتایا گیا:

"اور پاک پرندول میں سے تم جے چاہو کھا کتے ہو۔"

لوقا، بإب، ٢٠٢٦ أيت ١٨٠٨ مين بيان كيا كيا:

'' جب مارے خوثی کے ان کو یقین نہ آیا اور تعجب کرتے ہے تو اس نے (لینی حضرت عیمیٰ مَلِطَ نے) ان سے کہا، کیا یہاں تمہارے پاس کھانے کو پچھ ہے؟ انھوں نے اسے بھنی ہوئی مچھلی کا قلّہ دیا۔اس نے لے کران کے روبرو کھایا۔'' رومیوں کے نام خط باب۲،۱۳ یات۲،۳ میں کہا گیا:

'' ایک کواعتقاد ہے کہ ہر چیز کا کھانا روا ہے اور کمزورا بیمان والا ساگ پات
ہی کھاتا ہے۔ کھانے والا ، اس کو جونہیں کھاتا ، حقیر نہ جانے اور جونہیں کھاتا
وہ کھانے والے پرالزام نہ لگائے کیوں کہ خدانے اس کو قبول کرلیا ہے۔''
ہندومتون میں سے اگر آپ منو کے قانون کا مطالعہ کریں تو اس میں واضح طور پرتح رہے:
ہندومتون میں ندہ مخلوق کو کھاسکتا ہے۔ بے شک وہ روز انہ کھائے۔
'' کھانے والا کی بھی زندہ مخلوق کو کھاسکتا ہے۔ بے شک وہ روز انہ کھائے۔

ہارے خالق نے مچھ کلوقات کو کھانے کے لیے بنایا ہے اور پچھ کو کھائے جانے کے لیے بنایا ہے اور پچھ کو کھائے جانے کے لیے۔'' [منو، باب، نبر، ۳۰]

ای طرح منوسرتی، باب ۵، نمبر ۳۵ میں مجھی گوشت کھانے کی اجازت ہے۔ رگ
وید کتاب دہم، مناجات نمبر ۱۱ میں بھی گوشت کھانے کی اجازت موجود ہے۔ مناجات
نمبر ۸۹ میں بھی اجازت دی گئی ہے۔ مہا بھارت کے باب نمبر ۸۸ میں تھیشم کی گفتگو
روحیں۔ منوسرتی کا باب نمبر ۳ روحیں۔ اس میں آ با وَاجداد کی روحوں کوخوش کرنے کے
ضمن میں بتایا گیا ہے کہ نباتات کی قربانی آفھیں ایک ماہ تک خوش رکھے گی، مجھلی دو ماہ
تک، ہرن تین ماہ تک، چھوٹا گوشت چار مہینے تک، پرندوں کا گوشت ۵ مہینے تک یہاں
تک کہ گینڈے کی قربانی ہمیشہ کے لیے انھیں خوش کرنے کا باعث ہوگ۔ میں ایسی
لا تمناہی مثالیں دے سکتا ہوں۔

سوال نصبو النسب جناب زاویری صاحب، آپ نے اپنی گفتگو کے دوران کہا کہ جین متی پودوں کی جانبیں لیتے، وہ بھیک ما تکتے ہیں۔ اس کا مطلب یہ ہوا کہ وہ دوسروں کو پودوں کی جان لینے پر مجبور کرتے ہیں۔ اس طرح وہ نو اپنے مند پر نقاب ڈال کر جراثیم کو مارنے سے نئے جاتے ہیں کین دوسرے جراثیم کی جان لیتے رہتے ہیں۔ یہ سب کیا ہے؟

رشی بھائی زاوری : .....میری بہن ، آپ نے بہت اچھا سوال پوچھا ہے۔ مجھے بہت خوشی ہوئی۔ آج جتے سوال پوچھا ہے۔ مجھے جین مذہب کی تعلیمات میہ ہیں کہ آپ سی کوئل نہیں کریں گے، ورسرے کوئل کی اجازت جین مذہب کی تعلیمات میہ ہیں کہ آپ سی کوئل نہیں کریں گے، ورسرے کوئل کی اجازت نہیں دیں گے اور اگر کوئی قتل کرتا ہے تو آپ اس کی تعریف بھی نہیں کریں گے۔ یہ تینوں باتیں جین مت میں موجود ہیں، البذا اگر کسی جین متی کو پتہ چل جائے کہ کھانا اس کے لیے تیار کی گیا ہے تو وہ اسے قبول نہیں کرے گا۔ یہ ایک جین متی کا اصول ہے۔ جب وہ بھیک کیا گیا ہے تا ہوں آتے ہیں تو واضح طور پر پوچھے ہیں کو در کیا آپ نے ہمارے لیے چھے میں کوئی ہیں کوئی کے ہمیں پوری ایمان واری سے جواب پکایا ہے؟ " ہمیں بھی علم ہوٹا ہے کہ وہ میہ پوچھیں گے۔ ہمیں پوری ایمان واری سے جواب

دینا ہوتا ہے کہ ہم نے ان کے لیے پھینیں پکایا۔ صرف آپنے لیے کھانا پکایا ہے۔ فرض سیجے
ہم نے چار چپاتیاں پکائی ہیں تو وہ صرف آیک چپاتی لے گا۔ اور تین ہمارے لیے رہیں گی۔
یہ آیک جین آتی کے مائلنے کا طریقہ ہے۔ وہ نہ جان لیتا ہے نہ دوسرے کو جان لینے کی
اجازت یا ترغیب دیتا ہے۔ اگر اسے پتہ چل جائے کہ یہ کھانا جین متی ہی کے لیے پکایا گیا
ہے تو وہ کھی نہیں کھائے گا۔

مجھے خوشی ہے کہ روش خیال حاضرین کے مجمع میں مجھے'' جین مت'' کے تصور کی وضاحت کا موقع ملا۔ بہت بہت شکریہ۔

سوال معبو ۱۲: ..... ذا کرصاحب، میں نے ایک فلم دیمی تقی '' خاتہ خدا''۔اس فلم کے مطابق حاجی حضرات جو تھے وہ گوشت خوری نہیں کررہے تھے۔ بال نہیں کا ثیج تھے، دہ کھل '' برہمچاری اور سنیاسی'' لگ رہے تھے۔ میں نے پوچھا یہ کیا؟ تین دن کے لیے پورے سنیاسی بن گئے، انھوں نے کہا یہ خاتہ خدا تھا۔ میں نے کہا '' مسلمان بھائیو، سارا سنسار خاتہ خدا ہے میراسوال یہ ہے کہ پوری دنیا بی خاتہ خدا ہے تو قتل و غارت ہر جگہ بند کیوں نہیں ہو کئی، خصوصاً ہندوستان میں؟

فرا کر فراکر نا تیک ہے۔ بہت اچھا سوال ہے۔ کوئی مسلہ پیدائیس ہوگا۔ میں صانت دیتا ہوں کہ کوئی مسلہ پیدائیس ہوگا۔ میں ایسی کوئی بات نہیں کروں گا جو جھڑ ہے کا باعث بنے۔ اگر چہ میں جانتا ہوں کہ سبزی خوری اور گوشت خوری کی وجہ سے احمد آباد اور گجرات وغیرہ میں فساد ات ہو بچکے ہیں۔ لیکن یہاں میں منطقی بات کروں گا جو کسی فساد کا باعث نہیں ہے گی۔ فساد ات ہو بچکے ہیں۔ لیکن یہاں میں منطقی بات کروں گا جو کسی فساد کا باعث نہیں دن تک گوشت نہیں کھاتے۔ یہ محف فلط بٹائی ہے۔ میں نے متعدد مرتبہ جج کیا ہے۔ جس نے بھی آپ کو یہ بات بنائی ہے کہ ہم جج کے دوران میں گوشت نہیں کھاتے۔ بات یہ ہے کہ وہ ایک مقدی جگہ ہے کہ ہم جج کے دوران میں گوشت نہیں کھاتے۔ بات یہ ہے کہ وہ ایک مقدی جگہ ہے کہ ہم جانور کو مقدی کے دوران میں آپ وہاں شکار نہیں کر سکتے۔ آپ کسی جانور کو شکار کے لیے نہیں مار سکتے اور یہ ممانعت بھی مخضوص دنوں کے لیے ہے۔

لیکن گوشت کھانے کی کوئی ممانعت نہیں ہوئی۔ میں خود وہاں گیا ہوں اور میں نے خود گوشت کھایا ہے۔ کون کہتا ہے کہ آپ وہاں گوشت خوری نہیں کر سکتے۔

ہاں، ہم وہاں محض دوان سلے کپڑوں میں ملیوں ہوتے ہیں۔ کیوں؟ کیا آپ جائے
ہیں کہ کیوں؟ کیوں کہ بید نیا کا سب سے بڑا سالا نداجماع ہوتا ہے، جس میں لوگ امریکہ
اورکینیڈا سے بھی آتے ہیں اور پاکستان، ہندوستان اورانڈ ونیشیا سے بھی۔ بیٹمام لوگ ایک
ہی لباس میں ملبوں ہوتے ہیں، یعنی دوان سلے کپڑوں میں۔ بالکل کیساں۔ آپ اپ
ہرابر کھڑ ہے محض کے بارے میں بھی بیٹییں بتا کتے کہ دہ بادشاہ ہے یا فقیر عالمی بھائی چارہ
قایم کرنے کے لیے اور محض زبانی نہیں بلکہ ملی طور پر بھائی چارہ قایم کرنے کے لیے ایسا کیا
جاتا ہے۔ ہم نماز اداکرتے ہیں تو کندھے سے کندھا طلاکر۔ کھانا کھاتے ہیں تو اسمے بیٹھ کر
اور گوشت بھی کھاتے ہیں۔ میں نہیں جانا کہ آپ کو بیا طلاع کس سے ملی ہے۔ کی سلمان
سے یا غیر مسلم سے لیکن جس کسی نے بھی بتایا ہے اس نے جھوٹ بولا ہے۔ میں آپ کو
ہتار ہا ہوں ، اور میں نے متعدد مرتبہ حج اور عربے ہیں۔ اور عالمی بھائی چارہ قایم کرنے
تار ہا ہوں ، اور میں نے متعدد مرتبہ حج اور عربے ہیں۔ اور عالمی بھائی چارہ قایم کرنے

انسانیت کی سطح پرتمام انسانوں میں بھائی چارہ ہونا چاہیے اور عقیدے کی سطح پرتمام مسلمان ایک دوسرے کے بھائی ہیں۔

سوال معبوسا : ..... میں زاوری صاحب سے بوچھنا چاہتا ہوں کہ آپ نے گوشت خور اور سبزی خور جانوروں میں کوئی سولد فرق بیان کردیے۔ مجھے بدلگتا ہے کہ آپ بیٹا بات کرنا چاہتے ہیں کہ ہم افسان بھی سبزی خور ہیں۔لیکن دوسری طرف تمام سبزی خور بیٹا کرتے ہوئے نہیں دیکھا۔ تو پھر جگالی کرتے ہوئے نہیں دیکھا۔ تو پھر آپ کوگوشت خور اور سبزی خور جانوروں میں فرق بیان کرنے کی کیا ضرورت ہے؟

رشمی بھائی زاوری :..... جی ہاں، میں یمی بتانا چاہتا تھا کدانسان کے اعضا کی مشابہت سزی خور جانوروں سے ہے۔اب بیتو صائب الفکر حاضرین کا کام ہے کہ وہ میری

باتیں س کر فیصلہ کریں کہ وہ جھے سے انفاق کرتے ہیں یانہیں؟ اگر آپ انفاق کرتے ہیں او بہت اچھا۔ بی یہ کہنے والا کون ہوتا ہول کہ بہت اچھا۔ بی یہ کہنے والا کون ہوتا ہول کہ آپ لاز ایکی تلتے پر جھ سے انفاق بی کریں۔ جو کچھ میں نے بیان کیا وہ سائنسی حقائق سے جن کے لیے دلائل اور ثبوت میرے پاس موجود ہیں۔لیکن بیاتو حاضرین نے خوو و کھنا ہے کہ وہ ان باتوں سے متفق ہیں یانہیں۔

میں بیٹا بت کرنا چاہتا تھا کہ انسان قدرتی طور پر زیادہ بلکہ سونی صدسبزی خور واقع ہوا ہے۔اوربعض مخصوص حالات یا دیگرعوال کی وجہ سے وہ کوشت خور بن کیا ہے۔

دوستو، اب میں بیہ کہنا جا ہوں گا کہ جھے آج یہاں آ کر انتہائی خوثی ہوئی ہے۔ ہمیں تبادلہ خیال کا موقع ملا ہے۔ اور فاضل مقرر ڈاکٹر ڈاکر تا ٹیک کے ذریعے اسلام کے بارے میں بہت می شلط فہیاں دور ہوئی ہیں۔ ہمیں قطعی علم نہیں تھا کہ اسلام میں بیسب با تبی موجود ہیں۔ اور اس کے لیے بیس اسلامک ریسرج فاؤنڈیشن کا شکر گزار ہوں۔ میں اپنے دوست رشھے فاؤنڈیشن کا شکر گزار ہوں۔ میں اپنے دوست رشھے فاؤنڈیشن کے سلیجا صاحب کا بھی شکر گزار ہوں۔

وقع کی کی وجہ سے میں اور ترویدی صاحب اب اجازت چاہیں گے۔ ہماری کھے دیگر مصروفیات ہیں جن کی وجہ سے ہمارے لیے موید تغیر ناممکن نہیں، میں ایک بار پھر آپ حضرات کا شکر بیاوا کرتا ہوں۔

سوال نمبو ۱۳ نسسمیری پہلی درخواست تو یہ ہے کہ بین آپ کے بین کے بین سوالوں کے جواب دے سکتا ہوں۔ مجھے کی بھی وقت مُوقع دیجے۔ میں آپ کے بین سوالات کے منطق جوابات دوں گا۔ دوسرے یہ کہ ہم سب کو خدانے بنایا ہے اور سیدھی ی بات ہے کہ اگر بھوان نے ہمیں جنم دیا ہے تو اس نے ہمارے لیے زندہ رہنے کا بندوبست بھی بات ہے کہ اگر بھوان نے ہمیں جنم دیا ہے تو اس نے ہمارے سے زندہ و موجود ہے۔ ہمیں کیا ہے۔ کچھ اصول بھی بنائے ہیں۔ ہمیں ہوا کی ضرورت ہے تو وافر ہوا موجود ہے۔ ہمیں غذا کی ضرورت ہے تو بھوان نے ہمیں غذا کی ضرورت ہے تو بھوان نے ہمیں غذا کی ضرورت ہے تو بھوان نے ہمیں غذا کی حرورت ہے تو بھوان نے ہمیں غذا کی حرورت ہے تو بھوان نے ہمیں غذا کی حرورت ہوا ہو، بہت دیا ہے جو وہاں ہے۔ کھیر میں بادام، کاجو، بست دیا ہے جو وہاں ہے۔

ضروری ہے۔ راجھتان میں تربوز اور خربوزہ ملے گا۔ یہاں ہمیں کیلے کی صورت میں طوہ بنا کردے دیا ہے۔ جو پچھائی نے ہمیں دے دیا ہے وافر اور ستا ہے۔ اور جس ہمیں وہ روکنا چاہتا ہوہ چرکم ہے اور مہتکی ہے۔ تو کیا ہم خدائی ہدایات کی پابندی کررہے ہیں؟

و کنا چاہتا ہوہ چیز کم ہے اور مہتکی ہے۔ تو کیا ہم خدائی ہدایات کی پابندی کررہے ہیں؟

و کاکٹر ذاکر نا تیک نیس میں سوال ہجھ گیا ہوں۔ یہ اگر چہ ایک بہت اربا سوال ہے لیکن اچھا سوال ہے۔ جہاں تک سوال کے پہلے جے کا تعلق ہے کہ آپ میرے بین نگات کا جواب دے سے سے سوال ہے۔ جہاں تک سوال کے پہلے جے کا تعلق ہے کہ آپ میں سے کی کو کہدودل گا اور وہ اسلا کہ ریسری فائنڈیشن میں آپ سے گفتگو کرے گا۔ کی بھی وقت۔ کی بھی دن۔ میرا خیال اسلا کہ ریسری فائنڈیشن میں آپ سے گفتگو کرے گا۔ کی بھی وقت۔ کی بھی دن۔ میرا خیال ہے انگلا اتو ارفوسائرے دیں بیج می آپ اسلا مک ریسری فائنڈیشن میں آپ سے گفتگو کرے گا۔ دی بیج می آپ اسلامک ریسری فائنڈیشن میں اور میں تبین کین میرا کوئی شاگر د آپ سے وہاں گفتگو کرے گا۔

جہاں تک آپ کے اس سوال کا تعلق ہے کہ خدانے ہمیں ہوا، روشی، پانی وغیرہ دیے ہیں اور ہر چیز آسانی سے دستیاب ہے تو پھر ہم ان چیز وں کے پیچے کیوں جا کیں جومشکل سے دستیاب ہوتی ہیں اور مہی ہیں۔ بہت اچھا سوال ہے، لیکن بیسوال زاوری معاجب سے دستیاب ہوتی ہیں اور مہی ہیں۔ بہت اچھا سوال ہے، لیکن بیسوال زاوری معاجب سے ہوتا چاہیے کیوں کہ وہی یہ کہدرہ ہیں کہ مبزیاں تطبین پر بھجوائی جانی جائیں اور صحراؤں میں بھجوائی جانی چاہیں۔ آپ ایس متاکس میں تو یہ کہدرہ ہوں کہ اگر سبزیاں محاکمیں۔ آپ اور ستیاب ہوت کوشت کھا کیں۔ لبذا آپ کو دستیاب ہوت کوشت کھا کیں۔ لبذا آپ کو جائے کہ زاویری صاحب سے بیسوال پوچیں۔

دوسری بات سے کہ آپ مجھے کہ رہے ہیں کہ جب ستی چیز دستیاب ہوتو مہلکی نہیں کھانی چاہئے۔ بیال ہو و مہلکی نہیں کھانی چاہئے۔ بیال ہو ایک الی اچھی جگہ پر کیا ہے۔ بیال بی بات ہے جیے آپ کسی امیر آ دمی سے کہیں کہ وہ ایک الی اچھی جگہ پر کیوں رہتا ہاں کیوں رہتا جہاں رہتا جہاں زمین محمد میں دمیں ہے۔ وہ ایک جگہ کیوں نہیں رہتا جہاں ہرار روپ مربع فٹ جگہ مل جاتی ہے۔ اگر ایک امیر آ دمی اچھی چیز خرید تا افور ؤکرتا ہے تو اسے انجھی چیز استعال کرنے دیں۔

اس طرح اگر کوئی لحمیاتی غذا افورڈ کرتا ہے جو کہ پروٹین کے حوالے سے اور متعدد

دیگر حوالوں سے اعلیٰ معیار کی ہے تو آپ اسے کیوں کر روکتے ہیں۔ ہاں اگر آپ افور فر نہیں کرتے تو پھر سنریاں ہی استعال کریں۔

اميدے آپ كوائے سوال كاجواب ل چكا ہوگا۔

سوال نمبو ١٥: .....مراسوال يه ب كدكيا لحمياتى غذا، غذا كالله على الله على

لیکن اگرایک عام تفاعل کیا جائے تو جمیں بہ چال ہے کہ کمیائی غذا میں اعلیٰ معیار کی پروٹین موجود ہوتی ہے۔ یہ روٹین محل بھی ہوتی ہاوراس کا معیار بھی برتر ہوتا ہے۔ اس طرح فولا دبھی۔

انڈا بھی ایک بہت اچھی غذا ہے جس کی اتی مخالفت کی گئی۔ ایک بڑے انڈے میں تقریباً چھ گرام پرو ٹین ہوتی ہے اور انڈے کی سفیدی پروٹین کے حصول کا بہترین ذریعہ ہے۔ یہ مثالی پروٹین ہوتی ہے۔ مثالی سے مرادیہ ہے کہ دوسرے ذرایع سے حاصل ہونے والی پروٹین کا معیاراس سے تقائل کرکے پر کھا جاتا ہے۔ اس میں تمام ضروری امینوایسڈز بھی موجود ہوتے ہیں۔ مزید برآل اس میں یہ اجزا بھی موجود ہوتے ہیں۔

- (A) Riboflavin. (B) Iron. (C) Flourin. (D) Vitamin B12.
- (E) Vitamin D. (F) Vitamin E.

اغدان چند غذاؤں میں سے ایک ہے جن میں وٹامن ڈی پایا جاتا ہے۔ بہار اور

بیاری ہے صحت باب ہونے والوں کے لیے انڈ انجویز کیا جاتا ہے۔ کیوں؟ اس لیے کہ اس میں تمام ضروری اجز اموجود ہوتے ہیں اور بیدزُ ودہضم بھی ہوتا ہے۔

آپسبزیوں کے ذریعے بھی اپنی غذائی ضروریات پوری کر سکتے ہیں۔ لیکن اس کے لیے آپ کو اپنی غذا کا انتخاب بڑی سمجھ داری کے ساتھ کرنا پڑے گا، اگر آپ درست انتخاب کے ذریعے غذا کو متوازن رکھتے ہیں تو آپ کی صحت اچھی رہے گا۔

لیکن اگر آپ لمیاتی غذا کیں بھی استعمال کرتے ہیں تو بی توازن بالعوم خود ہی برقرار رہےگا۔

## اميدے آپ كوائے سوال كا جواب ل كيا ہوگا۔

سوال معبو ١٦ :..... ڈاکٹر ڈاکٹر نائیک نے اپنی تفتگو کے دوران بل ڈاکٹر ڈین آرٹش کی تحقیقات کے مقابلے میں دیگر ڈاکٹر حضرات کے میانات بیش کیے۔ ڈاکٹر ڈین آرٹش اَب ایک معروف ڈاکٹر بیں اور امراض قلب کے علاج کے حوالے سے خصوصی شہرت رکھتے ہیں، وہ صدر امریکہ کے مشیر ہیں اور امراض قلب کا علاج نیاتاتی غذاؤں کے ذریعے کرتے ہیں۔ ڈاکٹر ڈین آرٹش کی تحقیق کے بارے میں آپ کیا کہنا جا ہیں گے؟

قاکر فاکر نا تیک ..... بمائی نے ایک بہت اچھا سوال پو چھا ہے کہ میں ڈاکر ڈین آرٹش کے بارے میں کیا کہنا چاہتا ہوں جو بہت مشہور ہیں اور امراض قلب کا علاج نباتاتی غذاؤں کے ذریعے کرتے ہیں۔ میں آپ ہے اتفاق کر لیتا ہوں کیا اس طرح کو کہاتی غذاؤں کے ذریعے کرتے ہیں۔ میں آپ ہے اتفاق کر لیتا ہوں کیا اس طرح کو کہاتی غذامنوع اور نا جائز قرار پا جاتی ہے۔ میرے بھائی آپ نے Maltese Diabetes کا غزام سنا ہے۔ اگر کوئی محض ذیا بیٹس کی اس شدید شم کا شکار ہوتو اسے لاز آ انسولین استعال کا منا ہوگی۔ انسولین جانوروں کے لب لیے سے بنائی جاتی جو آگر وہ انسولین استعال خیس کرنا ہوگی۔ انسولین جان جا تا ہی غذاؤں کا استعال ہی ناجائز ہوگیا ہے۔ کا یہ مطلب نہیں کہ غیر کو میانے جاتی غذاؤں کا استعال ہی ناجائز ہوگیا ہے۔

یں ڈاکٹر ڈین آ رنش ہے اتفاق کرتا ہوں کہ امراض قلب کا علاج نباتاتی غذاؤں کی مدد ہے مکن ہے۔ لیکن رخی بھائی زاوری تو یہ کہتے ہیں کہ لحمیاتی خوراک کی عام ممانعت ہوئی چاہیے۔ ول کے مریضوں کے لیے تو ٹھیک ہے بیمیں پرہیز کے لیے کہا جاسکتا ہے، اگر چہس ڈاکٹر اس ہے بھی اختلاف کریں گے لیکن اگر آپ یہ کہتے ہیں کہ نباتاتی غذائیں چوں کہ امراض قلب کے لیے بہتر ہیں، البذا گوشت خوری پر عام پابندی ہونی چاہیے تو پھر عومت امریکہ گوشت خوری پر پابندی کیون نہیں لگاتی ؟

ڈاکٹر ڈین آرنش حکومت امریکہ کے مثیر ہیں تو پھر خکومت امریکہ ان کے مشورے پر عمل کون نہیں کرتی ؟ پھریہ کہ ان کی کیا تحقیقات ہیں اور ان تحقیقات کا درجہ کیا ہے۔ محص کی نام لے کر یہ کہد دینا کانی نہیں کہ اس نے گوشت خوری کو ناجا نز قرار دیا ہے۔ مجھے تو اس پر بھی شبہ ہے کہ ڈاکٹر آرنش نے گوشت خوری کی واقعی عام ممانعت کی ہوگی۔ کیا انھوں نے یہ کہا ہے کہ کسی بھی فخص کو کسی بھی حال میں گوشت خوری نہیں کرنی چاہے۔ میں آپ کو نے یہ کہا ہے کہ کسی بھی کوئی ایسا بیان دکھاویں۔ میرا خیال ہے کہ انھوں نے دل کے مریضوں کے لیے ممانعت کی ہوگی۔

پھریہ کہ دیگر ہاہرین بھی ہیں۔ میں نے ڈاکٹر ولیم ٹی جاروس اور ڈاکٹر کے جیری کا حوالہ دیالیکن بہت سےلوگ مزید بھی ہیں۔

کیکن میں منطقی بات کروں گا۔ میں اُن سے اتفاق کرتے ہوئے کہوں گا کہ امراضِ قلب کے شکارلوگوں کو گوشت سے پر ہیز کرنا چاہیے۔لیکن سیکوئی عام اصول نہیں ہے۔ امید ہے آپ کواپنے سوال کا جواب مل گیا ہوگا۔

سوال معبو کا: .....امریکه میں ہونے والی پندرہ سالہ تحقیقات کی روشن میں ہیہ بات سامنے آئی ہے کدسرخ گوشت کینسر کا سبب بنتا ہے۔ کیا آپ اس بارے میں ہمیں پھھ بتا ئیں مے؟

واكثر واكرنا نيك : ..... بهن نے بہت اچھا سوال يو چھا ہے كہ آيك سپتال ميں

ہونے دالی پندرہ سالہ تحقیقات کے بیرنائج سامنے آئے ہیں۔ پہلی بات تو بیر کہ یہاں پھر تحقیقات کا ذکر ہے گا بت شدہ حقائق کا نہیں۔ ادر ان دونوں میں فرق ہوتا ہے۔ دوسری بات بید کہ جس تحقیق کا آپ حوالہ دے رہی میں اس کا مطالعہ کرچکا ہوں ، اس تحقیق کا عاصل بیہ ہے کہ اگر آپ زیادہ مقدار میں گوشت کھا ئیں گے تو آپ کو Cancer of Colon کا خطرہ ہوگا۔ آپ کو بیکنسر ہوسکتا ہے لیکن ایبا اس صورت میں ہوگا جب آپ کی غذا میں کا فی مقدار میں Fibers موجود جی تو گوشت کھانے کے باوجود مقدار میں ہوگا۔

لبذا اگرآپ ایک متوازن خوراک استعال کردہ جیں تو محض گوشت کھانے سے
کینسر نہیں ہوگا لیکن اسلام ضرورت سے زیادہ کھانے کی ممانعت کرتا ہے۔ لبذا جولوگ
قرآن کےخلاف جاتے جیں، وہ بیار ہوں گے۔ گویا یہ کہنے میں حرج نہیں کہ؛

'' ضرورت سے زیادہ گوشت خوری ناجائز ہے۔'' وَ آخِهُ لِلْهِ وَ سَالُهُ اللهِ وَسَلَّمُهُ لِلْهِ وَ سَالُهُ

وَآخِرُ دَعَوْنَا آنِ الْحَمُدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعُلَمِيْنَ ٥

☆.....☆.....☆

بھھھاتی اسلام میں خواتین کے حقوق جدیدیا فرسودہ؟

ولأزاكرنا تيك

مترجم سيداخيازاحد



#### جمله حقوق محفوظ ۲۰۰۷،

کتاب: اسلام میں خواتین کے حقوق مصنف: ڈاکٹر ذاکر نائیک مصنف، مترجم: سیدا متیاز احمد اہتمام: دارالخوادر، لاہور مطبع: موٹروے پریس، لاہور قیت: ۵۰ رویے



## ترتتيب

|    | •                                                  | ,               |
|----|----------------------------------------------------|-----------------|
| ۵  | جسٹس ایم ایم قاضی                                  | ارف             |
|    | حصهاوّل                                            | •               |
| î۲ | اسلام میں خواتین کے حقوق                           | بآغاز           |
| 12 | اسلام میں عورت کے زہبی اور روحانی حقوق             | لا باب          |
| 70 | اسلام میں عورت کے معاشی حقوق                       | راباب<br>سراباب |
| ۳. | اسلام میں عورت کے معاشرتی حقوق                     | ر.<br>راباب     |
| 74 | اسلام میں عورت کے تعلیمی حقوق                      | بقاباب          |
| ۵  | اسلام میں عورت کے قانونی حقوق                      | وال باب         |
| 79 | اسلام میں غورت کے ساتی حقوق                        | عثاباب          |
|    | المحصة ووم                                         |                 |
| 2  | اگر مرد كو جنت مين حور لي كي تو عورت كوكيا في ايس  |                 |
| ٨  | ایک عورت کی گوائی مرد سے آ دھی کیوں ہے؟            |                 |
| 11 | اسلام میں کثرت از دواج کی اجازت کیوں دی گئی ہے؟    |                 |
| 2  | ایک سے زاید شادیوں کی وجوہات اور شرایط کیا ہیں؟    |                 |
| 9  | کیا عورت سر براو مملکت بن سکتی ہے؟                 |                 |
| .1 | عورت کو پردے کا تھم کیوں دیا گیا ہے؟               | :               |
| _  | عورت کواہل کتاب مرو ہے شادی کی اجازت کیوں نہیں ہے؟ |                 |

| ۸٠         | عورت کو وصیت کرنے کی اجازت کیوں نہیں؟                  |
|------------|--------------------------------------------------------|
| ΑI         | عورت کوایک سے زیادہ شادیوں کی اجازت کیوں نہیں ہے؟      |
|            | كابول من لكم موع قانون ابم بي يا جو كرعملا             |
| ۸۳         | معاشرے میں ہورہا ہے؟                                   |
| ۸۵         | خواتین کو نبوت کیول نہیں ملی؟                          |
| ٨٧         | پغیر اسلام ملی الشعلیه وسلم نے زیادہ شادیاں کو سکیں؟   |
| <b>A9</b>  | ایک سے زیادہ شادیوں میں حورت کا کیا فائدہ ہے؟          |
| 4+         | كيا اسلام من بح كو كود لينے كى اجازت ہے؟               |
| 91         | مطلقه عورت کا نان نفقه کون مهیا کرے گا؟                |
| 91         | اللهم من عورت كو جائدا در كفنه كاحق كيون نيس ديا مميا؟ |
|            | كياعورت كواس كے حقوق فراہم كرنے كے ليے كوئى اداره      |
| 91"        | موجود ہے؟                                              |
| 917        | موجودہے؟<br>کیا عورت ایئر ہوسٹس کی نوکری کرسکتی ہے؟    |
| PP         | كيا اسلام من مخلوط تعليم كي اجازت ہے؟                  |
| 4.4        | مسلمانوں میں کتنی خواتین عالمات موجود ہیں؟             |
| <b>!++</b> | كيا صرف مرد طلاق وے سكتا ہے؟                           |
| 1+1        | خواتین کومساجد میں جانے کی اجازت کیوں نہیں ہے؟         |
|            | کیا دوسری شادی کے لیے پہلی بیوی سے اجازت لینا          |
| + ٣.       | ضروری ہے؟                                              |
| ۳۰         | کیا اثر کی اپنی مرضی سے شادی کرسکتی ہے؟                |
| ۱+۱۲       | كيا اسلام ميں اولا دصرف باپ كوئل سكتى ہے؟              |
|            | A A A                                                  |

#### تعارف

جناب قواکش ذاکر نائیک صاحب، ڈاکٹر محمد نائیک صاحب، سابق گورنراورسفیر تکیار خان صاحب، غیر مکلی مہمانانِ گرامی اورمعز زخوا تین وخصرات،

السلام عليم!

سب سے پہلے تو میں اسلا کم ریسرج فاؤیڈیٹن کے ذمہ دار حضرات کاشکریداداکرتا چاہوں گا کہ انحوں نے مجھے اس تقریب کی صدارت کی دعوت دی۔ جیسا کہ آپ حضرات کے علم علی ہے آج ہمارا موضوع ہے ؟

"اسلام من خواتين كحقوق".....جديد يافرسوده؟

و لیے تو جدید سے مراد ہروہ چیز لی جاتی ہے جوقد یم نہ ہو۔لیکن آج کی تقریب کے تناظر میں دیکھا جائے تو سوال میہ بندآ ہے کہ اسلام نے عورت کو آج سے چودہ سوسال پہلے جوحقوق عطا کیے تھے کیا وہ آج بھی کافی جیں یانہیں۔

و ہے تو ساج میں عورت کے مقام کا موضوع صدبوں سے موضوع محفظو ہے لیکن ماضی قریب میں ان مباحث نے خاصی سنجیدہ صورت اختیار کرلی ہے۔ بعض مسائل کے حوالے سے تو صورت حال خاصی پیچیدہ ہو چک ہے۔

طلاق، کرت ازدواج اورخواتین کی سیای اور ساجی سرگرمیوں میں شرکت ایسے موضوعات ہیں جن پر میڈیا میں بالعوم بحث جاری رہتی ہے۔ اگر چہ کی حد تک حقیق مسائل بھی ہیں لیکن بہت سے معاملات ایسے ہیں جنسیں تمیڈیا ضرورت سے زیادہ اچھال رہا ہے۔ بیں جنسی تمیڈیا ضرورت سے زیادہ اچھال رہا ہے۔ یہ بیات بالکل درست ہے کہ مغربی عورت بالآخر ساجی، قالونی، معاشی اور سیاسی حقوق سے بات بالکل درست ہے کہ مغربی عورت بالآخر ساجی، قالونی، معاشی اور سیاسی حقوق

کے حصول میں کامیاب ہوچکل ہے۔ اگر چہاس کے لیے اسے طویل مدت تک مسلسل اور ان تھک جدو جہد کرنا پڑی۔ جس کے نتیجے میں اسے ندکورہ حقوق تو حاصل ہو گئے ہیں لیکن میں عرض کرنا چاہوں گا کہ اس دوران وہ بہت کچھ گنوا بیٹھی ہے۔

میرے دوستو! اگر آپ مغربی معاشرے کا بغور تجزید کریں تو آپ جھے سے اتفاق کریں گے کہ مغربی عورت بہت پکھ کھوچکی ہے۔ وہ خاندانی نظام زندگی ہے مجروم ہوئی، ذہنی سکون سے محروم ہوئی اور یہاں تک کہ وہ اپنے وقار اور نسوانیت سے بھی محروم ہوگئی۔

دوسری طرف اگرآپ اسلام کا جائزہ لیں تو آپ کوعلم ہوگا کہ اسلام نے آج سے چودہ سو برس پہلے ہی عورت کو بے شار حقوق عطا کردیے تھے۔ یہ وہ وقت تھا جب دنیا کی دیگر تہذیبیں یہ سوچ رہی تھیں کہ عورت کو انسان بھی تنگیم کیا جاسکتا ہے یانہیں۔

لبندا ہمیں چاہیے کہ اس مسئلے کا جامع، غیر جانبدارانداور غیر جذباتی انداز میں جائزہ کے کرید فیصلہ کریں کہ اسلام خواتین کو جوحقوق دیتا ہے وہ کافی ہیں یا نا کافی اورید کہ وہ حقوق جدید وور کے تقاضوں سے ہم آ ہنگ بھی ہیں یانہیں۔

آپ لوگوں کی خوش نصیبی ہے کہ نامور دانشور ڈاکٹر ذاکر نائیک آج اس موضوع پر مختلو کریں گے۔ چونکہ وہ مسئلے کے تمام پہلوؤں کا جائزہ لیس کے لہذا میرے لیے ضروری مختلو کریں گے۔ چونکہ وہ مسئلے کے تمام قرآئی آیات آپ کے سامنے چیش کروں یا ان تمام احاد یث نبویہ مشخلیج کا حوالہ دول جوحقوق نسواں کے موضوع سے متعلق ہیں اور پیغیر اسلام مشنج آئے سے دوایت کی گئی ہیں۔

لیکن دو آیات کا قرآنی حواله ضرور دینا جاہوں گا۔ تاکه بد بات سامنے آسکے که اسلام نے عورت کوکس قدر باوقار اور آبرومندانه مقام عطاکیا ہے۔ قرآنِ مجیدی سور ، بقره شمل ارشادِ باری تعالی ہے ؛

﴿ وَلَهُنَّ مِثُلُ الَّذِى عَلَيْهِنَّ بِالْمَعُرُوفِ وَلِلرِّجَالِ عَلَيْهِنَّ دَرَجَةٌ وَاللَّهُ عَزِيْزٌ حَكِيْمٌ ٥ ﴾ (٢٢٨:٢) "عوراتوں کے لیے بھی معروف طریقہ پرویسے بی حقوق ہیں جیسے مردوں کے حقوق ان پر ہیں۔ البتہ مردوں کو ان پر ایک درجہ حاصل ہے۔ اور سب پراللہ عالب اختیار رکھنے والا اور حکیم و دانا موجود ہے۔"

میں چاہوں گا کہ آپ اس آیت کا ایک ایک لفظ ذہن میں رکھیں کونکہ اس آیت میں واضح طور پر بتایا جارہا ہے کہ مردوں اور عورتوں کے ایک دوسرے پر یکسال حقوق ہیں۔ اور اس بات کی فنی قرآن میں کسی دوسرے مقام پر بھی نہیں کی گئے۔ البتہ اس آیت میں ایک بات اور بھی گئی ہے اور وہ یہ کہ مردوں کوعورتوں پر ایک طرح کی فضیلت حاصل ہے۔ ان الفاظ پر خصوصی توجہ دینے کی ضرورت ہے کیونکہ یہ بہت اہم الفاظ ہیں۔ اور ان الفاظ کا مطلب اخذ کرنے میں بحض اوقات غلطی بھی کی گئی ہے۔

سب سے پہلے تو یہ بات قامل ذکر ہے کہ ان الفاظ میں فریقین کے حقوق کا ذکر نہیں کیا جارہا۔

ہیا جارہا۔

جیسا کہ ہم پہلے بھی و کیے بچے ہیں ،حقوق کے بارے میں تو اس آ ست کے پہلے حصے میں ہی واضح کردیا گیا ہے کہ دونوں کے ایک دوسرے پرحقوق ہیں۔ جہاں تک آ ست کے دوسرے حصے کا تعلق ہے یعن '' مردوں کو ایک درجہ حاصل ہونے'' کا، اس کو بجھنے کے دوسرے حصے کا تعلق ہے یعن کونلے خاطر رکھنا چاہیے۔ سورہ نساء میں اللہ سجانہ وتعالیٰ کا ارشادے:

﴿ اَلِرِّ جَالُ قَوْمُونَ عَلَى النِّسَآءِ بِمَا قَطَّلَ اللهُ بَعُضَهُمُ عَلَى بَعُضٍ وَ اللهِ مَا أَنْفَقُوا مِنْ اَمُوَالِهِمُ وَ ﴾ (٣٣:٣)

" مردعورتوں پر قوام ہیں، اس بنا پر کہ اللہ نے ان میں سے ایک کو دوسرے پر فضیات دی ہے۔ اور اس بنا پر کہ مرداین مال خرچ کرتے ہیں۔"

اس است ہمی بھی پہلے چا ہے کہ چونکہ مورت صنب نازک ہے اس لیے اللہ تعالی فی مردکواس کا (قوام) محافظ بنایا ہے۔ علم انسانیات کا انتظافی مور سے دیکھا جائے یا حیاتیات کا نظلے نظر سانی طور پرعورت سے مختلف واقع ہوا

ہے۔ کیونکہ وہ کم از کم جسمانی لحاظ ہے زیادہ طاقتور واقع ہوا ہے۔ اس وجہ ہے اے زیادہ ذمہ داری دی گئی ہے۔ جیسا کہ جیس نے پہلے عرض کیا مرد کو جو درجہ دیا گیا ہے اس کا تعلق حقوق ہے نہیں فرائض ہے ہے۔ لہذا مرد کو طنے والا بید درجہ نہ عورت کے اعقوق میں کی کا باعث بنتا ہے اور نہ ہی اس کی اہمیت گھٹا تا ہے۔ لہذا میں آپ سے گذارش کرتا ہوں کہ اس سجیدہ مسئلے برخور واکر کے بعد تی کوئی نقطہ نظر اپنا کیں۔

میرے خیال یس عورت کو تحفظ فراہم کرنائی مرد کی سب سے اہم اور ٹازک ذمدداری کے بے۔ اور اس ذمدداری کا پورا پورا احساس ہونا نہا ہے۔ ضروری ہے لیکن ایسا فہیں ہور ہا۔ اس ذمدداری کی حدود بہت وسیع ہیں۔ اگر آپ غور کریں تو آپ کواحساس ہوگا کہ مردا پی سے ذمدداری کما حقد پوری نہیں کررہے۔ ادرا پنا بنیادی فرض، لیعنی عورت کو تحفظ فراہم کرنا، ادا نہیں کررہے۔

یں یہاں اس حوالے سے کوئی بحث نہیں چھٹرنا چاہتا کہ اس صورت حال کا ذمد دار
کون ہے؟ کیونکہ میرے پاس وقت محدود ہے۔ کی حد تک اس کی ذمہ داری خوا تین پر بھی
ہوسکتی ہے لیکن بات و ہیں رہتی ہے کہ اس صورت حال کے میتج بیس خوا تین کے حوالے
جرائم اور استحصال کے معاملات سامنے آرہے ہیں۔ ہمیں ہندوستانی سابتی اخلا قیات کے
پس منظر میں عورت کو وہ تقدس واحر ام دیتا ہے جس کی وہ حق دار ہے۔ کونکہ اس پس منظر میں کوئی عورت آزادی کے بدلے میں عزت، احر ام اور تقدیس سے دست بردار ہونا
میں کوئی عورت آزادی کے بدلے میں عزت، احر ام اور تقدیس سے دست بردار ہونا
میں جائے گی۔ اور اس طرح کوئی مرد بھی بطور محافظ اپنی ذمہ دار یوں سے جان چھڑانا
میں جائے۔

مرد اورعورت کے تعلقات کے اس تازک پہلو کی وضاحت عظیم مفکر اور شاعر علامہ اقبال نے اپنی ایک نظیم مل کچھ بول کی ہے:

اک زندہ حقیقت مرے سینے میں ہے مستور کیا جانے گا وہ جس کی رگوں میں ہے لہو سرد نے پردہ نہ تعلیم، نی ہو کہ پرائی
نوانیت زن کا تکہبال ہے فقط مرد
جس قوم نے اس زندہ حقیقت کو نہ پایا
اس قوم کا خورشید بہت جلد ہوا زرو

جیہا کہ میں نے پہلے کہا کہ میرے پاس وقت بہت محدود ہے اور ڈاکٹر ذاکر نائیک
یہاں موجود ہیں جو زیر نظر موضوع پر پوری تفصیل اور وضاحت کے ساتھ تفکلوکریں ہے۔
البتہ میں اتنا ضرور کہوں گا کہ قرآن نے عورت کو بہت عزت مندانہ مقام عطا کیا ہے۔ اصل
مسئلہ ہماری جہالت اور قرآن سے لاعلمی کا ہے اور اس مسئلے کا حل تعلیم اور آگاہی ہے۔
لوگوں میں علم اور آگاہی کا پھیلانا ہی اس مسئلے کا واحد حل ہے۔

جھے یہاں تھامس جیزس کا ایک قول یاد آرہا ہے اس نے کہا تھا:

'' وہ قوم جو جالل رہ کر آ زادر ہنا جا ہتی ہے، وہ ایک الی خواہش کر رہی ہے جو نہ کہ کی پوری ہوگا۔'' نہ کملی پوری ہوئی ہے اور نہ بھی پوری ہوگا۔''

> وہ زمانے میں معزز انتھے مسلمان ہوکر اور تم خوار ہوئے تارک قرآن ہوکر

اب میں آپ سے ڈاکٹر ذاکر نانیک کا تعارف کروانا چاہوں گا۔ ڈاکٹر صاحب جمینی سے ہیں۔ پیشے کے لحاظ سے وہ ایک ڈاکٹر ہیں لیکن انھوں نے اپنی زندگی جلینج اسلام کے لیے وقف کر دی ہے۔وہ اسلام کواس کے اصل اور درست تناظر میں دنیا کے سامنے پیش کرنا چاہتے ہیں۔

وہ اپن تقاریر کے سلسلے میں، ملک میں اور ملک سے باہر بہت سے اسفار کر چکے ہیں۔ نوجوانی بی میں قرآن کے حوالے سے بدی ممری آگابی رکھتے ہیں۔ میں یہاں ان کے والدین کو بھی خراج محسین پیش کرنا جا ہوں گا۔ جن کی کوششوں اور دعاؤں سے ڈاکٹر ڈاکر اس مقام کک پنچے۔ 1.

ڈاکٹر صاحب ۱۹۹۱ء میں قائم ہونے والی اسلامک ریسرچ فاؤنڈیش کے جزل سکریٹری ہیں۔

فحكربي

☆.....☆

www.KitaboSunnat.con

Ħ

حصہاق ل اسلام میں خواتین کے حقوق ڈاکٹر ذاکر نائیک گفتگو

# اسلام میں خواتین کے حقوق

بسنم اللدالرحمن الرحيم

﴿ إِنَّ الْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمْتِ وَالْمُؤْمِنِيْنَ وَالْمُؤْمِنِيْنَ وَالْمُؤْمِنْتِ وَالْفُنِيئَنَ وَالصَّيْرِاتِ وَالْفُنِيئَنَ وَالصَّيْرِاتِ وَالْفُيمِينَ وَالصَّيْرِيْنَ وَالصَّيْرِاتِ وَالْمُشِعِينَ وَالْخُشِعِينَ وَالْخُشِعِينَ وَالْخُشِعِينَ وَالْخُشِعِينَ وَالصَّيْمَةِ وَالْخُشِعِينَ وَالْخُشِعِينَ وَالصَّيْمَةِ وَالْخُصِينَ اللَّهَ كَثِيرًا وَالذَّكِراتِ وَالْخُعِظِينَ وَالذَّكِرِيْنَ اللَّهَ كَثِيرًا وَالذَّكِراتِ اللَّهُ لَهُمُ مَّغُفِرَةً وَاجْرًا عَظِيْمًا ٥ ﴾ (٣٥:٣٣)

'' بالیقین جوم واور جو جورتی سلم بین، مومن بین، مطیع فرمان بین، راست باز بین، صایر بین، الله ک آ می جیکنے والے بین، صدقه دینے والے بین، روز ب رکنے والے بین، اپنی شرمگا ہوں کی حفاظت کرنے والے بین اور الله کو کش سے یا دکرنے والے بین ۔ الله نے أن کے لیے مغفرت اور بردا اجر

السلام عليكم ورحمته الثدو بركاته-

میں محتر م جسٹس ایم ایم قاضی صاحب، اپنے محتر م بزرگوں اور عزیز بہن بھائیوں ک خوش آیدید کہتا ہوں۔

ماري آج كى تفتكوكا موضوع ہے؛

"اسلام میں خواتین کے حقوق "..... جدید یا فرسودہ ؟

سب سے پہلے تو ہم اس موضوع کے بنیادی الفاظ کے معانی داکھتے ہیں۔ لوکسفو "کشنری کے مطابق حقوتی نسوال (Women's Rights) سے مراد وہ حقوق ہیں" عورتوں کو وہی قانونی اور ساجی مقام ولائیں جو مردوں کو حاصل ہیں۔ Modernize کا مطلب او کسفر ڈو کشنری کے مطابق و حالتا، مطلب او کسفر ڈو کشنری کے مطابق نے حدید بناتا، جدید نداق وغیرہ کے مطابق و حالتا، دور حاضر کے قاضوں سے ہم آ ہنگ کرنا۔''

ا در و بسٹر ڈ کشنری کے مطابق ' مجدید بنانا یا ایک ٹی شکل وصورت دینا، مثال کے طور پرنظریات کوجدید شکل دینا۔''

مختفراً ہم کہد سکتے ہیں کہ جدت ایک ایساعمل ہے جس میں تازہ ترین معلومات کی روشن میں موجودہ صورت ورشن میں موجودہ صورت مال بنات خوادہ مدت 'نہیں کہلائے گی۔

سوال سے بیدا ہوتا ہے کہ کیا ہم اپنے مسائل کے حل کی خاطر اور پورے عالم ان دیت کو ایک نیا طرز زندگی دینے کے لیے جدیدیت پندی اختیار کر سکتے ہیں؟

میں اپنی گفتگو کے دوران جدید نظریات سے غرض نہیں رکھوں گا ادر نہ ہی میری گفتگو کا انحصار ماہرین اور نام نہاد مفکرین کے بیانات پر ہوگا جو کری پر بیٹھ کر ایسے نظریات وضع کرتے رہے ہیں جن کی کوئی عملی افادیت نہیں ہوتی۔

یہ حضرات بالعموم آ رام کری پر بیٹے کر، بغیر کسی عملی تجربے کے نظریات اخذ کرتے ہیں اوران کی روشنی میں فیصلہ کرتے ہیں کہ خواتین کواپنی زندگی کس طرح گزار نی جا ہیے۔

میں اپنے بیانات ادر نتائج ایسے حقائق سے اخذ کرنا جا ہوں گا جنسیں تجربے کی ردشیٰ میں ثابت بھی کیا جاسکے۔

عملی تجربات اورصورت حال کے غیر متعقبانہ تجزیے سے بید معلوم کیا جاسکا ہے کہ نظریات کی چک دکھ کے بیچھے حقیقت کا سونا موجود ہے یانہیں۔

ہمیں اپنے خیالات کوحقیقت کی کموٹی پر پر کھتے رہنا جا ہے بصورت دیگر ہمارے خیالات ہمیں با آسانی گراہی کی جانب بھی لے جاسکتے ہیں۔ آپ جانتے ہیں کسی زمانے میں دنیا کے ذہین ترین افراد بھی رہیجھتے تھے کہ زمین چپٹی ہے۔ جہاں تک '' اسلام میں حقوق نسوال'' کا تعلق ہے، اگر ہم صورت حال کو اس طرح دیکھیں کے جس طرح اس کی عکاسی مغربی ذرائع ابلاغ کی جانب سے کی جارہ ہوت و لامحالہ میں بھی اس بات سے اتفاق کرنا پڑے گا کہ اسلام نے جوحقوق خواتین کو دیے ہیں وہ واقعی فرسودہ اور ناکانی ہیں۔

لیکن حقیقت بیہ ہے مغرب میں ' نخوا تین کی آ زادی'، کے نام پر جو پھے ہور ہا ہے وہ در حقیقت عورت کے احترام کی نفی اور اس کی روح ادرجہم کا استعمال ہے جس پر آ زادی نسوال کا خوش نما پر دہ ڈال دیا جاتا ہے۔

مغربی معاشرہ مسلمانوں سے مطالبہ کرتا ہے کہ خوا تین کو حقوق دیے جائیں لیکن خوداس معاشرہ مسلمانوں سے مطالبہ کرتا ہے کہ خوا تین کو حقوق دیے جائیں لیکن خوداس معاشرہ نے خوا تین کو کھیا دیا ہے؟ یہی کہ عملی طور پر اسے داشتہ ادر طوائف کی سے مرد لطف اندوز ہوتے ہیں۔ آرٹ اور کھچر کے خوبصورت پردوں کے چیچے اس کا اس قدر استحصال کیا جاتا ہے کہ عملاً وہ جنس کے متلاشیوں اور کاروباریوں کے ہاتھوں ہیں تھلوتا بن کررہ گئی ہے جس کا اسے احساس بھی نہیں۔

اوراسلام نے کیا کیا؟ آج سے چودہ سو برس پہلے عہد جاہلیت میں، اسلام کی انتلابی تعلیمات نے عورت کواس کے حقیق حقوق اور مرتبہ عطا کیا۔

ا پنے آغاز سے لے کرآئ تک، اسلام کا مقصد بمیشہ بیر ہا ہے کہ خواتین کے حوالے سے جماری سوچ، ہمارے خیالات ہمارے احساسات اور ہمارے طرز زندگی میں بہتری لائی جائے اور معاشرے میں خاتون کا مقام بلند سے بلند ترکیا جائے۔

اس سے پہلے کہ میں اپنے موضوع کے حوالے سے تفتاً وکو آ کے بردھا وَل چند تکات کا واضح کردینا بہتر معلوم ہوتا ہے۔

اس وقت دنیا کی آبادی کا تقریباً پانچوال حصد مسلمانوں پر مشتل ہے۔

المرززندگی مسلمانوں کی بیآ بادی بہت سے معاشروں میں تقلیم ہے۔ان معاشروں کا طرززندگی کیا جاتا ہے تو کچھ

- معاشر اسلامی تعلیمات سے دور ہیں۔
- اسلام میں خواتین کے حقوق'' کیا ہیں۔ اس بات کا فیصلہ ان مسلمان معاشروں کو دکھ کرنہیں کیا جائے گا بلکہ شریعت اسلامی کے حقیقی مصادر سے رہنمائی لی جائے گا۔
- اسلامی تعلیمات کے متنداور بنیادی مصاور قرآن اور سنت ہیں۔ قرآن جو کلام الله بهادر سنت ہیں۔ قرآن جو کلام الله به
- ہے قرآن میں تضاد بیانی موجود نہیں ہے۔اور نہ بی سیج احادیث میں تضاد مکن ہے۔ای طرح سیج حدیث اور قرآن کی آیات میں بھی تضادموجود نہیں۔
- العن اوقات علما کے مابین کسی بات پر اختلاف ہوتا ہے۔ ایسے اختلافات بالعوم آسانی ہے دور کیے جاسکتے ہیں اگر قرآن دسنت کی تعلیمات کومجموعی طور پرسامنے رکھا ما ۔
- ﴿ قرآن کا طریقہ یہ ہے کہ اگر ایک جگہ بات مجمل طریقہ سے بیان ہوئی ہے تو دوسری جگہ اس کی وضاحت کردی گئی ہے۔ کسی نلتے کو جھنے کے لیے ان تمام مقامات کا چیش نظر رکھنا ضروری ہے جہاں اس تکتے کا ذکر موجود ہے۔ بعض لوگ قرآنی تعلیمات کو مجموعی تناظر میں دیکھنے کی بجائے کسی ایک تکتے کو چیش نظر رکھتے ہیں اور غلط نہی کا شکار ہوجاتے ہیں۔
- ہے آخری نکتہ یہ کہ ہرمسلمان مرد وعورت کا فرض ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ کی رضا عاصل کرنے کی کوشش کرے اور دنیا میں اپنی زندگی اللہ تعالیٰ کا فرماں بردار بندہ بن کر گزارے ادر اپنے نئس کوتسکین پہنچانے یا محض شہرت حاصل کرنے کے لیے کوئی عمل نہ کرے۔ لیتن ریا کاری سے دورر ہے۔
  - اب ہم اپنے موضوع کی طرف آتے ہیں۔

اسلام مرواورعورت کومسادی حقوق دیتا ہے۔لیکن بیحقوق مساوی ہیں، یکسال ہیں ہیں۔ اسلامی تعلیمات کی روشنی میں دیکھا جائے تو مرد اورعورت ایک دوسرے کے لیے منکیل کا ذریعہ ہیں۔ ان کے درمیان شراکت کار ہونی چاہیے، گویا اگر دونوں اپنا کردار اسلامی احکام کےمطابق اداکریں تو ندان کے درمیان رقابت ہوگی اور ندمخالفت۔

جہاں تک اسلام میں حقوق نسوال کا تعلق ہے میں ان حقوق کو چھ بنیادی درجات میں

تقتيم كرتا مول ـ بيدر جات يا اقسام مندرجه ذيل بين:

🕸 روحانی حقوق

مَنْهُ معاشی هوق

🕸 معاشرتی حقوق

الله تعليي حقوق ﴿ يَعْلِي عَلَوْقَ

عَنُونِي حَقُوقِ عَوْق

🕸 سای هوق

آ ئنده ابواب میں ان تمام حقوق کا اجمالی جائزہ پیش کیا جائے گا۔

☆....☆....☆

### اسلام میں عورت کے مذہبی اور روحانی حقوق

اسلام نے عورت کو بہت حقوق دیے ہیں۔سب سے پہلے ہم عورت کے روحانی اور فرہی حقوق کے دوحانی اور فرہی حقوق کے دو ین حیثیت سے اسلام عورت کو کیا مقام عطا کرتا ہے۔

مغربی و غیابیں اسلام کے حوالے سے جو غلط فہمیاں عام ہیں ان میں سے ایک سے ہے کہ اسلام میں جنت کا نصور صرف مرد کے لیے ہے عورت کے لیے نہیں۔ بالفاظ دیگر وہ لوگ یہ بھتے ہیں کہ اسلام میں بہشت صرف مردوں کے لیے مخصوص ہے اور عورت جنت میں نہ جاسکے گیا۔ یہ ایک مرت غلط فہی ہے جس کی تر دید قرآن کی درج ذیل آیات بخو بی مرد یتی ہیں۔

﴿ وَمَنُ يَعُمَلُ مِنَ الصَّلِختِ مِنُ ذَكَوٍ أَوُ أَنَهٰى وَهُوَ مُوْمِنْ فَاُولَئِلْتُ يَدُخُلُونَ الْجَنَّةَ وَلَا يُظُلَمُونَ نَقِيْرًا ٥ ﴾ (١٢٣:٣) "اور جونيك عمل كرے كا، خواه مرو ہو يا عورت، بشرطيكہ ہوده موكن تو ايسے ہى لوگ جنٹ عمل داخل ہول كے اور ان كى ذره برابر حَتْ تَلَىٰ نَدَى جائے گا۔" اى سے لمتی جلتی بات قرآنِ مجيد كى سورة فحل عمل بحى كى گئ ہے۔ اس آيت عمل اللہ تبارك وتعالى فراتا ہے:

﴿ مَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِنْ ذَكَرٍ أَوُ أَنْفَى وَهُوَ مُؤْمِنْ فَلَنُحُيِينَا خَلُوةً طَيِّبَةً وَلَا عَمِلُ مَنْ عَلَمُ الْمُوا يَعُمَلُونَ ٥ ﴾ (٩٤:١٦) وَلَنَجُزِيَا لَهُمُ أَجُرَهُمُ بِأَحْسَنِ مَا كَانُوا يَعُمَلُونَ ٥ ﴾ (٩٤:١٦) " ( جوفض المحى نيك عمل كرے كا، خواه وه مرد مو يا عورت، بشرطيكه مووه مومن،

اے ہم دنیا میں پاکیزہ زندگی بسر کرائیں گے ادر (آخرت میں) ایسے لوگوں کو ان کے اجران کے بہترین اعمال کے مطابق بخشیں گے۔''

مندرجہ بالا آیات سے بات بخو بی واضح ہوجاتی ہے کہ اسلام میں جت کے حصول کے لیجنس کی کوئی شرط موجود نہیں ہے۔ اب آپ بتا کیں کہ کیا اس تکتے کے حوالے سے اسلامی تعلیمات کوفرسودہ (یا غیر منصفانہ) قرار دیا جاسکتا ہے؟

ای طرح مغربی ذرائع ابلاغ بالعوم بیر کہتے ہیں کہ ند بب عورت میں روح کا وجود ہی اسلیم نہیں کرتے ہیں کہ اس کا اطلاق اسلیم نہیں کرتے ہیں کہ اس کا اطلاق اسلام پر بھی ہوجا تا ہے۔حالانکہ حقیقت رہے کہ رہے تقیدہ سیجیوں کا ہے۔

ستر ھویں صدی میں روم میں ہونے والی کونسل کے اجلاس میں عیسائی علا اس نتیج پر پنچے تھے کہ عورت میں روح موجود نہیں ہوتی۔ ●

﴿ يَاْيُهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمُ مِّنُ نَّفُسٍ وَّاحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْ نَفُسٍ وَّاحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْ نَفُسٍ وَاحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَتَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَآءً وَاتَّقُوا اللَّهَ الَّذِي مِنْهَا وَوُجَهَا وَبَكَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَآءً لُونَ بِهِ وَالْاَرْحَامَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ٥ ﴾ (١:١) 
''لوكو! اپ رب ع وروجس نتم كوايك جان عيداكيا اوراى جان عالى عالى عورت دنيا من عالى عورت دنيا من عمرد وعورت دنيا من كه على الله يهراك والله دي ربح مرد وعورت دنيا من كهيلاديدان فدا عورت وروب كا واسط دي كرتم ايك دوسر عالى حالي حقيق الله عن ما يَكْمَ مِن والررشة وقرابت كا تعلقات كوبكا أن عالى دوسر والتين حقيق الله عنها الله المراشة وقرابت كا تعلقات كوبكا أن الله عنها المراس المناس المناس

<sup>●</sup> اگر چه به حیثیت مسلمان جمیں بیتین ہے کہ میری علا کا بیر مقیدہ حضرت بیسی مالیات کی مطبقی تعلیمات کے مطابق نہیں ہوسکتا۔ مترجم

جانو کہ الذتم پر محرانی کررہاہے۔'

الله سحامة وتعالى قرآن مجيدى سورة فحل من فرماتا ب:

﴿ وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُمُ مِّنُ اَنْفُسِكُمُ اَزُوَاجًا وَّجَعَلَ لَكُمُ مِّنُ اَزُوَاجِكُمُ اَزُوَاجِكُمُ اَنْفُسِكُمُ اَزُوَاجِكُمُ اللَّهِينَ وَلَحْفَدَةً وَّرَزَقَكُمُ مِّنَ الطَّيِّئِتِ عَ ﴾ (٢:١٦)

"اور و و الله على ہے جس نے تمہارے لیے تمہاری ہم جنس بیویاں بنائیں اور اللہ علی نے ان بیویوں سے تمہیں بیٹے اور پوتے عطا کیے اور اچھی اچھی چیزیں حمہیں کھانے کو دیں۔"

ای طرح سور کا الشوری می ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ فَاطِرُ السَّمْوٰتِ وَالْاَرْضِ جَعَلَ لَكُمْ مِّنُ اَنْفُسِكُمُ اَزُوَاجًا وَمِنَ الْاَنْعَامِ اَزُوَاجًا يَلُرَؤُكُمُ فِيْهِ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَىْءٌ وَهُوَ السَّمِيْعُ البَصِيْرُ ٥ ﴾ (١١:٣٢)

" اورز من کا بنانے والا جس نے تمہاری اپی جنس سے تمہارے لیے جوڑ سے بنائے اور اس طریقہ جوڑ سے بنائے اور اس طریقہ سے وہ تمہاری سلیس کھیلا تا ہے۔ کا تنات کی کوئی چیز اس کے مشابہ تیس وہ سب کچھ سنتے اور دیکھنے والا ہے۔ "

مندرجہ بالا آیات سے یہ بات واضح طور پرسامنے آجاتی ہے کہ روحانی حوالے سے
اسلام مرد اور عورت کی فطرت میں کوئی تفریق نہیں کرتا۔ آپ کیا سیجھتے ہیں، اسلام کی
تعلیمات میں جدت موجود ہے یا بیفرسودہ ہیں؟ تخلیق آدم کے حوالے سے قرآن مجید میں
ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ فَإِذَا سَوَّيْتُهُ وَنَفَخُتُ فِيهِ مِنْ رُّوْحِي فَقَعُوا لَهُ سُجِدِيْنَ ٥ ﴾ ٢٩:١٥)

" جب من اسے پورابنا چول اوراس من اپنی روح من سے کھے پھوتک دول

توتم سباس كآ مح بحدے بي كرجانا۔"

ای طرح کی بات قرآن مجید کی سور و سجده میں بھی کی گئی ہے۔ یہاں اللہ تبارک وتعالیٰ کا ارشاد مبارک ہے:

﴿ ثُمَّ مَوْيَهُ وَنَفَخَ فِيُهِ مِنْ رُّوْجِهِ وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمُعَ وَالْإَبْصَارَ وَالْاَفْتِدَةَ قَلِيْلًا مَّا تَشُكُرُونَ ٥ ﴾ (٩:٢٣)

" پھراس کو تک سک سے درست کیا اور اس کے اندرائی روح پھوتک دی اور تم کوکان دیے اور آ تکھیں دیں اور دل دیے ہم لوگ کم بی شکر گزار ہوتے ہو۔"

ان آیات میں '' روح پھو کئے'' کے الفاظ سے بینلط فہی نہیں ہونی جا ہے کہ اسلام '' حلول'' وغیرہ جیسے عقاید کی تعلیم دیتا ہے۔ یہاں بات صرف اللہ تعالیٰ کی قدرت اور اس تعلق کی ہورہی ہے جو بندے کواپنے خالق کے قریب ترکردیتا ہے۔

اس حوالے ... مرد ادرعورت کی کوئی تفریق نہیں کی گئے۔ یہ بات آ دم ادر حواطیما السلام دونوں کے حوالے سے کی جارہی ہے۔دونوں اس لحاظ سے ہر طرح برار ہیں۔

ای طرح قرآنِ مجیدیں اللہ تعالیٰ کا بیار شاوجی موجود ہے کہ زمین پر اللہ تعالیٰ نے انسان کو خلافت عطاکی ہے۔ انسان کو خلافت کا بیاعز از انسان کو بلا تفریق جنس دیا گیا ہے۔ اللہ سجانۂ وتعالیٰ فرما تا ہے:

﴿ وَلَقَدُ كُرَّمُنَا بَنِي اَدَمَ وَحَمَلُنَهُمُ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَرَزَقُنَهُمُ مِّنَ الْطَيِّبَاتِ وَالْبَحْرِ وَرَزَقُنَهُمُ مِّنَ الطَّيِّبَاتِ وَفَضَيْلًا ٥ ﴾ (١٥ - ٥٠) الطَّيِبَاتِ وَفَضَيْلًا ٥ ﴾ (١٥ - ٥٠) " يو ته مارى عنايت ہے كہم نے نى آ دم كو بزرگ دى ادر الحي بنكى وترى ميں سوارياں دي اور ان كو پاكيزه چيزوں سے رزق ديا اور اپنى بهت ى محلوقات برنماياں فوتيت بخش ۔ "

آپ دیکھرہ ہیں کداس آے مبارکہ میں ذکر آدم فلینظ کی تمام اولاد کا ہور ہا ہے وہ مرد ہویا عورت۔ زیر بحث موضوع کا ایک اور پہلو ہے بھی جائزہ لیا جاسکتا ہے۔ پھے ذہبی صحائف میں زوال آ دم یا جنت ہے آ دم مَلِیلا کے زمین پر آ نے کا سبب عورت کو قرار دیا گیا ہے۔ مثال کے طور پر انجیل مقدس میں آ دم مَلِیلا کے باغ بہشت سے اخراج کا باعث عورت کو قرار دیا گیا ہے۔ لیکن اسلام کا نقطہ نظراس حوالے سے قطعاً مختلف ہے۔

اگرآپ قرآن کا مطالعہ کریں تو ایک درجن مقامات پرآپ کواس واقعے کا ذکر ملے گا مثال کے طور پرسور کا عراف کی انیسویس آیت۔ان تمام مقامات پرآ دم وحواعلیجا السلام کا طرز عمل کیساں ہی بتایا گیا ہے۔ دونوں سے غلطی ہوئی، دونوں کو اپنی غلطی پرندامت ہوئی۔ دونوں معافی کے خواستگار ہوئے اور اللہ تعالی نے دونوں کی توبہ قبول فرمائی۔

اس کے مقابلے میں اگر آپ بائبل کا نقطہ نظر جاننا چاہیں تو کتاب پیدائش کے تیسرے باب کا مطالعہ کریں۔ آپ دیکھیں گے کہ اس واقعے کی تمام تر ذمہ داری حواعلیہا السلام پر عامل کردگ کی ہے۔ یہی نہیں حواعلیہا السلام کی اس غلطی کو گناہ خقیقی قرار دے دیا گیا اور اید عقیدہ واضع کرلیا گیا ہے کہ ہرانسان ہی گناہ گار پیدا ہوتا ہے۔

کاب پیدائش کی مندرجہ ذیل آ ہت میں اس حوالے سے بائل کا نظم نظر مندرجہ ذیل بیان میں واضح طور پرد یکھا جاسکتا ہے۔

" كراس نے عورت سے كہا كہ مل تير بدو درد حمل كو بہت برد ها وَل كا، تو درد كراس نے عورت سے كہا كہ مل تير بدو حمل كو بہت برد ها وَل اور وہ تجھ برك ساتھ بچ جنے گل اور وہ تجھ برك طرف ہوگ اور وہ تجھ بركومت كر بے كا۔" (بيدائش، باب٣٠ آيت ١٦)

کویا نہ صرف ہے کہ آدم عَلَیٰ کے جنت سے نطنے کا سب عورت کو بتایا جارہا ہے بلکہ صل اور اولاد کی پیدائش کی تکالیف کوعورت کی سزا بتایا جارہا ہے۔ ظاہر ہے کہ ان بیانات سے عورت کے وقار اور مرتبے میں اضافہ تو ہوتا نہیں۔ دوسری طرف اگر اس حوالے سے قرآن کا مطالعہ کیا جائے تو بتہ چلنا ہے کہ اسلام ان تکالیف کوعورت کی عظمت اور وقار میں اضافے کا سبب بتا تا ہے۔ مثال کے طور پران آیات مبارکہ کا مطالعہ کیجے۔

سورة النساء من ارشاد بارى تعالى ب:

'' لوگو! اپ رب سے ڈروجس نے تم کو ایک جان سے پیدا کیا اور ای جان سے اس کا جوڑا بنایا اور ان دونوں سے بہت سے مرد وعورت دنیا میں پھیلا دیے۔ اس خدا سے ڈروجس کا واسطہ دے کرتم ایک دوسر سے ساپنے حق ما تکتے ہو۔ اور رشتہ وقر ابت کے تعلقات کو بگاڑنے سے پر ہیز کرو۔ یقین جانو کہ اللہ تم پر گرانی کر رہا ہے۔'' (۱:۲)

اس طرح سورة لقمان من آتاہے:

''اور بیر حقیقت ہے کہ ہم نے انسان کو اپنے والدین کا حق پہچانے کی خود تاکید کی ہے۔اس کی مال نے ضعف پرضعف اٹھا کرا ہے اپنے پیٹ میں رکھا اور دو سال اس کا دودھ چھوٹے میں گئے (اس لیے ہم نے اس کو نسیحت کی کہ) میر ا شکر کراور اپنے والدین کا شکر بجالا ، میری ہی طرف تجھے پلٹمتا ہے۔'' (۱۳:۳۱) سور دُا احقاف میں ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَانَ بِوَالِدَيْهِ إِحُسْنًا حَمَلَتُهُ أَمُّهُ كُرُهُا وَّوَضَعَتُهُ كُرُهًا وَحَمُلُهُ وَفِصْلُهُ ثَلْمُؤْنَ شَهْرًا مِ ﴾ (١٥:٣٦)

'' اور ہم نے انسان کو ہدایت کی کہا پنے والدین کے ساتھ نیک برتا ؤ کرے۔ اس کی مال نے مشقت اٹھا کراس کو پیٹ میں رکھا اور مشقت اٹھا کر ہی اس کو جنا اور اس کے حمل اور دود ھے چھڑانے میں تمیں مہینے لگ مجئے ۔

جیسا کہ مندرجہ بالا آیات قرانی ہے واضح ہوتا ہے، اسلام مال بننے کے عمل کی عظمت اور اہمیت کو تعلیم کرتے ہوئے عورت کو اس حوالے ہے انتہائی اعلی اور ارفع مقام عطا کرتا ہے۔ ان آیات مبارکہ کو پڑھنے کے بعد آپ کی رائے کیا بنتی ہے؟ اسلام عورتوں کو جوحقوق ویتا ہے، کیا وہ واقعی فرسودہ ہیں؟ اللہ تبارک وتعالی کی بارگاہ میں برتری کا معیار صرف اور صرف تقوی ہے۔ تقوی ، پر ہیزگاری اور نیکی ہی کی بنیاد پر اللہ تعالی کے معیار صرف اور صرف تقوی ہے۔ تقوی ، پر ہیزگاری اور نیکی ہی کی بنیاد پر اللہ تعالی کے

بال مقام كاللين موتا ہے۔

سورة حجرات من الله سجانة وتعالى كاارشاد پاك ب:

" لوگوا ہم نے تم کو ایک مردادرایک عورت سے پیدا کیا اور پھر تنہاری تو میں ادر برادریاں بنادیں تا کہتم ایک دوسرے کو پیچا تو۔ در حقیقت اللہ کے نزدیک تم میں سب سے زیادہ عزت والا دہ ہے جو تنہارے اندرسب سے زیادہ برہ برخی ارہ جے۔ یقینا اللہ سب سے زیادہ جانئے والا اور باخبر ہے۔ " (۱۳:۳۹) جنس، رنگ ،نسل اور مال و دولت اسلام میں عزت کا معیار نہیں۔ اللہ تبارک وتعالیٰ جنس، میارایک ہی ہوادروہ ہے " تقویٰ" ۔ محض جنس کی بنیاد پر نہ اللہ کے ہاں سزا ملے گی اور نہ جزا۔

سورهُ آل عمران میں اللہ تارک د تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿ فَاسْتَجَابَ لَهُمْ رَبُّهُمْ آنَى لَآ أُضِيعُ عَمَلَ عَامِلٍ مِنْكُمْ مِنْ ذَكِرِهِمُ اَلَى لَا أَضِيعُ عَمَلَ عَامِلٍ مِنْكُمْ مِنْ دِيَادِهِمُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عِنْدَهُ حُسُنُ القُوابِ ٥ ﴾ (١٩٥:٣) واللَّهُ عِنْدَهُ حُسُنُ القُوابِ ٥ ﴾ (١٩٥:٣) جواب من ان كرب نے فرایا: "من می می سے كى كاعمل ضائع كرنے والنہ من ان كرب نے فرایا: "من می میں ایک دوسرے كے ہم میں ہو۔ لہذا والنہ من ہوں، خواہ مرد ہو یا عورت، تم سب ایک دوسرے کے ہم میں ہو۔ لہذا جن لوگوں نے میری خاطرائے وطن چوڑے اور جومیری راہ میں ایخ گروں سے فکا اور ستائے گئے اور میرے لیے لڑے اور مارے گئے ان کے سب قصور میں معاف كردوں گا اور انھیں ایے باغوں میں وافل كروں گا جن الله کے بال اور بہترین جز الله کی بیان کی جزائے اللہ کے بال اور بہترین جز الله کی بیان کی جزائے اللہ کے بال اور بہترین جز الله بی کے باس اور بہترین جز الله بی کے باس اور بہترین جز الله بی کے باس ہوں گی بیان کی جزائے اللہ کے بال اور بہترین جز الله بی کے باس ہوں گی بیان کی جزائے اللہ کے بال اور بہترین جز الله بی کے باس ہوں گی بیان کی جزائے اللہ کے بال اور بہترین جز الله بی کے باس ہوں گی بیان کی جزائے اللہ کے بال اور بہترین جز الله بی کے باس ہوں گی بیان کی جزائے اللہ کے بال اور بہترین جز الله بی کے باس ہوں گی بیان کی جزائے اللہ کی بیان کی جزائے اللہ کی بیان کی جزائے اللہ کے بال اور بہترین جز الله بی بیان کی جزائے اللہ کی بیان کی بیان کی بیان کی جزائے اللہ کی بیان کی بی

#### سور و احزاب میں ارشاد باری تعالی ہے:

اس آیت مبارکہ سے بید حقیقت واضح ہو کرسا شنے آ جاتی ہے کہ اسلام مرد اور عورت کے درمیان نہ تو اخلاقی اور روعانی ذمہ دار یول کے حوالے سے کوئی تفریق روار کھتا ہے اور نہ ہی فرائض و واجبات کے لحاظ ہے۔ نماز پڑھنا، روزہ رکھنا اور زکو ۃ دینا جس طرح مرد پر فرض ہے، اس طرح عورت پر بھی لازم ہے۔

البته عورت كو بجهاضا في سهولتين ضرور دي من بي ب

ایام مخصوصہ کے دوران عورت کونماز کی رخصت دی گئی ہے۔ بینمازی اسے معاف ہیں اس طرح حیض ونفاس کے دوران چھوٹے والے روز ہی بھی وہ بعد میں رکھ تی ہے۔
مندرجہ بالا گفتگو سے بیہ بات واضح ہوجاتی ہے کہ اسلام عورت اور مرد پر کیسال اخلاقی ذمہ داریاں عاید کرتا ہے اور ایک ہی جیسی حدود و قیود نافذ کرتا ہے۔ سوآپ کے خیال میں اس سے کیا بھیجہ برآ مہوتا ہے؟

اسلام کے عطا کردہ حقوق نسواں جدیدیں یا فرسودہ؟

#### اسلام میں عورت کے معاشی حقوق

گزشتہ باب میں ہم نے عورت کے روحانی حقوق کا جائزہ لیا یعنی بیدد بکھا کہ اسلام عورت کورین، ندہبی اور روحانی حوالوں سے کیا مقام ومرتبہ عطا کرتا ہے۔

اب ہم زیرنظرموضوع بیخی'' اسلام میں حقوق نسوال'' کا جائزہ ایک اور پہلو سے لیں ان دیکھیں سے مداشرہ اور اس علی سے اس کا جائزہ ایک اور پہلو سے لیں

کے اور دیکیس مے کہ معاثی حوالے سے عورت کواسلام کیا حقوق عطا کرتا ہے۔

اس حوالے سے تجزید سیجیے تو سب سے پہلے یہ حقیقت ہمارے سامنے آتی ہے کہ اسلام نے آج سے ڈیڑھ ہزار برس پہلے عورت کو معاشی حقوق دیے۔ ان حقوق میں بہت ی چنزیں شامل ہیں۔ مثال کے طور پر ایک عاقل بالغ مسلمان عورت جا کداد خرید عتی ہے، رکھ عتی ہے، نے سکتی ہے۔ خواہ وہ شادی شدہ ہویا غیر شادی شدہ۔ وہ بغیر کی یابندی کے اپنی

مرضی سے اپنے مال کے بارے میں وہ تمام فیصلے کرسکتی ہے جوایک مرد کرسکتا ہے۔

اسلام نے عورت کو جائداد رکھنے اور اس کی خرید و فروخت کرنے کاحق آج سے ڈیڑھ ہزار برس پہلے دیا تھاجب برطانیہ میں یہی حق عورت کو ۱۸۷ء میں آ کرملا۔

میں مانتا ہوں کہ چونکہ عورت کو بیہ حقوق اسلام نے چودہ سو برس پہلے دے دیے تھے لہٰذا ہم انھیں عورت کے'' قدیم حقوق'' مجھی کہہ سکتے ہیں لیکن کیا قدیم ہونے کی وجہ سے بیہ حقوق فرسودہ ہوگئے ہیں؟ کیا بیہ حقوق جدیدترین معیار پر پور نے بیں اتر تے ؟

جہال ملک عورت کے کام کرنے اور روزی کمانے کا تعلق ہے، اسلام اس کی بھی پوری اجازت دیتا ہے۔ قرآن وحدیث میں کہیں بھی عورت کے کام کرنے پر پابندی عابیہ نہیں کی گئی۔ شرط یہ ہے کہ بیکام جائز ہواور شرکی حدود کو ملحوظ خاطر رکھتے ہوئے کیا جائے۔ اور

خصوصاً پردے کی رعایت کی جائے۔

لین قدرتی بات ہے کہ اسلام عورت کو کوئی ایسا پیٹہ اختیار کرنے کی اجازت نہیں دےگا جس میں عورت کے حسن د جمال کونمایاں کیا جائے مثال کے طور پر اداکاری اور ماڈلنگ وغیرہ۔

ای طرح بہت سے کام ایسے ہیں جواسلام نے مردوں کے لیے بھی حرام کردیے ہیں فلاہر ہے ایسے کاموں کی اجازت عورت کو بھی نہیں دی جاسکتی۔مثال کے طور پراٹراب کے کاروبار مے متعلق پیشے یا قمار بازی سے تعلق رکھنے والے پیشے۔ ایسے پیشے مردول کے لیے بھی ای طرح ممنوع ہیں جس طرح عورتوں کے لیے۔

ایک حقیق اسلامی معاشرے میں بہت سے پیٹے ایسے ہیں جنسیں خواتین اختیار کرسکتی ہیں مثال کے طور پر طب کا شعبہ ہی دیکھیے۔خواتین کے علاج کے لیے ہمیں ماہرخواتین الما تذہ کا ہونا وار نرسوں کی ضرورت ہے۔ ای طرح تعلیم کے شعبہ میں خواتین الما تذہ کا ہونا ضروری ہے۔

و دسری طرف اسلام تمام تر معاشی ذمه داریاں مردکوسونیا ہے اور عورت پر کمانے کی ذمه داری بالکل نہیں عاید کرتا ہے گویا اے اپنی ضروریات پوری کرنے کے لیے کام کرنے کی ضرورت نہیں۔البتہ اگر ایسے حالات پیدا ہوجائیں کہ عورت کو اپنی روزی خود کمانی پڑے تو اسلام اے اس سے روکنا بھی نہیں۔

متذكرہ بالاشعبوں كے علاوہ بھى بہت سے كام بيں جوعورت كرسكتى ہے۔ عورت اپنے محرييں بھى بہت سے كام شروع كرسكتى ہے۔

جہاں تک فیکٹر یوں اور دیگر اداروں میں کام کرنے کا تعلق ہے اس میں کوئی جرح نہیں بشرطیکہ ان اداروں کا انتظام اسلامی اصولوں کے مطابق چل رہا ہو۔ یعنی مردوں اور عورتوں کے شعبے بالکل الگ الگ ہوں۔ کیونکہ اسلام عورتوں اور مردوں کے اختلاط کی قطعاً اجازت نہیں دیتا۔ ای طرح اسلام عورت کوکاروباری اجازت دیتا ہے کین جہاں نامحرموں سے اختلاط کا موقع ہود ہاں اسے کسی محرم مرد، مثال کے طور پر باپ، بھائی یا شوہر کی مدد حاصل کرنا ہوگی۔

ال سلسلے میں ام المؤمنین حضرت خدیجہ فظامی کی مثال ہمارے سامنے ہے وہ اپنے وور میں مکری ملط کی آتا ان کی جانب وور میں مکری ملط کی آتا ان کی جانب سے کا روباری ذمہ داریاں سرانجام دیتے رہے۔

ایک لحاظ سے دیکھا جائے اسلام خاندان بی عورت کوزیادہ معاثی تحفظ فراہم کرتا ہے۔ جیسا کہ بیل نے پہلے بھی آپ کے سامنے وضاحت کی اسلام بنیادی طور پر فکر معاش کی ذمہ داری خاندان کے مرد پر عاید کرتا ہے۔ عورت پرالی کی ذمہ داری کا بوجونیں ڈالا گیا۔

شادلی سے پہلے یہ اس کے باپ یا بھائیوں کی ذمہ داری ہے کہ وہ اس کی تمام ضروریات اپنی استطاعت کی حد تک پوری کریں شاوی کے بعد بیذمہ داری اس کے شوہر کی طرف نقل ہوجاتی ہے کہ وہ اس کے کھانے پینے، پہننے اور رہنے سہنے کا ہندو بست کر سے اگر شوہر فوت ہوجائے تو بید ذمہ داری اس کے بیٹے پر عاید ہوجاتی ہے۔ کویا جب تک کوئی مردموجود ہے کمانے کی ذمہ داری ای کی ہے۔

شاد کی کے موقع پر بھی دیکھا جائے تو اسلامی اصولوں کی روشی میں عورت ہی فائدے میں رہتی ہے۔ کیونکہ نکاح کے موقع پر اسے حق مہر کی صورت میں ایک تحفید ملتا ہے۔

قرآن مجيد كى سورة نساء من الله تبارك وتعالى كاارشاد ب:

''اور عورتوں کے مہرخوش دلی کے ساتھ (فرض جانتے ہوئے) اوا کروالبتہ اگر وہ اپن خوتی سے مہرکا کوئی حصہ تہیں معاف کردیں تو اسے تم حزے سے کھاسکتے ہوئ'' (۲۰۲۷)

مہر شریعت اسلامی کی رو سے نکاح کی ایک لازی شرط ہے۔ اگر چہ اب ہمارے معاشرے میں مہر کی روح کونظر انداز کیا جارہا ہے۔ جس شادی کی تقریب پر لاکھوں روپے خرج کیے جارہے ہوتے ہیں وہاں حق مہر چندسورو پے مقرر کرلیا جاتا ہے۔

اگرچہ یہ بات نھیک ہے کہ اسلام میں مہرکی رقم کے لیے کوئی کم سے کم یا زیادہ سے زیادہ معین نہیں ہے لیے گئی۔ لیکن بہر طال حق مہر کا فریقین کی مالی حیثیت کے مطابق ہونا ضروری ہے۔ ایک سواکیاون رو لیے یا سات سو چھیای رو پے حق مہر کا کوئی تک نہیں بنآ۔

ایک المیدید ہوا ہے کہ بعض مسلمان معاشروں پر دیگر ثقافتوں کے اثرات کھوزیادہ ہی مرتب ہوئے ہیں جس کی ایک مثال پرصغیر پاک وہند کا معاشرہ ہے۔ یہاں'' مہر' تو بہت کم مقرر کیا جاتا ہے لیکن توقع بدر کھی جاتی ہے لڑکی اپنے ساتھ بہت سا جہنر لے کر آئے گ ۔ ٹی وی اور فرق سے لے کر کار اور فلیٹ تک کی توقع کی جاتی ہے۔

لا كے والے اپن حیثیت كے مطابق مهر تو دیتے نہیں البتہ اپنی حیثیت كے مطابق جہنر كى تو قع ضرور ركھتے ہیں لاكے كى قیمت مقرر كى جاتى ہے۔ اگر دہ گر بجرے ہے ہتو ایک لا كھ اگر ڈاكٹر یا انجیئئر ہے تو تین یا پانچ لا كھ ليكن ان باتوں كا اسلام سے كو كى تعلق نہیں۔ اسلام میں جہنر كا مطالبہ، بالواسطہ یا بلاواسطہ، كى بھی طرح جائز نہیں ہے۔

اگراڑ کی کے والدین اپنی خوثی ہے اپنی بیٹی کو کوئی تخد دینا چاہیں تو اس پر کوئی پابند کی نہیں ہے لیکن اس مقصد کے لیے دباؤ ڈالنا کسی صورت جائز نہیں ہے۔اسلام الیک حرکتوں سے تن کے ساتھ منع کرتا ہے۔

عورت کے لیے کمانا ضروری نہیں ہے۔لیکن اگر دہ کچھ کماتی ہے تو بیکمل طور پراس کی ذاتی مکیت ہوگی۔اے اپنے گھر والوں پرایک پائی بھی خرچ کرنے کا پابند نہیں کیا گیا۔وہ اپنی کمائی، اپنی مرض سے جیسے جا ہے خرچ کر سکتی ہے۔

اسلامی اصول یہ ہے کہ بیوی کتنی ہی مال دار کیوں نہ ہو، کمانا اور روٹی آگٹر ہے، مکان
کا بند و بست کرنا شو ہرکی ذمہ داری ہے کیونکہ معاشی ذمہ داری اسلام صرف اور صرف مرد
کے کا ندھوں پر ڈالٹا ہے۔ اور شو ہرکوا پی بید ذمہ داری بہر صورت اداکر نی ہوتی ہے۔
طلاق یا علیحدگی کی صورت میں بھی ''عدت'' کے دوران بیوی کے نظے کا ذمہ دار مرد

ہے۔اگر ہے موجود ہیں تو ان کے اخراجات پورے کرنا بھی اس کا فرض ہے۔
اسلام نے آج سے صد بول پہلے ہی عورت کو دراشت کا حق دیا۔ اگر آپ قرآن کا
مطالعہ کریں تو آپ دیکھیں گے کہ سورہ بقرہ ، سورہ نسا اور سورہ مائدہ میں داضح طور پر بتادیا
گیا ہے کہ قورت بیوی کی حیثیت سے ، مال کی حیثیت سے ، بہن اور بیٹی کی حیثیت سے
وراشت میں حصد دار ہے۔ اور اللہ تبارک و تعالیٰ نے ان کا حصر قرآن میں مقرر فرما دیا ہے۔
میں جاتا ہوں اس حوالے سے سوالات اٹھائے جاتے ہیں اور بیالزام عاید کیا جاتا
ہیں جاتا ہوں اس حوالے سے سوالات اٹھائے جاتے ہیں اور بیالزام عاید کیا جاتا
ہی کہ خواتی کے حوالے سے اسلام کا قانون و راشت منصفانہ نہیں ہے۔ لیکن چونکہ ہمار سے کہ خواتی کے دور ہے لہذا میں یہاں اس حوالے سے گفتگونہیں کروں گا۔ ان شاء اللہ جب
یاس وقت محدود ہے لہذا میں یہاں اس حوالے سے گفتگونہیں کروں گا۔ ان شاء اللہ جب



## اسلام میں عورت کے معاشر تی حقوق

اس باب میں ہم معاشرتی اور ساجی حوالوں سے عورت کو دیے گئے حقوق کا تجزیہ کریں

گے۔ان حقوق کی تقسیم اس طرح بھی کی جاسکتی ہے:

ا اسلام میں عورت کے حقوق بحثیت بیٹی

ب اسلام میں عورت کے حقوق بحثیت بوی

ج اسلام میں عورت کے حقوق بحثیت مال

د اسلام مین عورت کے حقوق بحثیت بہن

سب سے پہلے ہم دین اسلام میں بیٹی کو دیے گئے معاشرتی حقوق کا ذکر کرتے ہیں سب سے پہلی بات تو یہ ہے کہ اسلام نے بیٹی کو جان کی حفاظت فراہم کی اور بیٹیوں کو قل کرنے کی فتیج روایت کا خاتمہ کیا۔ اسلام یہ حفاظت بیٹے اور بیٹی دونوں کے لیے فراہم کرتا ہے۔ اور قبل اولا دکوحرام قرار دیتا ہے۔ سور ہ الگویریٹیں ارشاد ہوتا ہے۔

﴿ وَإِذَا الْمَوَّٰ دَةُ سُئِلَتُ ٥ بِأَيِّ ذَنْبٍ قُتِلَتُ ٥ ﴾ (٩٠٨: ٩٠٨)

"اور جب زنده گاڑی ہوئی لڑکی سے پوچھا جائے گا کہوہ کس تصور میں ماری
گئی "

الله تبارك وتعالى كأارشاد ہے:

﴿ قُلُ تَعَالُوا آتُلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمُ عَلَيْكُمُ اَلَّا تُشُوكُوا بِهِ شَيْفًا وَبِالُوَالِدَيْنِ اِحْسَانًا وَلَا تَقُتُلُوا اَوُلادَكُمُ مِّنُ اِمُلاقٍ نَحْنُ نَرُّ زُفُكُمُ وَاللَّهِ مَا اَحْنُ نَرُّ زُفُكُمُ وَاللَّهُمُ مَا ﴾ (١٥١:٢)

ای طرح علم المیں سورہ بن اسرائیل میں بھی ملاہے، جہاں ارشاد ہوتا ہے:

﴿ وَلَا تَقْتُلُواْ اَوُلَادَكُمْ خَشْيَةَ اِمُلَاقٍ نَحْنُ نَرُزُقُهُمْ وَإِيَّاكُمُ اِنَّ قَتُلُهُمْ كَانَ خِطُا كَبِيْرًا ٥ ﴾ (١:١٤)

'' اپنی اولا دکوافلاس کے اندیشے سے قبل نہ کرو۔ ہم انھیں بھی رزق دیں مے اورتم کو کھی۔ درحقیقت ان کاقبل ایک بوی خطا ہے۔''

ظہور اسلام سے قبل، دور جاہیت کے عرب معاشرے کا جائزہ لیا جائے تو معلوم ہوتا ہے کہ دہ لوگ اپنی بیٹیوں کو زندہ دفن کردیا کرتے تھے۔خدا کا شکر ہے کہ اسلام نے آکر اس محروہ اور فالماندرسم کا خاتمہ کردیا۔عرب تہذیب میں تو اسلام نے برسم ختم کردی لیکن ہرجگہ ایسانہیں ہے۔

بدشمق سے ہمارے ملک ہندوستان میں آج بھی بیٹیوں کوئل کرنے کا سلسلہ جاری ہے۔ عالمی نشریاتی ادارے بی بی بی بے ایک رپورٹ تیار کی ہے۔ اس پروگرام کاعنوان تھا '' اُسے مرنے دو'' (Let Her Die.) بی بی کی ایک خاتون رپورٹر Emily Beckenen) بی بی کی ایک خاتون رپورٹر تیار کی۔ یہ نے برطانیہ سے ہندوستان آ کر اس موضوع پر تحقیقات کیس اور بیدر پورٹ تیار کی۔ یہ پروگرام کانی عرصہ قبل شار ٹی وی پر بھی دکھایا گیا اور شکر ہے کہ بار بار دکھایا جار ہا ہے۔ پچھ بی ون قبل بھی یہ پروگرام ٹیلی کاسٹ ہوا ہے۔

اس پروگرام میں جو اعداد وشار فراہم کیے گئے ہیں ان سے پیتہ چلا ہے کہ روزانہ تقریباً تین ہزار مل ضالع کیے جارہے ہیں۔والدین بچے کی جنس معلوم کرتے ہیں اور جب پتہ چلاہے کہ بچی پیدا ہونے والی ہے توحمل ضالع کروادیا جاتا ہے۔ اگریداعداد وشار درست ہیں تواس کا مطلب یہ ہے کہ ہندوستان میں ہرسال تقریباً ۱۰ لاکھ بیٹیوں کوئل کیا جارہا ہے۔

تامل نا ڈواور راجھتان وغیرہ جیسی ریاستوں میں ایسے بورڈ اور بوسٹرنظر آرہے ہیں جن پر لکھا ہوتا ہے؟

'' پانچ سو روپے خرچ کریں اور پانچ لاکھ روپے بچا کیں۔''

پاپ عوروپ رہا ہے۔ کہ پانچ سوروپ رہا ہونے والا ہے یا بھی مورو پے طبی معائے پرخرج کریں اور یہ معلوم کریں کہ بچہ پیدا ہونے والا ہے یا بھی۔ یعنی پیدائش ہے ہل ہی بچے کی جنس معلوم کریں کہ بچہ پیدا ہونے والا ہے یا بھی۔ یعنی پیدائش ہے ہل ہی بچے کی جنس معلوم کر لیں۔ اگر ماں کے پیٹ میں بچی پرورش پارہی ہوتو حمل ضابع کرو دیں اور یوں بچی کی پرورش اور بعدازاں جہیزی صورت میں خرج ہونے والے لاکھوں رو پے بچالیں۔ بھی کی پرورش اور بعدازاں جہیزی صورت میں خرج ہونے والے لاکھوں رو پے بچالیں۔ مال ناڈو کے سرکاری جیتال کی رپورٹ میہ ہوئی میں سے پانچ بیٹیوں کوئل کیا جارہا ہے۔ لہذا شاید ہمیں اس بات پر جیرت نہیں ہوئی جا ہے کہ ہندوستان میں عورتوں کی آبادی مردوں سے کم ہے۔

کیوں کے قبل کا بیسلمانہ نیا نہیں ہے۔ صدیوں سے یہی کچھ ہور ہا ہے۔ اگر آپ
ہندوستان میں ۱۹۹۱ء میں ہونے والی مردم شاری کے اعداد وشار کا جائزہ لیں تو آپ کو پتہ
چلے گا کہ اس وقت بھی ہندوستان میں ۱۹۰۰مردوں کے مقابلے میں ۱۹۵۴ء ورش تصی اس کے بعد اگر آپ ا۱۹۹۱ء کی مردم شاری کے اعداد وشار کا تجزیہ کریں تو معلوم ہوگا
کہ بیتا سب مزید جر چکا ہے۔ کیونکہ ۱۹۸۱ء میں ۱۹۰۰مردوں کے مقابلے میں ۱۹۳۳ء ورشی

عورتوں کی آبادی کا تناسب مزید کم ہوتا جارہا ہے۔ ۱۹۹۱ء کی مردم شاری میں ہیں۔ ۱۰۰۰ کے مقابلے میں ۹۲۷ تک جا پہنچا ہے اور سب سے زیاوہ افسوس تو اس بات کا ہے کہ سائنس کی ترتی نے بچائے اس عمل کورو کئے کے اس میں مزید سہولت پیدا کردی ہے۔ اب آپ بی بتا کیں کہ اسلام جب قتل اولاد پر پابندی لگا تا ہے تطع نظر اس کے کہ اولاد بچہ ہے یا بھی ، تو آپ کے نزدیک اسلام کا بیطرز عمل جدید تر تھہرتا ہے یا فرسودہ؟

اسلام صرف بکی کے قتل پر ہی پابندی نہیں لگا تا۔ اسلام تو اس طرز عمل کی بھی تتی سے فرمت کرتا ہے کہ بچے کی پیدائش پر خوشیاں منائی جا کیں اور بکی کی پیدائش کی خبرس کر افسوس کیا جائے۔

قرآن مجلد کی سور و محل میں اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

"جب ال میں سے کی کو بیٹی کی پیدائش کی خوش خبری دی جاتی ہے تو اس کے چبرے پر کاؤس چھا جاتی ہے اور وہ بس خون کا سا گھونٹ پی کررہ جاتا ہے۔ لوگوں سے چھپتا پھرتا ہے کہ اس بری خبر کے بعد کسی کو کیا منہ دکھائے۔سوچتا ہے کہ ذلت کے ساتھ بیٹی کو لیے رہے یا مٹی میں دبادے؟ دیکھو کیے برے تھم بیں جو بیا اللہ کے بارے میں لگاتے ہیں۔"
بیں جو بیاللہ کے بارے میں لگاتے ہیں۔"

مزید بیرکداسلام بیٹی کی تعلیم و تربیت انجھے طریقے سے کرنے کا بھی تھم دیتا ہے۔ مند

احمد کی ایک مدید ی بوی مطابق کامنیوم کھے یوں ہے، آپ مطابق نے فرمایا:

'' جو مخف اپنی دو بیٹیوں کی خوش اسلو بی سے پرورش کرتا ہے وہ قیامت کے دن اس طرح میرے ساتھ ہوگا۔ آپ مطبق آئے نے اپنی دوالگلیاں اسٹھی کرکے دکھایا۔''

ایک اور حدیث مبارکه میں ارشاد ہے:

'' جس مختص نے اپنی دو بیٹیوں کی اچھی طرح پرورش کی اوران کا خیال رکھا اور عبت کے ساتھ اٹھیں یالا وہ مختص جنت میں داخل ہوگا۔''

اسلام بیٹوں اور بیٹیوں میں فرق روا رکھنے کے بھی خلاف ہے۔ ایک حدیث مبارکہ

من آتا ہے:

" ایک دفعہ نی کریم مطاق آنا کے سامنے ایک فخص نے اپنے بیٹے کو بیار کیا اور اپی گود میں بٹھالیا، لیکن اپنی بیٹی کے ساتھ ایسانہیں کیا۔ نی کریم مطاق آنے فوراً فرمایا کونو ظالم ہے تھے جا ہے تھا کہ اپنی بیٹی کوبھی بیار کرتا اور اسے بھی اپنی کودیس بٹھا تا۔''

نی کریم منطق آج صرف زبانی احکامات نہیں دیتے تھے۔ آپ کے اسوہ حسنہ سے بھی ایسے ہی طرزِ عمل کا ثبوت ملتا ہے۔

اب ہم آتے ہیں عورت کے بحثیت بیوی معاشرتی حقوق کی جانب!

اگراسلام سے پہلے کے خامب اور تہذیوں کا جائزہ لیا جائے تو معلوم ہوتا ہے کہ قدیم زمانے میں عورت کو شیطان کا آلہ کار سمجھا جاتا تھا۔ یعنی بی خیال کیا جاتا تھا کہ شیطان عورت کے ذریعے انسان کو گمراہ کرتا ہے۔

اسلام میں عورت کا تصور اس کے بالکل الث ہے۔ کیونکہ اسلام عورت کو'' محصنہ'' قرار دیتا ہے بیعنی شیطان سے بیخ کا ذریعہ خیال کرتا ہے۔ جب ایک مرد کی شادی ایک اچھی اور نیک عورت سے ہوتی ہے تو وہ عورت اس کے لیے شیطانی ترغیبات سے بیخ کا ذریعہ بن جاتی ہے۔ اور اسے اس راہ پر چلانے کا باعث بتی ہے جسے قرآن نے مراطمتقیم قرار دیا ہے۔

اس طرح سیح بخاری کی روایت کرده ایک مدیث کامفہوم ہے:

'' نی کریم منطیحاتی نے فرمایا کہ؛ ہرمسلمان جو نکاح کی استطاعت رکھا ہو ضرور نکاح کرے۔اس طرح ان کے لیے اپنی نگاہ کی حفاظت اور پاک دامنی برقرار رکھنا آسان ہوجائے گا۔''

حفرت الس بناتية سے روایت ایک حدیث كامفہوم م محجہ يول ہے:

"جس نے تکاح کرلیااس نے اپنا آ دھادین محفوظ کرلیا۔"

يەمدىث ئى كراك دفعداك صاحب كنے لكے:

" كيا اس كا مطلب مد به محدار شن دو نكاح كرلول تو ميرا ايمان كمل موائد كا؟"

یہ سا جب بالکل غلط سمجھے تھے۔ دراصل حدیث میں کہی گئی بات سو فیصد درست ہے۔ جب نبی کریم مطبح آئے نے فر مایا کہ نکاح سے آ دھا دین محفوظ ہوجاتا ہے تو ان کی مرادیتی کہ نکاح کر لینے سے ایک مسلمان کے لیے بدکردادی، بداخلاتی، بے راہ روی، زنا کاری اور ہم جنس پہتی جیسے جرائم سے بچنا آ سان ہوجاتا ہے۔ اور دنیا کے نصف جرائم آخی اسباب کے باعث ہوتے ہیں۔

شادی کے بعد آپ پر بیوی، شوہر، مال اور باپ کی حیثیت سے بھی ذمہ داریاں عاید موجاتی ہیں۔ اسلام ان ذمہ داریوں کو بھی نہایت اہم قرار دیتا ہے اور ظاہر ہے کہ یہ ذمہ داریاں نکاح کے بعد ہی پوری کی جاسکتی ہیں۔

بہرحال آپ ایک شادی کریں، دوکریں، نثین کریں یا چار، آپ کا آ دھا ایمان ہی محفوظ ہوتا ہے۔

قرآن کا ارتباد ہے کہ میاں ہوی کے دل میں ایک دوسرے کے لیے محبت رکھ دی گئی ہے۔ اگرآپ سور وکروم کا مطالعہ کریں توبیار شادیاری تعالیٰ دیکھیں گے ؛

"اور اس کی نشانیوں میں سے یہ کداس نے تمہارے لیے تمہاری جنس سے بویاں بنائیں تاکم ان کے پاس سکون حاصل کرواور تمہارے درمیان محبت اور رحمت پیدا کردی یقینا اس میں بہت می نشانیاں ہیں اُن لوگوں کے لیے جو غور وفار کرتے ہیں۔" (۲۱:۳۰)

سورۂ نبا کی اکیسویں آیت میں نکاح کوایک پختہ عہد (میثاق غلیظ) قرار دیا گیا ہے۔ ای سورۂ کی افیسویں آیت میں ارشاد ہوتا ہے:

﴿ وَعَاشِرُوهُنَّ بِالْمَعُرُوفِ فَإِنَّ كَرِهُتُمُوهُنَّ فَعَسَى أَنُ تَكْرَهُوا شَيْنًا وَيَجْعَلَ اللَّهُ فِيهِ خَيْرًا كَثِيرًا ٥﴾ (١٩:٣)

"ان کے ساتھ بھلے طریقے سے زندگی بسر کرو۔ اگر وہ تہیں ناپند ہوں تو ہوسکتا ہے کہ ایک چیز تہیں پند نہ ہو گراللہ نے اس میں بہت کچھ بھلائی رکھ

دی ہو۔''

نکاح کے لیے فریقین کی رضا مندی ایک لا زمی شرط ہے بینی مرداور عورت دونوں کو اس رشتے کے لیے راضی ہونا چاہیے۔ کوئی بھی .....خواہ وہ لڑک کا والد بھی کیول نہ ہو، اپنی بیٹی کی شادی زبرد تی نہیں کرسکتا۔

صیح بخاری کی ایک حدیث کے مطابق ایک عورت کا نکاح اس کے باپ نے اس کی مرضی کے خلاف کردیا تھا۔ یہ عورت رسول اکرم منتظ ہیں گئے اور فریاد کی۔ آپ منتظ ہیں نے اس نکاح کوفنخ قرار دیا۔

احد بن حنبل برائلیہ کی روایت کردہ ایک حدیث کامفہوم بھی اس سے ملتا جاتا ہے، جس کے مطابق ایک عورت بارگاء نبوی مطابق میں حاضر ہوئی اور شکایت کی کداس کے باپ نے اس کی مرضی کے خلاف اس کا نکاح کردیا ہے۔ آپ مطابق آیا نے اس سے فرمایا کہ وہ اگر جا ہے۔ تو اس نکاح کو برقر ارر کھے اور جا ہے تو ضخ کردے۔

مندرجہ بالا احادیث سے بہ بات واضح ہوجاتی ہے کہ اسلام نکاح کے لیے فریقین کی رضا مندی ضروری قرار دیتا ہے۔

اسلام میں عورت کا تصور خاندان تھکیل دینے والی شخصیت کا ہے بیوی کی حیثیت سے وہ مکان کو گھر بناتی ہے۔ مغربی دنیا میں بیوی کے لیے House wife کا لفظ استعال ہوتا ہے۔ جو غلط ہے کیونکہ اس کی شادی گھر کے ساتھ نہیں ہوئی۔ لوگ اصطلاحات بناتے ہیں اور استعال کرتے ہیں۔ بینہیں سوچتے کہ ان الفاظ کا مطلب کیا ہے۔'' ہاؤس وائف'' کا مطلب ہے'' مکان کی بیوی'۔

بیں امید رکھتا ہوں کہ میری بہنیں آ بندہ خود کو ہاؤس واکف (House Wife) میں امید رکھتا ہوں کہ میری بہنیں آ بندہ خود کو ہاؤس واکف کہلوا تا پہند کریں گا۔

اسلام میں بیوی کی حیثیت باندی کی نہیں ہوتی بلکہ اسے شوہر کے ساتھ الکل مساوی حیثیت ملتی ہے۔

ابن خبل واطعہ کی روایت کردوایک عدیث کامفہوم پھھ یوں ہے:

دنتم میں سے بہترین فخض وہ ہے جس کاسلوک اپنے گھر والوں سے اچھا ہے۔''
اسلام نے مرداور عورت کی ساجی خیثیت میں کوئی بھی فرق نہیں رکھا سوائے ایک پہلو
کے، اور وہ پہلو قیادت کا ہے۔ جسٹس قاضی صاحب نے بھی بالکل درست نشاندہی کی کہ
قرآن شوہراور بیوی کو کمل برابری کی حیثیت دیتا ہے لیکن اس نے گھریا خاندان کا سربراہ مردکو بنایا ہے۔

سورة بقره مس ارشاد بارى تعالى ب:

﴿ وَلَهُنَّ مِفُلُ الَّذِي عَلَيْهِنَّ بِالْمَعُرُوفِ وَلِلرِّجَالِ عَلَيْهِنَّ دَرَجَةً وَاللَّهُ عَزِيْزٌ حَكِيْمٌ ٥ ﴾ (٢٢٨:٢)

" عورتوں کے لیے بھی معروف طریقہ پرویے بی حقوق ہیں جیے مردوں کے حقوق ان پر ہیں۔ البتہ مردوں کو ان پر ایک درجہ حاصل ہے اور سب پر الله خال اور تعلیم و دانا موجود ہے۔"

یہاں اس جسٹس ایم ایم قاضی سے پورا انفاق کرتا ہوں۔ یہ بات بالکل درست ہے کہ بیٹتر مسلمان اس آیت کامنہوم غلط اخذ کرتے ہیں۔خصوصاً مردکوایک درجہ حاصل ہونے کی بات کو بالعوم غلط مجماعیا۔ حالا نکہ، جس طرح کہ میں نے پہلے عرض کیا کی بھی تھم کو بیجھنے کے بات کو بالعرص متعلقہ بیانات کوسامنے رکھنا ضروری ہے۔

سورة نباء من الله تبارك وتعالى كاارشاد ب:

﴿ اَلرَّ جَالُ قَوْمُوْنَ عَلَى النِّسَآءِ د ﴾ (٣٠:٣) "مروغورتوں پرتوام ہیں۔"

اوگ العوم'' قوام'' کا ترجمہ'' ایک درجہ برتر'' کرتے ہیں۔ یا یہ کمردایک درجہ افضل ہیں۔ حالانکہ حقیقت یہ ہے کہ قوام کالفظ اقامہ سے نکلا ہے مثال کے طور پرنماز سے' بہتے اقامت ہوتی ہے جس کا مطلب ہوتا ہے نماز کے لیے کھڑے ہوجاؤ۔ کویا اقامہ کے

معنی ہوئے کھڑے ہوجانا۔ اور جہاں تک قوام کے معنی کا تعلق ہے تو اس لفظ کے معانی یہ نہیں ہیں کہ مرد کو عورت پر ایک ورجہ برتری یا فضیلت حاصل ہے بلکہ یہ ہیں کہ مرد کی ذمہ داریاں ایک درجہ زیادہ ہیں۔

اگر آپ تغییر ابن کثیر کا مطالعہ کریں تو آپ یہی تکھا پائیں گے کہ مرو کی ذمہ داری ایک ورجہ زیادہ ہے نہ کہ بلحاظ فضیلت کوئی برتری ہے۔اور بیذمہ داری فریقین کو باہمی رضا مندی سے برضا ورغبت ادا کرنے کی کوشش کرنی چاہیے۔

سورة بقره مي ارشاد بارى تعالى ب:

﴿ هُنَّ لِبَاسٌ لَّكُمُ وَأَنْتُمُ لِبَاسٌ لَهُنَّ ﴿ ﴾ (١٨٤:٢) ﴿ هُنَّ لِبَاسٌ لَهُنَّ ﴿ ﴾ (١٨٤:٢) \* (٢٠٤٠) \* (٢٠٤٠)

لباس کا مقصد کیا ہوتا ہے؟ لباس کا مقصد پردہ بھی ہوتا ہے اور زینت بھی۔ ای طرح میاں بیوی کو ایک دوسرے کے عیبوں پر پردہ ڈالنے والا اور ایک دوسرے کے لیے باعث زینت ہونا چاہیے کیونکہ بید دونوں ایک دوسرے کے لیے لازم وطزوم ہیں۔

سورة نساء مي الله تعالى كاارشاد ب:

﴿ وَعَاشِرُوهُنَّ بِالْمَعُرُوفِ فَإِنْ كَرِهْتُمُوهُنَّ فَعَسَى أَنْ تَكُرَهُوا شَيْتًا وَيَجْعَلَ اللَّهُ فِيْهِ خَيْرًا كَثِيْرًا ٥﴾ (١٩:٣)

"اوران کے ساتھ معروف طریقے سے زندگی بسر کرد۔ آگر وہ تہہیں ناپینہ ہول تو ہوسکتا ہے کہ ایک چیز تہمیں پندنہ ہو گر اللہ نے ای میں بہت کچھ بھلائی رکھ

دی ہو۔

کو یا تھم قرآنی کے مطابق اگرآپ کواپی بیوی ناپند ہو پھر بھی آپ کواس کے ساتھ خوش اخلاقی ہی ہے چیش آنا جاہے۔اور برابری کی سطم پر ہی رہنا جاہیے۔

جاری اب تک کی گفتگو ہے آپ کو اندازہ ہوگیا ہوگا کداسلام مورت کو بحیثیت ہوی کے کیا حقوق عطا کرتا ہے۔اس کے بعد آپ کی کیا رائے ہے؟ بیرحقوق جدید میں یا فرسودہ؟

اب ہم آتے ہیں والدہ کے حقوق کی جانب۔

مختمراً بیہ ہا جاسکتا ہے کہ اسلام میں اللہ تعالی کی عبادت کے بعد اہمیت والدین کے احرام کی ہے۔ قرآن مجید میں اللہ تعالی کا ارشاد ہے:

" تیر - رب نے فیصلہ کردیا ہے کہتم لوگ کی کی عبادت نہ کرو مگر صرف اس کی ۔ والدین کے ساتھ نیک سلوک کرو۔ اگر تمہارے پاس ان بیل ہے کوئی ایک، یا دونوں، بوڑھے ہوکر رہیں تو انھیں اف تک نہ کہو نہ انھیں جوڑک کر جواب دو بلکہ ان سے احر ام کے ساتھ بات کرواور نرمی اور رحم کے ساتھ ان کے سامنے جحک کر رہواور دعا کیا کرو کہ " پروردگار، ان پررحم فر ماجس طرح انھوں نے رحمت وشفقت کے ساتھ جھے بچپن میں پالاتھا۔" (۲۳،۲۳۱)

" لوگو! اپنے رب سے ڈروجس نے تم کو ایک جان سے پیدا کیا اور اس جان بان میں بالا تھا۔ " کو جورت دنیا میں بیلاد ہے۔ اس خدا سے ڈروجس کا واسطہ دے کرتم ایک دوسرے سے اپنے بھیلاد ہے۔ اس خدا سے ڈروجس کا واسطہ دے کرتم ایک دوسرے سے اپنے جوادر رشتہ وقر ابت کے تعلقات کو بگاڑنے سے پر ہیز کرو۔ یقین جانو کہ اللہ تم پر جمز کرو ای سے باتو کہ اللہ تم پر جمز کرو۔ یقین جانو کہ اللہ تم پر جمرانی کر رہا ہے۔ " (۱:۲۷)

سورہ لقمان میں اللہ سجان وتعالیٰ کا ارشادِ پاک ہے:

''اور بید طبقت ہے کہ ہم نے انسان کواپنے والدین کا حق پیچائے کی خود تاکید کی ہے۔ اس کی مال نے ضعف پرضعف اٹھا کراہے اپنے پیٹ میں رکھا اور دو سال اس کا دودھ چھوٹنے میں گئے (اس لیے ہم نے اس کونسیحت کی کہ) میرا شکر کراور اپنے والدین کا شکر بجالا میری ہی طرف تھے پلٹتا ہے۔'' (۱۳:۳۱) سور واقاف میں ارشاد ہوتا ہے:

﴿ وَوَصَّلِنَا ٱلْإِنسَانَ بِوَالِدَيْهِ اِحْسَنًا حَمَلَتُهُ ٱمُّهُ كُرُهَا وَّوَضَعَتُهُ كُرُهًا وَحَمُلُهُ وَلِهِطُلُهُ ثَلْـثُونَ شَهْرًا ؞ ﴾ (١٥:٣٦) '' اور ہم نے انسان کو ہدایت کی کہ وہ اپنے والدین کے ساتھ نیک برتاؤ کرے اس کی مال نے مشقت اٹھا کراہے پیٹ میں رکھا اور مشقت اٹھا کر بی اس کو جنا۔ اور اس کے حمل اور دورہ چھڑانے بیل تیس مہینے لگ گئے۔'' احمد اور ابن ماجہ ہے روایت ہونے والی ایک حدیث کا مغہوم ہے:

"جنت مال كے قدمول تلے ہے۔"

اس حدیث کا مطلب بینیس که رائے پر چلتے ہوئے جو کچھ مال کے پاؤل کے آتا ہے وہ سب جنت میں تبدیل ہوجا تا ہے بلکاس کے معانی بید بیں کداگر آپ فرائض دینی ادا کرتے ہیں اور اس کے بعد مال کی عزت کرتے ہیں، خدمت کرتے ہیں فرمال برداری کرتے ہیں تو آپ یقیناً جنت میں جا کیں گے۔

صیح بخاری اور میح مسلم کی ایک روایت کامنہوم ہے:

"ایک فض نے رسول اکرم مطابق ہے ہو چھا کہ بھے پرسب سے زیادہ حق کس کا ہے؟ آپ مطابق نے نور مایا: تیری مال کا۔" اس نے پوچھا اس کے بعد؟ آپ مطابق نے نور مایا: تیری مال کا۔ اس فض نے تیسری بار پوچھا اس کے بعد؟ آپ مطابق نے کھر فر مایا: " جیری مال کا۔" جب اس نے چھی مرتبہ دریافت کیا۔ آپ مطابق نے نے فر مایا: " تیرے باب کا۔"

مویااس حدیث کی روشی میں پھھر فی صدعزت واحر ام کی مستحق مال تظہرتی ہے اور پھین فی صد کا باپ۔

یا یوں کہیے کہ تین چوتھائی محبت ماں کے جھے میں اور ایک چوتھائی باپ کے جھے میں آتی ہے۔

مخضراً سونے کا تمغہ مال کے جصے ہیں آتا ہے چاندی کا تمغہ بھی مال کے جصے ہیں ،
کانبی کا تمغہ بھی مال کے جصے ہیں آتا ہے اور حوصلہ افزائی کا انعام باپ کوملتا ہے۔
آپ نے اسلام ہیں مال کے حقوق ملاحظہ فرمائے۔اب فیصلہ کریں کہ بیر حقوق جدید

ہیں یا فرسوادہ؟

ای طرح اسلام نے عورت کو بہن کی حیثیت سے بھی نہایت محتر م قرار دیا ہے۔ قرآن مجید میں اللہ تبارک و تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿ وَالْمُوْمِنُونَ وَالْمُوْمِنْتِ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَآءً بَعْضٍ م ﴾ (١:٩) "ملن مردادرمون عورتيل بيسب ايك دوسرے كرفي بين."

لفظ اولیا کے معنی یہاں رفیق اور مددگار ہیں۔ با الفاظِ دیگرموئن مرد اور موئن عورتیں آپس میں بہن بھائی ہیں،اگران کے درمیان کوئی اور رشتہ نہ ہوتو۔

خواتین کواس قدر معاشرتی حقوق دیے گئے ہیں کہ ہم ان کے حوالے سے ہفتوں گفتگو کر سکتے ہیں لیکن وقت کی کی وجہ سے ہم متعدد اہم موضوعات مثلاً کثرت از دواج اور طلاق وغیرہ پر گفتگونہیں کریں گے۔ کیونکہ میرا تجربہ بتاتا ہے کہ ان موضوعات کے حوالے سے سوالات ضرور کیے جائیں گے۔ان شاءاللہ اس وقت ان کی وضاحت ہوجائے گی۔

☆.....☆.....☆

## اسلام میں عورت کے علیمی حقوق

اب ہم ان حقوق کا تذکرہ کریں گے جواسلام نے تعلیم کے حوالے سے خوا تین کو عطا کیے ہیں۔ قرآن مجید کی جوسب سے پہلے آیات تازل ہوئیں وہ سورۂ علق کی پہلی پانچ آیات تازل ہوئیں۔ ان آیات مبارکہ میں اللہ تبارک وتعالیٰ کا ارشاد پاک ہے:

'' پڑھو! (اے نبی ﷺ آئے آ!) اپنے رب کے نام کے ساتھ جس نے پیدا کیا۔ جے ہوئے خون کے ایک لوتھڑ ہے ہے انسان کی تخلیق کی۔ پڑھواور تمہارا رب بڑا کریم ہے۔ جس نے قلم کے ذریعہ سے علم سکھایا۔ انسان کو وہ علم دیا جے وہ نہ جانبا تھا۔''

اور یہ بات ذہن میں رکھے کہ بات آج سے چودہ سو برس پہلے کی ہورہ ہے جب خواتین کوکسی بھی قتم کے حقوق حاصل نہیں تھے۔ ان کی حیثیت ذاتی الملاک سے بڑھ کرنہ محقی۔ اسلام نے اُس وقت خواتین کی تعلیم پرزور دیا جس وقت دنیا میں تعلیم نسوال کا کوئی تصوری موجود نہیں تھا۔

جبیا کہ پہلے کہا گیا دور صحابہ ری القامین میں ہمیں متعدد عالمہ خواتین کی مثالیل نظر آتی ہیں۔ سب سے اہم مثال تو حضرت عائشہ صدیقہ والعجا کی ہے۔ آپ زائشی حضرت ابو بحر صدیقہ صدیق زائشی کی صاحبزادی تھیں اور امہات المونین میں شامل تھیں۔ حضرت عائشہ صدیقہ

ے صحابہ کرام رکن میں اور خلفائے راشدین تک ہدایت اور رہنمائی حاصل کرتے رہے۔ آپ کے متاز ترین شاگر دعروہ بن زبیر زناتھ تھے۔وہ کہتے ہیں:

" میں نے تغییر قرآن، فرائفن، طال وحرام، ادب وشعر اور تاریخ عرب کا حضرت عائشہ زائھی سے بڑھ کرکوئی عالم نہیں ویکھا۔"

وہ ندم ف بید کہ علوم دیدید کی ماہر تھیں بلکہ دیگر علوم مثلاً طب پر بھی ماہرانہ دسترس رکھتی تھیں۔ نبی کر بھی گئی کے پاس آنے والے دفود جب حضور مشکی کا کی گئی کرتے تھے تو آپ بڑا تھا اس گفتگو سے حاصل ہونے والی معلومات کو ذہن نشین کر لیتی تھیں۔

ان کے بارے میں کہا جاتا ہے کہ دیگر صحابہ کرام تگاندہ کے علادہ آپ کو چاروں خلفائے راشدین میں کہا جاتا ہے کہ دیگر صحابہ کرام تگاندہ کے علادہ آپ نے حضرت خلفائے راشدین میں میں میں ابوہریدہ زائلی سے تقریباً ۱۲۲۱ مادیث مروی ہیں۔

حضرت ابوموک اشعری و الله جوخودایک بہت بڑے عالم ہیں، فرماتے ہیں: '' جب سحابہ کرام و گانگتہ 'کو کسی معالمے کے بارے میں علم نہ ہوتا تو ہم حضرت عائشہ صدیقتہ و کا بھوا سے دریافت کرتے اور وہ ہماری رہنمائی کرتیں۔''

آپ رفاعی کے بارے میں کہا جاتا ہے کہ ۸۸علائے آپ سے تعلیم حاصل کی یعنی آ آپ کو''استاذ الاساتذہ'' کا مقام حاصل ہے۔

حضرت ما نشەصدیقد وظافی کے علاوہ بھی متعدد صحابیات کے علم وفضل کی شہادت ملتی ہے۔ ام المونین حضرت صفیہ وفاتی الکھی کے برائشہ کے بھلے کے برائشہ کے بھول وہ اپنے دقت کی سب سے عالم خاتون تھیں۔

ای طرح ایک اور مثال ام المؤمنین حضرت ام سلنی والٹھا کی ہے۔ ان کے بارے میں ابن حجر والفیہ کا بیان ہے کہ ۳۲ علانے آپ سے تعلیم حاصل کی۔

حفرت فاطمہ بنت قیس وفاقعا کے بارے میں کہا جاتا ہے کہ ایک ون کس مسلے پر حفرت عائشہ وفاقع اور حفرت عر وفاقع کی آپ سے سارا ون بحث ہوتی رہی، لیکن وہ حضرت فاطمہ وفاقعی کو غلط ثابت نہیں کرسکے۔

ا مام نووی واللہ کا بیان ہے کہ فاطمہ بنت قیس ابتدائی مہاجرین میں شامل تھیں اور وسیع علم رکھتی تھیں۔

حضرت انس خالفیٰ کی والدہ ام سلیم وظافیا مجمی انتہائی عالم خاتون تھیں اور دعوت میں خصوصی مہارت رکھتی تھیں ۔

حضرت حسن بڑھنی کی بوتی سعیدہ نفیہ رحمہا اللہ کے بارے میں کہا جاتا ہے کہ امام شافعی براشیہ نے بھی آپ سے تعلیم حاصل کی۔ اور امام شافعی براشیہ وہ عالم ہیں جنہوں نے فقہ اسلامی کے چار بڑے مکا تب فکر میں سے ایک کا آغاز کیا۔

ای طرح کی بے شارمثالیں موجود ہیں مشلا ام المدداء وقائعیا جو حضرت ابوالدرداء کی زوج تخص مال عاصل تفاران کے زوج تخص مال عاصل تفاران کے علم وضل کی گواہی امام بخاری واللہ جیسے عالم نے بھی دی ہے۔

مزید مثالیں بھی چیش کی جاسکتی ہیں۔اوریہ ذکراس دور کا مور ہا ہے جب عورت کے ساتھ بہت پراسلوک کیا جاتا تھا۔ جب لوگ بیٹیوں کو پیدا ہوتے بی زندہ دفنا دیا کرتے ہے۔ اور اسی دور میں ہم یہ بھی دیکھتے ہیں کہ مسلمانوں میں نہ صرف علم دین بلکہ طب اور سائنس جیسے علوم کی ماہر خواتین بھی موجود تھیں۔

اوراس کی وجہ صرف سیتھی کہ اسلام ہر عورت کو تعلیم حاصل کرنے کاحق دیتا ہے۔اس صورت حال میں آپ کی رائے کیا بنتی ہے؟

اسلام کے دیے ہوئے حقوق نسوال جدید ہیں یا فرسودہ؟

## اسلام میں عورت کے قانونی حقوق

اسلامی قانون کے لحاظ سے مرد اور عورت بالکل ہداہر ہیں۔ اسلامی شریعت مرد اور عورت کی جان اور مال کو یکسال شحفظ فراہم کرتی ہے۔ اگر کوئی مرد کسی عورت کوئل کر دی تو اسے بھی من انے موت ہی دی جائے گا جیسے کسی اسے بھی تصاص بیل قبل کیا جائے گا جیسے کسی مرد کے قاتل کو سزائے موت ملتی ہے۔ ادراگر کوئی عورت قبل کی مرتکب ہوتی ہے تو اس کے لیے بھی وہی سزا ہے۔

سورة بقراه من ارشاد بأرى تعالى ب:

وَالْعَبُدُ بِالْعَبُدِ وَ الْكُنْفِي بِالْكُنْفِي فِلَمِنْ عُلِيكُمُ الْقِصَاصُ فِي الْقَتْلَى اَلْحُوَّ بِالْحُوِّ وَالْعَبُدُ بِالْعَبْدِ وَ الْكُنْفِي بِالْكُنْفِي فَمَنْ عُفِي لَهُ مِنْ اَخِيْدِ شَيْءٌ فَاتِبًاعُ وَالْعَبُدُ بِالْعَبْدِ وَ الْكَنْفِي بِالْكُنْفِي فَمَنْ عُفِي لَهُ مِنْ الْجِيْدِ شَيْءٌ فَاتِبًاعُ بِالْمُعُووُ فِي وَاذَا اللّهِ بِإِحْسَانِ ذَلِكَ تَخْفِيفٌ مِنْ رَبِّكُمْ وَرَحْمَةٌ بِالْمُعُووُ فِي الْقِصَاصِ فَمَن الْحَتْدِي بَعْدَ ذَلِكَ فَلَهُ عَذَابٌ اللّهُمْ وَانكُمْ فِي الْقِصَاصِ خَيْوةٌ يَّالَّهُم تَتَقُونَ ٥ ﴿ ١٤٩١/١٤١) خَيْوةٌ يَا اللّهِ اللهِ اللهُ اللهُ

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

رب کی طرف سے تخفیف اور رحت ہے۔ اس پر بھی جوزیادتی کرے اس کے لیے درد تاک سزا ہے۔ عقل وخرد رکھنے دالو! تمہارے لیے قصاص میں زندگ ہے۔ اُسید ہے آس قانون کی خلاف ورزی سے پر ہیز کرو گے۔''

اسلای قانون میں جسمانی نقصان پہنچانے کی سزا بلا تفریق جنس ایک ہی ہے اور اس سلسلے میں مرداور عورت میں کوئی تفریق نہیں کی جاتی۔

اسلامی قانون قصاص کا جائزہ لیا جائے تو یہ امر بھی سامنے آتا ہے کہ اگر کسی مقتول کی وارث عورت ہوتو اسے وہ اگر حاصل ہوتے ہیں۔ وہ اگر وارث کو حاصل ہوتے ہیں۔ وہ اگر چاہے تو قصاص لے علی ہے جائے تو ''ویت'' حاصل کر سمتی ہے۔ اس سلسلے بیل مکمل آزادی حاصل ہے۔

اگر ور ٹا میں اختلاف ہو، کچھ ور ٹا دیت تبول کرنے کے حق میں ہوں اور کچھ قصاص میں قاتل کے قبل کیے جانے پر اصرار کریں تو اس صورت میں قبل کرنے سے روکا جائے گا اور دیت دلوائی جائے گی۔لیکن یہاں بھی عورت اور مرد کی رائے کو یکساں اہمت حاصل ہو گی اور بحثیت وارث عورت اور مرد میں کوئی فرق نہیں کیا جائے گا۔

جہاں تک دیگر جرائم کا تعلق ہے وہاں بھی عورت اور مرد میں کوئی تفریق روانہیں رکھی نئی۔

سوره کا کده میں اللہ تبارک وتعالی کا ارشاد ہے:

﴿ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقُطُعُوْا اَيُدِيَهُمَا جَزَآءٌ بِمَا كَسَبَا لَكَالًا مِّنَ اللَّهِ وَاللَّهُ عَزِيْزٌ حَكِيْمٌ ٥ ﴾ (٣٨:٥)

''اور چورخواہ عورت ہویا مرد دونوں کے ہاتھ کاٹ دوییان کی کمائی کابدلہ ہے اور اللہ کی طرف سے عبرت ناک سزا۔اللہ کی قدرت سب پر غالب ہے اور وہ دانا و بینا ہے۔

اس آیت مبارکہ سے معلوم ہوتا ہے کہ قطع ید کی سزا مرد اور عورت دونوں کے لیے

ہے۔ جوبھی سرقے کا مرتکب ہوگا اے سزا ملے گی اورجنس کے حوالے ہے کوئی تفزیق ٹہیں کی جائے گی۔

ای طرح سورهٔ نور میں ارشاد ہوتا ہے:

﴿ الزَّانِيَةُ وَالزَّانِي فَاجُلِدُوا كُلَّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا مِأَةً جَلْدَةٍ وَلاَ تَأْخُلُكُمُ بِهِمَا رَافَةٌ فِي دِيْنِ اللهِ إِنْ كُنْتُمُ تُوْمِنُونَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ تَأْخُلُكُمُ بِهِمَا رَافَةٌ فِي دِيْنِ اللهِ إِنْ كُنْتُمُ تُوْمِنُونَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِو وَلْيَشُهَدُ عَذَابَهُمَا طَائِفَةٌ مِنَ الْمُؤْمِنِيْنَ ٥ ﴾ (٢:٢٣) ''زامي ورت اورزانى مرد، دونوں میں سے ہرايک کوسوکوڑے مارو۔ اوران برت کی معاملے میں تم کودامن گیرندہوا گرتم الله تعالى اور دونِ آخر پرائیان رکھتے ہو، اوران کومزا دیتے وقت الل ایمان کا ایک گروه موجود ہو۔''

یہال بھی جنس کے حوالے سے کوئی تفریق نہیں کی گئی۔ کوارہ زانی مرد ہویا عورت اسلامی شریعت دونوں کے لیے ایک بی سزامقرر کرتی ہے سوکوڑے زانی مرد کو بھی لگائے جائیں گے اورزانیے عورت کو بھی۔اورشادی شدہ ہونے کی صورت میں رجم کیا جائے۔

اب ہم آتے ہیں قانون شہادت کی جانب۔ اسلام نے عورت کو گواہی کاحق دیا ہے اورتصور کیجے کہ بیت اسلام نے عورت کو آج سے چودہ سوبرس پہلے دیا تھا۔

یہودی ربی حضرات بیسویں صدی میں غوروفکر کررہے تھے کہ عورت کو گواہی دینے کا حق ہونا چاہیے یانہیں؟ جب کہ اسلام عورت کو بیتق ڈیڑھ ہزار برس پہلے دے چکا تھا۔ سورۂ نور میں ہی ارشاد ہوتا ہے:

﴿ وَاللَّذِينَ يَرُمُونَ الْمُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَمُ يَاتُوا بِاَرْبَعَةِ شُهَدَاءَ فَاجْلِلُوهُمُ ثَمَانِينُ جَلْدَةً وَالاَتَهُمُ شَهَادَةً اَبَدًا ۞ ﴾ (٢٣:٣) ثمانِينُ جَلْدَةً وَلاَ تَقْبَلُوا لَهُمُ شَهَادَةً اَبَدًا ۞ ﴾ (٢٣:٣) "اور جولوگ پاک دامن عورتول پرتهت لگائيں اور پھر چارگواه لے کرنہ آئيں ، ان کوائی کوڑے مارواوران کی شہادت بھی تبول نہ کرواوروہ خود ہی

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

فاسق ہیں۔''

ایک عام جرم میں دوگواہوں کی شہادت درکار ہوتی ہے جبکہ بڑے جرائم میں چار گواہوں کی شہادت رکار ہوتی ہے جبکہ بڑے جرائم میں چار گواہوں کی گواہوں کی گواہوں کی شہادت لازمی قرار دی ہے۔ گویا اسلام کی نظر میں سی عورت کی عصمت وعفت پرانگی اٹھا تا ایک بہت بڑا جرم ہے۔

آج کے جدید معاشرے میں ہم ویکھتے ہیں کہ جس کا جی چاہتا ہے شریف مورتوں پر
الرام تراثی کرنے لگتا ہے۔ ان کے کروار اور اخلاق کے بارے میں جوجس کے ول میں
آتا ہے کہے جاتا ہے۔ لیکن ایک اسلائی ریاست میں اگر آپ نے کی مورت کو بد کروار کہہ
دیا تو پھر آپ کو اپنا الزام ثابت کرنا ہوگا اور عدالت میں چارگواہ پیش کرنے ہوں گے، اگر
آپ ایسا نہ کر پائے تو پھر نہ صرف آپ کو اسی (۸۰) کوڑے پڑیں گے بلکہ آپندہ کے لیے
کی معاطے میں بھی آپ کی شہادت قبول نہیں کی جائے گی۔ اگر چارگواہوں میں سے کوئی
ایک کواہ بھی درست شہادت نہ دے سکا تو چاروں کو سرادی جائے گی۔

اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ اسلام عورت کی عزت اور وقار کو کس قدر اہمیت دیتا ہے۔
بالعوم ہوتا ہے ہے کہ شادی کے بعد عورت شو ہر کا نام اپنے نام کے ساتھ گھتی ہے لیکن اسلام
نے اس معالمے ہیں بھی اسے آزادی دی ہے۔ وہ چا ہے تو شو ہر کا نام اختیار کر سکتی ہے اور
چا ہے تو باپ کا نام ہی استعال کر سکتی ہے۔ بلکہ شادی سے پہلے والے نام ہی کو ترجے دی
جاتی ہے۔ آج بھی متعدد مسلمان معاشروں میں ہم دیکھتے ہیں کہ شادی کے بعد بھی عورت
اپنا پہلا نام ہی برقر اررکھتی ہے۔ اور اس کا سبب اسلام میں عورت اور مرد کی میاوات اور
برابری ہے۔

اس صورت حال میں آپ کیا سجھتے ہیں؟ اسلام میں عورت کے حقوق جدید ہیں یا فرسودہ؟

☆.....☆.....☆

سورهٔ توبیم الله تعالی کا ارشاد ہے:

﴿ وَ الْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَتِ بَعُضُهُمُ اَوْلِيَآءُ بَعُضِ يَامُرُونَ بِالْمَعُرُوفِ وَيَنْهُونَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَيُقِينُمُونَ الصَّلُوةَ وَ يُؤْتُونَ الزَّكُوةَ وَيُطِيْعُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ اُولَيْلَتَ سَيَرُحَمُهُمُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ عَزِيْزٌ حَكِيْمٌ ٥ ﴾

(41:9)

مرد اورعورت محض سابی سطح پر ہی نہیں بلکہ سیاسی سطح پر بھی آیک دوسرے کے لیے ممدو معاون ہیں۔اسلام عورت کوسیاسی معاملات میں اپنی رائے کا اظہار کرنے کاحق بھی دیتا ہے۔

سورة محمحنه میں الله تعالی کا ارشاد ہے:

اس بات کا عہد کریں کہ وہ اللہ کے ساتھ کمی چیز کوشریک نہ کریں گا، چوری نہ کریں گا، نے باتھ پاؤں کے کریں گی، زنا نہ کریں گا اپنی اولا دکوتل نہ کریں گے، اپنے ہاتھ پاؤں کے آگے کوئی بہتان گھڑ کرنہ لائیں گی اور کمی امر معروف بیس تمہاری تا فرمانی نہ کریں گی تو ان سے بیعت لے لواور ان کے حق بیس اللہ سے وعائے مغفرت کرو، یقینا اللہ درگز رفر مانے والا اور رحم کرنے والا ہے۔'

یہاں بیعت کا لفظ استعال ہوا ہے اور بیعت کے لفظ میں آج کل کے الیکن کامفہوم بھی شامل ہے۔ کیونکہ حضور اکرم مطبقہ آج اللہ کے رسول بھی شے اور سربراو مملکت بھی شے۔ اور بیعت سے سراد انہیں سربراو حکومت تسلیم کرنا تھا۔ اس طرح اسلام نے ای دور میں عورت کووٹ دینے کاحق بھی تفویض کردیا تھا۔

ای طرح اسلام نے خواتین کو قانون سازی میں حصہ لینے کی اجازت بھی دی ہے، ایک مشہور روایت ہے:

" حضرت عمر وَاللَّيْ ايك و فعد صحابہ كرام كے ساتھ حق مهر كے مسئلے پر گفتگو كرد ب سے اور حضرت عمر وَاللَّيْ كَي خوا بش تھى كہ حق مهر كى بالا حد مقرد كر داى جائے كيونكہ نو جوانوں كے ليے فكاح كرنا مشكل بوتا جار ہاتھا۔ پيچے سے ايك بوڑھى عورت أشى اوراس نے قرآن مجيد كى سورة نساء كى بيسويں آيت پڑھى: ه وَ اَذْ اَدُ دُتُهُ السُّتُهُ اَلَ ذَوْج مَّكَانَ ذَوْج وَ النَّيْمُ اِحْدَلَهُ اَلْ قِنْطَارًا

﴿ وَإِنُ اَرَدُتُهُ اسْتِبُدَالَ زَوْجٍ مَّكَانَ زَوْجٍ وَّانَيْتُمُ اِحُدْلُهُ لَ قِنْطَارًا فَلَا تَأْخُذُوا مِنْهُ شَيْئًا ﴾

''اور اگرتم ایک بیوی کی جگه دوسری بیوی لانے کا ارادہ کربی لوتو خواہ تم نے
اسے ڈھیرسا مال ہی کیوں نہ دیا ہو، اس میں سے مچھوالیس نہ لینا۔''
اس کے بعد اس عورت نے کہا کہ جب قرآن بداجازت دیتا ہے کہ مہر میں
مال کا ڈھیر بھی دیا جا سکتا ہے تو عمر زائشن کون ہوتا ہے حد مقرر کرنے والا۔
بیس کر حضرت عمر زائشن نے فوراً اپنی رائے سے رجوع کر لیا اور کہنے گئے کہ عمر

غلط تعا اور بيعورت درست كهدر بي تقي-"

اندازہ کیجیے کہ عام عورت کو بھی اتناحق حاصل تھا۔وہ یقیناً ایک عام عورت تھی۔اگروہ کوئی مشہور خاتون ہوتی تو یقیناً اس کا نام لیا جاتا لیکن چونکہ نام نہیں لیا گیا لہذا پنہ چلنا ہے کہ بیکوئی عام خاتون تھی،اور پھر بھی اسے بیرت حاصل تھا کہوہ خلیفۂ وقت سے اختلاف کی جرأت کر سکے اوراس پراعتراض کر سکے۔

اگرآ ہے کل کی تکنیکی اصطلاحات میں بات کی جائے تو ہم کہیں گے کہ اس خاتون نے ''آ کین کی خلاف ورزی'' پر اعتراض کیا تھا۔ کیونکہ مسلمانوں کا آ کین تو قرآن ہے۔اس واقعے سے معلوم ہوتا ہے کہ اسلام عورت کو قانون سازی میں شرکت کا بھی حق دیتا ہے۔

مسلمان خواتین میدانِ جنگ میں بھی خدمات سرانجام دیقی رہی ہیں۔ بخاری شریف کا ایک پوراباب میدانِ جہاد میں کا م کرنے والی خواتین کے بارے میں ہے۔ جس سے پتہ چاتا ہے کہ خواتین میدانِ جنگ میں مجاہدین کو پانی پلاتی رہی ہیں اور زخی مجاہدین کوطبی امداد

اُحد کے میدان میں جن صحابہ کرام الگاندیم کو بی کریم میں آتا کی تفاظت کی سعادت حاصل ہوئی ان میں ایک صحابیہ حضرت نصیبہ وظافتا کا اسم کرای بھی شامل ہے۔

لیکن چانکداسلام نے مردکوعورت کا محافظ قرار دیا ہے اس لیے عام حالات میں عورت کومیدانِ جنگ میں نہیں بھیجا جانا چاہیے۔ صرف مخصوص صورتِ حال اور ناگز برصورتِ حال میں ہی عورت کو میدانِ جنگ میں خدمات سر انجام دینی چاہیے۔ عام حالات میں جہاد بالسیف مردی کی ذمہداری ہے اور بیذمہداری اس کوادا کرنی چاہیے بصورتِ دیگروہی کچھ ہوگا جو کچھ ہم نے امریکہ میں ہوتے ہوئے دیکھا۔

امریکہ میں خواتین کومیدانِ جنگ میں آنے کی اجازت ۱۹۰۱ء میں دی گئی کیکن انھیں اس لڑائی میں فریک ہونے کی اجازت نہتی۔ وہ نرس کے طور پر کام کرتی تھیں۔ بعد از ان تا نیٹیت کی تحریک سامنے آئی اور اس تحریک کی طرف سے میدمطالبہ سامنے آیا کہ خواتین کو بھی عملی طور پرمیدانِ جنگ میں آنے کی اجازت دی جائے۔۱۹۷۳ء سے بیرمطالبہ سامنے آیا اور ۱۹۷۲ء میں حکومت امریکہ نے خواتین فوجیوں کو دورانِ جنگ با قاعدہ محاذ پرلزنے کی اجازت دے دی۔

اس کے بعد کیا ہوا؟ ۲۳ اپریل ۱۹۹۳ء کو جاری ہونے والی ایک رپور ف کے مطابق ایک فوجی کو تین اسلام ۱۹۹۰ء کو جاری ہونے والی ایک رپور فی کے مطابق ایک فوجی کونٹن کے مطابق کی گئی۔ ذرا اندازہ سیجھے کہ ایک کونٹن کے دوران ۸۳ پرجنسی جملے ہوئے کا افراداجماعی طور پران حملوں میں شریک تھے۔ کیا آپ جائے ہیں ان لوگوں نے کیا کیا ؟

انھوں نے خواتین کے لباس مجاڑ ویے ، انہیں برہند پریڈ کرنے پر مجبور کر دیا گیا ، ان کے ساتھ سرعام زیادتی کی گئی۔

کیا یہ'' حقوقِ نسوال'' ہیں؟ کیا خواتین کے حقوق اس کا نام ہے؟ اگر ان لوگوں کے خیال میں یہی خواتین کے حقوق ہیں تو ہم ان حقوق کو دور سے بی سلام کر لیے ہیں۔ ہمیں ان کی ضرورت نہیں۔

ہم نہیں جا ہے کہ ہماری ماؤں، بہنوں اور بیٹیوں کو اس صورت حال کا سامنا کرنا پڑے۔امریکہ میں اس معاملے کے بعد احتجاج بھی ہوا۔ پارلیمنٹ میں اس حوالے سے مختگو ہوئی اوراس وقت کے صدرامریکہ بل کانٹن نے اس واقعے پرمعافی ما گئی اوراعلان کیا کہذمہ داروں کے خلاف ضرور کارروائی کی جائے گی۔

اور میتو ہم سب جانتے ہیں کہ جب سیاستدان کہتے ہیں کہ ضروری کارروائی کی جائے گی تو کیا ہوتا ہے؟

توبات میہ ہے کہ اسلام ٹاگزیر صورت حال میں ہی خواتین کو میدان جگ میں آنے کی اجازت دیتا ہے۔لیکن وہاں بھی انھیں اسلامی اُصولوں کی پاسداری کرنی ہوگی۔ تجاب اور دیگر اسلامی اُصولوں اور اخلاقی معیار کی پابندی اور پاسداری کرنا ہوگی۔ ا بی بات سینے سے قبل میں ایک مثال پیش کرنا جا ہوں گا۔ میں نے بالک آغاز میں بے بات آغاز میں بے بات واضح کی تھی کہ اسلام مرد اور عورت کی برابری پریقین رکھتا ہے لیکن بکسانیت پر نہیں۔ برابری، یکسانیت کونہیں کہتے۔

فرض کیچے ایک کلاس کے دو طالب علم پہلی پوزیشن پر آجائے ہیں۔ طالب علم "A" کے نمبر بھی و اس فیصد ہیں۔ کل طلبا کی تعداد کے نمبر بھی و اس فیصد ہیں۔ کل طلبا کی تعداد سیکڑوں میں ہے۔ لیکن بیددو طالب علم" اے" اور" بی" اوّل آئے ہیں۔

اب آپ پرچهٔ سوالات کا جائزہ لیتے ہیں۔ پر ہے میں کل دس سوالات ہیں۔ ہر : سوال کے در انجمر ہیں۔

پہلے سوال میں طالب علم A نے دس میں سے نونمبر لیے بیں اور طالب علم B نے دس میں سے نونمبر لیے بیں اور طالب علم A دس میں سے سات نمبر لیے بیں لاندا پہلے سوال کے جواب کے معالمے میں طالب علم A بہتر ہے۔

دوسر بے سوال میں طالب علم A نے دس میں سات اور طالب علم B نے دس میں سات اور طالب علم B نے دس میں سے نونمبر لیے ہیں۔ چنانچہ دوسرے جواب میں طالب علم B، طالب علم A سے بہتر اور برز ہے۔

تیسر رسوال میں دونوں طالب علموں نے دس میں سے آٹھ نمبر لیے ہیں للبذا یہاں، دونوں طالب علم برابر ہیں۔

جب تمام سوالوں کے نمبر جمع کیے جائیں تو دونوں کے نمبر ۸۰ بیں للفرامخضر أبد کہا جاسکتا ہے کہ کسی سوال میں A اور B دونوں کے نمبر برابر ہیں کسی میں A کے زیادہ ہیں اور کسی میں B کے زیادہ ہیں لیکن مجموعی طور پر دونوں طالب علموں کے نمبر برابر ہیں۔

ای طرح کا معاملہ مرداورعورت کا ہے۔ بعض معاملات میں مرد برتر ہے اور بعض میں عورت کی ہے۔ عورت کی ایک عورت کی میں عورت کی خور پر اللہ تعالی نے بالعوم مرد کو زیادہ تو سے میں ان دی ہے۔ فرض سیجے آپ کے گھر میں کوئی چور آجا تا ہے۔ کیا آپ سے پہند

کریں گے کہ آپ کی ماں ، بہن ، بیوی یا بیٹی کواس چور سے مقابلہ کرنا پڑے آپ مرداور عورت کی برابری پر کتنا ہی یفتین کیوں نہ رکھتے ہوں پھر بھی چور کا مقابلہ آپ ہی کریں گے۔ گھر کی خواتین آپ کی مدد تو کر سکتی ہیں لیکن آپ کو ہی آگے بڑھ کرا اس چور کے مقابلے میں آنا ہوگا۔ کیونکہ جسمانی قوت آپ کوزیادہ دی گئی ہے لہذا قدر آنی طور پریہ آپ کا فرض بنمآ ہے۔

اس مثال میں ہم نے دیکھا کہ جسمانی قوت کے لحاظ سے مرد کوعورت پر ایک درجہ برتری حاصل ہے۔

اب ہم ایک اور مثال پیش کرتے ہیں۔ اسلام نے والدین کی عزت اور احترام پر بہت زور دیا ہے۔لیکن والد اور والدہ کواس معاملے میں برابر قرار نہیں دیا گیا بلکہ مال کے احترام پرتین گنازیادہ زور دیا گیا ہے۔

گویا اس معاملے میں عورت کو مرد پر ایک درجہ برتری حاصل ہے اس طرح یہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ عورت اور مرد برابر ضرور جیں لیکن ہر لحاظ سے یکسال نہیں ہیں ۔

ہم نے اپنی گفتگو کو انتہائی مختصر رکھنے کی کوشش کی ہے۔ وقت محدود ہونے کی وجہ سے تفاصیل پیش نہیں کی جاسکیں اور اجمالی طور پرصورت حال آپ کے سامنے واضح کی گئی اور اسلام میں خواتین کے حقوق کے حوالے سے نمایاں نکات کی وضاحت آپ کے سامنے پیش کی گئی۔

اب جو پچھ مسلمان معاشروں میں عملی طور پر ہوتا ہے وہ ایک مختلف معاملہ ہے۔ بہت سے مسلمان معاشروں میں خواتین کو ان کے حقوق نہیں ملتے رہے۔ کیونکہ میاشرے قرآن وسنت کی تعلیمات سے دورہٹ میکے ہیں۔

اس صورت حال کی ذمہ داری مغربی معاشرے پر بھی آتی ہے کیونکہ مغرب میں عورت کی صورت حال کو دیکھتے ہوئے رد عمل میں معاشرے عورت کے معالمے میں صورت سے زیادہ متعصب اور سخت ہوگئے۔ کچھ معاشروں میں مغرب کی پیروی بھی کی گئ

اورمغربی تہذیب وثقافت کواپنایا گیا۔ ظاہر ہے کہ بیدد سری انتہا ہے۔

آخریں مغرب کو میہ بتانا جا ہوں گا کہ آپ اگر قر آن دسنت میں عورت کو عطا کیے مجھے حقوق کا تجربیہ کریں تو آپ کو معلوم ہو گا کہ اسلام عورت کو جوحقوق دیتا ہے وہ فرسودہ نہیں بلکہ جدید تر تقاضوں سے ہم آ ہنگ ہیں۔

میں آخر میں اپنے تمام دوستوں اور مددگاروں کا شکر بیادا کرنا چاہوں گا، میں آج جو کچھ ہوں اگر اس کا سبب کسی ایک انسان کو قرار دیا جائے تو وہ ہوں گی میری والدہ مسزروثن ناکک کیونکہ بیان کی محبت ، توجہ اور رہنمائی ہی تھی جس کی وجہ سے میں آج اس مقام پر

ہول۔

یہ ناانسانی ہوگی اگر میں اپنے والد ڈاکٹر عبدالکریم نا تک کا ذکر نہ کروں اور ای طرح میں دیگرا قارب خصوصاً میرے بھائی ڈاکٹر محمد نا تک۔

میں اپنی اہلیہ کا بھی شکریدادا کرنا جا ہوں گا جوشادی کے بعد سے مسلسل میری ہمت افزائی کررای ہیں ۔

شكربيه

ል..... ል

حصه دوم اسلام میں خواتین کے حقوق جدیدیا فرسودہ؟

سوالات وجوابات

سوال: اگر مردکو جنت میں حور ملے گی تو عورت کو جنت میں کیا ملے گا؟
جواب: میری بہن نے پوچھا ہے کہ جب مرد جنت میں داخل ہوگا تو اسے ' حور'' یا
ایک خوبصورت عورت ملے گی۔ جب ایک عورت جنت میں داخل ہوگی تو اسے کیا ملے گا؟
قرآن میں حور کا لفظ چارمختلف مقامات پراستعال ہوا ہے جو کہ درج ذیل ہیں:
سور اُدخان آیت ۵۴

سورة طورآ بيت ٢٥

سور فه رحمال آیت ۵۰ اور ۲۷

سور أواقعه آيت

بیشتر تراجم و نفاسیرخصوصاً اُردوتراجم و نفاسیر میں لفظ حور کے معنی خوبصورت عورت ہی بتائے گئے میں۔اگراس لفظ کے معنی واقعی صرف ایک خوبصورت عورت ہی ہیں تو پھر میہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ عورت کو جنب میں کیا عطا ہوگا؟

لیکن دراصل معاملہ یہ ہے کہ اس لفظ کے معنی صرف خوبصورت عورت نہیں ہیں۔ یہ لفظ حوراصل میں جمع ہے جس کا واحد اَٹھو رَ بھی ہے اور حَوَّ رُمِعی۔ان میں سے ایک لفظ مذکر ہے ادر ایک مؤنث جب کہ جمع دونوں کی حور ہی ہے۔

لفظ کا لغوی مطلب ہے''بڑی خوبصورت آگھیں''۔ ای مقصد کے لیے قرآن میں مختلف مقامات پرازواج کا لفظ بھی استعمال ہوا ہے۔مثال کے طوریر:

سورة لقره ١٠ يت ٢٥

سورهٔ تسام، آیت ۵۷

ازوان کالفظ زوج کی جمع ہاور زوج کا مطلب ہے ساتھی، شریک زندگی مرد کے لیے عورت زوج ہے اور خورت کے مرد کے لیے عورت زوج ہے اور عورت کے لیے عرد زوج ہے۔ قرآن مجید کا انگریزی ترجمہ کرنے والوں نے بالعوم اس لفظ کا ترجمہ درست کیا ہے۔ مثال کے طور پر محمد اسد حور کا ترجمہ

Spouse کرتے ہیں۔عبداللہ بوسف علی نے لفظ حور کا ترجمہ Companion کیا ہے۔ یہ دونوں لفظ ایسے ہیں جن کی کوئی جنس مخصوص نہیں ہے بید لفظ مذکر کے لیے بھی استعال ہو سکتا ہے اور مؤنث کے لیے بھی۔

اس کا مطلب میہ ہوا کہ مرد کو جنت میں ایک بڑی بڑی آ جھموں والی خوبھورت شریک زندگی ملے گی ادر عورت کو بھی بڑی بڑی خوبصورت آ جھموں والا ساتھی ملے گا۔

سوال: میں یہ بوچسنا چاہوں گا کہ عورت کی گوائی مرد سے آ دھی کیوں ہے لینی دوعورتوں کی گوائی ایک مرد کے برابر کیوں قرار دی جاتی ہے؟

جواب: میرے بھائی نے ایک بہت اہم سوال ہو چھا ہے کہ دوخوا تین کی گواہی اسلام میں ایک مرد کی گواہی کے برابر کیوں ہے؟

پہلی بات تو یہ ہے کہ ہر جگہ اور ہر معالم میں دوعور توں کی گواہی ایک مرد کے برابر نہیں قرار دی جاتی ۔ ایسا صرف چنو مخصوص صور توں میں ہی ہوتا ہے۔ قرآن الحبید میں کم از کم پانچ مقامات ایسے ہیں جہاں گواہی کا ذکر موجود ہے بغیر کمی قتم کی جنسی تفریق کے۔

بعض مقامات ایسے ہیں جہاں دوعورتوں کی گواہی ایک مرد کے برابرقرار دی گئی ہے۔ ۔

سورهٔ بقره کی آیت میں ارشاد موتا ہے:

﴿ وَاسْتَشُهِدُوا شَهِيدَيْنِ مِنْ رِّجَالِكُمْ فَإِنْ لَمْ يَكُونَا رَجُلَيْنِ فَرَجُلْ وَ الْمُواتَٰنِ مِمَّنُ تَرُضُونَ مِنَ الشُّهَدَآءِ اَنُ تَضِلَّ اِحُلَهُمَا فَتُذَكِّرَ الشُّهَدَآءِ اَنُ تَضِلً اِحُلَهُمَا فَتُذَكِّرَ المُّلَهَدَآءِ اَنُ تَضِلً اِحُلَهُمَا فَتُذَكِّرَ المُحَلِي ﴾ (۲۸۲:۲)

''ادرا پنے میں سے دومردوں کو (ایسے معالمے میں) گواہ کرلیا کروا دراگر دو مرد نہ ہوں تو ایک مرد اور دوعور تیں جن کوتم گواہ پند کرو( کافی ہیں) کہ اگر ان میں سے ایک بھول جائے گی تو دوسری اسے یا ددلا دے گی۔'' سورۂ بقرہ کی اس آیت میں ذکر صرف مالی معاملات کا ہورہا ہے۔ صرف مالی اور معاثی نوعیت کے معاطے میں ایک مردی گواہی دوعورتوں کے برابر دی جارہی ہے۔ بلکہ کہا یہ جا رہا ہے کہ مالی معاملات میں دو مردوں کی گواہی بہتر ہے اور اگر دو مرد گواہی دینے والے نہ ہوں تو پھرایک مرداوردوعورتیں گواہ بنیں۔

اس معاملے کو سیجھنے کے لیے بین ایک مثال پیش کرتا ہوں۔فرض کریں آپ کوئی سرجری کروانا چاہتے ہیں۔اب ظاہر ہے آپ کی خواہش ہوگی کہ سرجری کروانا چاہتے ہیں۔اب ظاہر ہے آپ کی خواہش ہوگی کہ سرجری سے قبل کم از کم دو ماہر ڈاکٹروں کے ساتھ مشورہ کریں۔اب فرض کیجیے آپ کو صرف ایک ماہر مرجن دستیاب ہے۔اس صورت میں آپ ایک سرجن کی رائے کے ساتھ دوعام ایم بی بی ایس ڈاکٹروں کی رائے بھی جاننا چاہیں گے۔اس کا سبب یمی ہوگا کہ آپیش کے۔اس کا سبب یمی ہوگا کہ آپیش کے مقابلے میں ایک سرجن کا میں میں ایک سرجن کا میں نیادہ ہوتا ہے۔

اییا ہی معاملہ کواہی کا ہے۔ چونکہ اسلام نے فکر معاش کا ذمہ دار مرد کو بنایا ہے للبذا ظاہر ہے کہ ایک اسلامی معاشرے میں معاشی معاملات کے بارے میں مرد کوعلم زیادہ ہوگا اور یکی وجہ ہے کہ معاشی معاملات میں دو مردوں کی گواہی کو ترجیح دی گئی ہے اور اگر آپ سورہُ مائدہ کی تلاوت کریں تو دہاں بیارشاد باری تعالی موجود ہے:

﴿ يَآيُهُا اللَّهِ يُنَ امْنُوا شَهَادَةُ بَيْنِكُمْ إِذَا حَضَرَ اَحَدَّكُمُ الْمَوْتُ حِينَ الْوَصِيَّةِ النَّنِ ذَوَا عَدُلٍ مِّنَكُمُ اَوُ اخْونِ مِنْ غَيْرِكُمْ إِنُ اَنْتُمْ ضَرَبْتُمُ الْوَصِيَّةِ النَّنِ ذَوَا عَدُلٍ مِّنَكُمُ اَوُ اخْونِ مِنْ غَيْرِكُمْ إِنُ اَنْتُمْ ضَرَبْتُمُ فَي الْآرَ ضِ فَاصَابَتُكُمُ مُصِيبَةُ الْمَوْت ( مِن عَلَى اللهَ اللهَ اللهُ اللهُ

یہاں بھی چونکہ معاملہ معاشی نوعیت کا ہے البذا مرد کی گواہی کو ترجیح دی گئی ہے۔ بعض علائے قانون کی رائے ہیہ ہے کہ دقتل' کے معالمے میں بھی جرم کی مخصوص نوعیت کے پیش نظر اور عورت کی فطرت کے نقاضوں کو دیکھتے ہوئے بھی اُصول لا گو ہونا چا ہے۔ یعنی دو عورتوں کی گواہی ایک مرد کی گواہی کے مساوی قرار دی جانی چاہیے۔

صرف دومعاملات ایسے ہیں جہاں دوعورتوں کی گوائی ایک مرد کے برابر قرار دی گئ ہے یعنی: (۱) مالی معاملات (۲) قتل کا معاملہ

کھولوگوں کا یہ بھی کہنا ہے کہ ہر جگہ دو تورتوں کی گوائی ایک مرد کے ہر اہر ہوگی کیکن اگر قرآنی ہدایات کو مجموعی طور پر چیش نظر رکھا جائے تو یہ بات درست ٹابت نہیں ہوتی۔ آیئے دیکھتے جیں قرآن ہمیں اس بارے میں کیا احکامات و پتا ہے۔ سورۂ نور میں ارشاد باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَالَّذِيْنَ يَرُمُونَ اَزُوَاجَهُمُ وَلَمْ يَكُنُ لَهُمْ شُهَلَاءُ اِلَّا اَنْفُسُهُمْ فَنَهُادَةً اللهِ وَاللهِ اِنَّهُ لَمِنَ الصَّادِقِيْنَ ٥ وَالْخَامِسَةُ اَنَّ لَعَنَةً اللهِ عَلَيْهِ إِنْ كَانَ مِنَ الْكَاذِبِيْنَ ٥ وَيَدُرَأُ عَنُهَا الْعَذَابَ اَنْ لَعْنَةً اللهِ عَلَيْهِ إِنْ كَانَ مِنَ الْكَاذِبِيْنَ ٥ وَيَدُرَأُ عَنُهَا الْعَذَابَ اَنْ تَشْهَدَ ارْبَعَ شَهَادَاتٍ بِاللهِ إِنَّهُ لَمِنَ الْكَاذِبِيْنَ ٥ وَالْخَامِسَةَ اَنَّ تَشْهَدَ ارْبَعَ شَهَادَاتٍ بِاللهِ إِنَّهُ لَمِنَ الْكَاذِبِيْنَ ٥ وَالْخَامِسَةَ اَنَّ

غضب الله عَلَيْهَا إِنْ كَانَ مِنُ الصَّادِقِيْنَ ٥ ﴾ (٢-٩:٢٣)

"اور جولوگ اپئ عورتوں پر بدكارى كى تهت نگا كي اور خودان كي سواان كے
عواہ نہ ہوں تو ہراك كى شهادت يہ ہے كہ پہلے تو چار بارالله كاتم كھائے كه
ب شك سي ہے۔ اور پانچ ين (بار) ير (كم ) كەاگر وہ جمونا ہوتو اس پرالله كى لعنت اور عورت سے سزاكو يہ بات نال سكتى ہے كہ وہ پہلے چار بارالله كى
مائے كہ بے شك يہ جونا ہے۔ اور پانچ ين (دفعہ) يوں (كم ) كواگر يہ سي ہے تو جمع پرالله كافحسب (نازل ہو)۔"

مندرجہ بالا آیت سے بیہ بات واضح طور پرسامنے آتی ہے کہ بوی طوہر پر الزام

کچھ حاملات میں صرف عورت ہی گواہی دے سکتی ہے۔ مثال کے طور پر اگر معاملہ عنسل میت عورت ہی دے عشل میت کا ہو، کیونکہ جب تک کوئی عورت دستیاب ہوعورت کوشل میت عورت ہی دے گی۔ یعنی اس معالمے میں گواہی کی ضرورت پڑتے قو عورت کوتر جج دی جاتی ہے۔ گی۔ یعنی اس معالمے میں گواہی کی ضرورت پڑتے قوعورت کوتر جج دی جاتی ہے۔ میں اُمیدرکھتا ہوں کہ معاملہ آپ کے ذہنوں میں داضح ہو چکا ہوگا۔

سوال میں پوچھنا جا بتی ہوں کہ اسلام میں کشت از دواج کی اجازت کیوں دی گئی ہے ۔ دی گئی ہے ، بعنی مرد کوایک سے زاید شادیوں کی اجازت کیوں ہے؟

جواب: مری بہن نے پوچھاہے کہ اسلام میں کھرت از دواج کی اجازت کوں وی
گئے ہے یادوسر کے نقطوں میں مردایک سے زیادہ بیویاں کیوں رکھ سکتا ہے؟ بہن نے جو لفظ
استعال کیا ہے وہ ہے Polygamy ۔ پولی کی کا مطلب ہے ایک سے زیادہ شادیاں
کرنا۔ اس کی دواقسام ہیں۔ ایک لفظ ہے Polygamy جوایک مرد کے ایک سے زیادہ
بیویاں رکھنے کے لیے استعال ہوتا ہے۔ اور دوسرا لفظ ہے Polyendry جو عورت کے
ایک سے زاید شو ہر رکھنے کے لیے استعال ہوتا ہے۔ کویا دوطرح کی کثرت از دواج ممکن
ہے جن میں ایک کے بارے میں بہن نے سوال پوچھا ہے۔ یعنی یہ کہ مردایک سے زیادہ
شادیاں کیول کرسکتا ہے؟

میں سب سے پہلے تو یہ کہنا جا ہوں گا کہ قر آن دنیا کی واحد الہای کتاب ہے جوایک بی شاوی کی ترغیب دیتی ہے اور گوئی ایسی مقدس کتاب موجود نہیں ہے جو ایک شادی کا تھم

د ځې جو\_

آپ پوری'' گیتا'' پڑھ جائیں، پوری'' راماین' پڑھ لیں، پوری''مہا مارت' پڑھ لیں۔ پوری'' مہا مارت' پڑھ لیں۔ کہیں آپ کو بیلکھانہیں ملے گا کہ ایک شادی کروحتی کہ بائبل میں بھی آپ ایک شادی کا عظم تلاش نہیں کر سکیں گے۔

بلکه اگر آپ ہندوؤں کے متون مقدسہ کا مطالعہ کریں تو آپ کومعلوم ہوگا کہ بیشتر راجوں، مہاراجوں کی ایک سے زیادہ ہویاں تھیں۔'' دشرتھ'' کی ایک سے زیادہ ہویاں تھیں، کرشنا کی بھی بہت تی ہویاں تھیں۔

اگرآپ یہودی قانون کا مطالعہ کریں تو آپ کو معلوم ہوگا کہ یہودیت کی گیارھویں صدی عیسوی تک مردکو کٹر ت از دواج کی اجازت حاصل رہی ہے۔ یہاں تک ربی گرشم بن یہوواہ نے اس پر پابندی عابد کر دی۔اس کے باوجود عرب علاقوں میں آبادیہودی ۱۹۵۰ء تک ایک سے زیادہ شادیاں کرتے رہے لیکن ۱۹۵۰ء میں اسرائیل کے علما نے کٹرت از دواج پر کھمل یابندی لگادی۔

اس طرح عیمائی انجیل بھی کثرت از دواج کی اجازت دیتی ہے۔ بیاتو چند صدیاں پہلے عیمائی علانے ایک سے زاید شاویوں پر پابندی لگائی ہے۔

اگر آپ ہندوستانی قانون کا جائزہ لیں تو آپ کومعلوم ہوگا کہ پہلی دفعہ 190ء میں کثرت از دواج پر پابندی نگائی گئی اس ہے تیل ہندوستان میں قانونی طور پر بھی مرد کوایک سے زیادہ شادیاں کرنے کی اجازت تھی۔

۱۹۵۴ء میں ہندومیرج ایک نفاذ ہوا جس میں ہندوؤں کے ایک سے زیادہ بیویاں رکھنے پریابندی عاید کردگ گئے۔

اگرآپ اعداد وشار کا تجزیہ کریں تو صورت حال آپ کے سامنے واضح ہو جائے گی۔ یہ اعداد و شار کا تجزیہ کریں تو صورت حال آپ کے سامن کی رپورٹ میں اعداد و وشار 'اسلام میں عورت کا مقام' کے عنوان سے تحقیق کرنے والی میں شالع ہونے والی رپورٹ کے صفحہ ۲۲ اور صفحہ ۲۷ پر ایک سے زاید

شادیوں کے حوالے سے اعداد وشار دیے گئے ہیں جن میں بتایا گیا ہے کہ ہندوؤں میں آیک سے زاید شادیوں کی شرح ۲۵ء ۵ فی صدیقی جبکہ سلمانوں میں بیشرح ۳۱ء می فی صدیقی۔ لکین چپوڑ ہے اعداد وشار کو۔ ہم اصل موضوع کی طرف آتے ہیں کہ آخر اسلام میں مردکوایک سے زاید شادیوں کی اجازت کیوں دی گئی ہے؟ جیسا کہ ہم نے پہلے عرض کیا اس وقت قرآن ہی دنیا میں وہ واحد نہ ہی کتاب ہے جوایک شادی کا تھم دیتی ہے۔

سورهٔ نباء میں ارشاد ہوتا ہے:

﴿ وَإِنْ خِفْتُمُ آلَّا تُقُسِطُوا فِي الْيَتْمَى فَانْكِحُوا مَا طَابَ لَكُمْ مِّنَ النِّسَآءِ مَثْنَى وَثُلْثَ وَرُبُعَ فَإِنْ خِفْتُمُ آلَّا تَعْدِلُوا فَوَاحِدَةً أَوْ مَا مَلَكَتُ اَيْمَانُكُمْ ذَٰلِكَ اَدُنِى آلَا تَعُولُوا ٥ ﴾ (٣:٣)

"اورا اگرتم کواس بات کا خوف ہوکہ تیبیوں کے بارے میں انساف نہ کرسکو گے تو جو عور تیں تم کو پہند ہوں دو دو، یا تین تین، یا چار چاران سے نکاح کرلو اور اگر اس بات کا اندیشہ ہوکہ (سب عورتوں سے) کیساں سلوک نہ کرسکو گے تو ایک عورت (بی کافی ہے) یا لویڈی جس کے تم مالک ہو۔ اس سے تم بے انسانی سے نج جا دگے۔"

یہ تھم کہ پھراکی ہی شادی کرو، قرآن کے علاوہ کسی صحیفہ مقدسہ میں نہیں دیا گیا۔ عربوں میں اسلام سے قبل مرد بہت می شادیاں کیا کرتے تھے۔ بعض مردوں کی تو سیکڑوں بیویاں تھیں۔

اسلام نے ایک تو بیویوں کی حدمقرر کر دی اور زیادہ سے زیادہ تعداد جارمعین کردی
اور ایک سے زاید شادیوں کی صورت میں ایک بہت سخت شرط بھی عاید کر دی وہ یہ کہ اگر
آپ ایک سے زاید شادیاں کرتے ہیں تو پھر آپ کو اپنی دونوں، تینوں یا جاروں ہویوں
کے درمیان پوراعدل کرنا ہوگا بصورتِ دیگرایک ہی شادی کی اجازت ہے۔

الله تبالك وتعالى سورة نساء مين فريا تاہے:

﴿ وَلَنُ تَسْتَطِيعُوْ ا اَنُ تَعْدِلُوا بَيْنَ النِّسَآءِ وَ لَوُ حَرَصْتُمُ فَلَا تَمِيْلُوا كُلُّ الْمَيْلِ فَتَذَرُوهَا كَالْمُعَلَّقَةِ وَ إِنْ تُصلِحُوا وَ تَتَّقُواْ فَإِنَّ اللَّهَ كَانَ عَفُورًا رَّحِيْمًا ٥ ﴾ (١٢٩:٣)

"اورتم خواہ کتنا بی چاہوعورتوں میں ہرگز برابری نہیں کرسکو گے تو ایسا بھی نہ
کرنا کہ ایک بی کی طرف ڈھل جا د اور دوسری کو (الی حالت میں) چھوڑ دو
کہ کو یا لئک ربی ہے اوراگر آپس میں موافقت کر نواور پر بیز گاری کرو تو اللہ
بخشے والا مہر بان ہے۔"

گویا ایک سے زیادہ شادیاں کوئی اُصول نہیں ہے بلکہ ایک استثنائی طورت حال ہے۔ بہت سے لوگ سجھتے ہیں کہ اسلام ایک سے زیادہ شادیوں کا علم دیتا ہے۔
لیکن صورت حال یہ ہے کہ اسلام میں اعمال کے پانچ درج یا اقسام ہیں:
پہلا درجہ' فرض'' ہے۔ یعنی وہ کا مجن کا کرنا ضروری اور لا زی ہے۔
دمیا درجہ متحی اُموں کا سے ان کا موں کا جنہیں فرض تو نہیں کیا گیا لیکن ان کے

دوسرا درجہ متحب اُمور کا ہے ان کاموں کا جنہیں فرض تو نہیں کیا گیا ایکن ان کے کرنے کی تاکیدیا حوصلہ افزائی کی گئی ہے۔

تیسرے درجے میں وہ کام آتے ہیں جن کی نہ حوصلہ افزائی کی گئی اور نہ روکا گیا ہے۔ چوتھے درجہ میں مکروہ اُمور آتے ہیں اور

بانچواں درجہ حرام کاموں کا ہے یعنی جن سے طعی طور پرمنع کردیا گیا ہے۔

ایک سے زیادہ شادیوں کا معاملہ تیسرے یا درمیان والے درج میں آتا ہے۔ یعنی
وہ کام جن کے کرنے کی نہ تو قرآن وسنت میں تاکید کی گئی ہے اور نہ ہی منع کیا گیا ہے۔
پورے قرآن میں اور اسی طرح احادیث میں بھی ،ہمیں کوئی ایسا بیان نہیں ملل جس میں کہا
گیا ہو کہ جو سلمان ایک سے زیادہ شادیاں کرتا ہے وہ اس مسلمان سے بہتر ہے جوایک ہی
شادی کرتا ہے۔

آئے تجزید کرتے ہیں کہ اسلام مرد کو ایک سے زاید شادیوں کی اجازے کول دیتا

7

قدرتی طور پرمرداورعورتیں تقریباً مساوی تعداد میں پیدا ہوتے ہیں لیکن جدید علم طب ہمیں بتاتا ہے کہ بچیوں میں قوت مدافعت بچوں کی بہ نسبت زیادہ ہوتی ہے۔ ایک پکی جراثیم اور بیا لیوں کا مقابلہ بہتر طریقے سے کر سکتی ہے بہ نسبت ایک بچے کے صحت کے لحاظ سے عورت مرد کے مقابلے میں بہتر صنف ہے۔ لہذا ہوتا یہ ہے کہ شیر خوارگ کی سطح پر بی بچیوں کی تعداد بچوں سے بچھ زیادہ ہوجاتی ہے۔

دنیا میں جنگیں ہوتی رہتی ہیں اور ہم سب جانتے ہیں کہ دورانِ جنگ مردوں کی اموات عورتوں کے مقابلے میں کئی گنا زیادہ ہوتی ہیں۔ حالیہ دور میں ہم نے دیکھا کہ افغانتان میں ایک طویل جنگ ہوئی۔ اس جنگ کے دوران تقریباً پندرہ لا کھافراد لقمہ اجل بن گئے۔ ان مرنے والوں میں غالب اکثریت مردوں کی تھی۔ شہداء کی کثیر تعداد مردوں پر ہی مشمل تھی۔

مندرجہ الا تمام عوال واسباب کے نتیج میں دنیا میں مردوں کی آبادی عورتوں کے مقالیہ میں اللہ کے علاوہ پوری دنیا میں ہی عورتوں مقالیہ میں کہ ہے۔ ایشیا اور افریقہ کے چندا تیک ممالک کے علاوہ پوری دنیا میں ہی عورتوں کی آبادی مردوں سے زیادہ ہے۔ جن ممالک میں عورتوں کی آبادی مردوں کے مقالیہ میں ایک اہم ملک ہندوستان ہے۔ اور ہندوستان میں عورتوں کی آبادی مردوں کے مقالیہ میں کم ہونے کا بنیا دی سب ہم آپ کو پہلے ہی تما چکے ہیں۔ یہاں ہرسال دس لا کھ سے زیادہ اسقاط حمل کے جاتے ہیں اور یہ معلوم ہوتے ہی کہ پیدا ہونے والی بچی ہوگی اسقاط کروادیا جاتا ہے۔ اور اس طرح بچیوں کوئل کیے جانے کی وجہ سے ہی مردوں کی آبادی زیادہ ہے۔ جاتر اس طرح بچیوں کوئل کیے جانے کی وجہ سے ہی مردوں کی آبادی زیادہ ہے۔

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

اگر آج بیکام بند ہو جائے تو چند ہی وہائیوں میں آپ دیکھیں گے کہ ہندوستان میں بھی عورتوں کی تعداد مردوں سے بڑھ جائے گی۔جیسا کہ ہاتی ساری وٹیا میں ہے۔

اس وقت صرف امریکہ کے شہر نیو بارک بیل عورتوں کی تعداد مردوں ہے ایک لاکھ زیادہ ہے۔ پورے امریکہ بیل صورت حال ہے ہے کہ مردوں کے مقابلے بیل ۵۸ لاکھ خواتین زیادہ ہیں۔ مزید برآں کہا جاتا ہے کہ نیو بارک بیل ایک تہائی مرد ہم جنس پرست ہیں۔ پورے امریکہ بیل ہم جنس پرست مردوں کی تعداد ڈھائی کروڑ سے زیادہ ہے۔

برطانیکا معاملہ بھی مختلف نہیں۔ وہاں بھی مردوں کے مقابلے میں چالیں لاکھ مورتیں زیادہ ہیں۔ جرمنی میں بیفرق اس سے بھی زیادہ ہے۔ وہاں مردوں کے مقالے میں پچاس لاکھ مورتیں زیادہ موجود ہیں۔ روس میں مورتوں کی تعداد مردوں کے مقابلے میں ستر لاکھ

زیادہ ہے۔

ای طرح اندازہ لگایا جاسکتا ہے کہ پوری و نیا پی مردول کی تعداد عورتوں کے مقابلے پس کس قدر کم ہے۔ فرض سیجے میری بہن امریکہ بی رہتی ہے اور تعداد کے اس فرت کی وجہ ہے وہ ان خوا تین میں شامل ہے جنہیں شادی کے لیے شو ہر نیس ل سکتا ۔ کیونکہ تمام مردا یک ایک شاوی کر بچے ہیں۔ اس صورت حال میں اس کے پاس دوہی راستے باتی بچتے ہیں۔ کہا کی صورت تو یہ ہے کہ وہ کسی شادی شدہ مرد سے شادی کر لے اور دوسری ہے کہ وہ عوامی ملکیت بنے کے داستے پر چل پڑے۔ حقیقت یہ ہے کہ کوئی تیمری صورت نہیں ہے۔ اور کی دونوں راستے باتی بچتے ہیں۔ میں نے بے شار لوگوں سے بیسوال ہو چھا سب نے اور کی دونوں راستے باتی بچتے ہیں۔ میں نے بے شار لوگوں سے بیسوال ہو چھا سب نے ایک بی جواب دیا کہ ایک صورت کو بی ترجے دیں گے۔ آئے تک

کریں مے کدان کی بہن ساری عمر کواری ہی رہے۔ لیکن علم طب ہمیں بتا تا ہے کدالیا ہونا ممکن نہیں۔ مرد یا عورت کی کے لیے بھی ساری ، عرکنوارا رہنا بہت مشکل ہے اور اگر ایسا کیا جائے گاتو اس کا نتیجہ بدکرداری ہی کی صورت

44

میں برآ مد ہوگا۔ کیونکہ اور کوئی صورت ہے ہی جیں۔
وہ دعظیم جوگا اور سنت جو تارک الدنیا ہو جاتے ہیں اور شہروں کو چھوڑ کرجنگلوں کی
افسیان نگل جاتے ہیں ان کے ساتھ و بو داسیاں بھی نظر آتی ہیں، کیوں؟ ایسا کیوں ہوتا ہے؟
ایک رپورٹ کے مطابق جرج آف انگلینڈ سے وابستہ پادر یوں اور نئوں کی اکثریت،
جی ہاں اکثریت بدکرداری ادر ہم جنس پرتی وغیرہ ہیں ملوث ہے۔ اس کی وجہ سے کہ کوئی

تیسراراستدموجودی نبیس یا تو شادی شده مرد سے شادی ہےاور یاجنسی بےراہ روی ہے۔

سوال: ایک سے زیادہ شادیاں کرنے کے لیے کیا شرائط اور وجوہات ہیں؟ جواب: سوال یہ پوچھا گیا ہے کہ ایک سے زیادہ شادیاں کرنے کے لیے کیا کیا شرائط ہیں۔ایک ہی شرط عامد کی گئی ہے اور وہ یہ کہ شوہرا پی دونوں، یا بینوں یا چاروں ہویوں میں پورا انساف کر مکتا ہے یا نہیں؟ اگر وہ عدل کر سکتا ہے تو اسے زیادہ شادیوں کی اجازت ہے۔ معورت دیکراسے ایک ہی ہوی پراکتھا کرنا ہوگا۔

متعدد ایک صورتی ہیں جن میں مرد کے لیے ایک سے زاید شادیاں کرنا بہتر ہوتا ہے۔ پہلی صورت تو وہی ہے جس کا ذکر گزشتہ سوال کے جواب میں کیا گیا۔ چونکہ خواتین کی تعداد مردوں کے مقابلے میں زیادہ ہاس لیے خواتین کی عفت اور عصمت کی مفاظت کے حوالے سے زیادہ شادیاں کرنا ضروری ہے۔

اس کے علاوہ بھی متعدد صور تیں ہیں۔ مثال کے طور پر فرض کیجیے ایک نو جوان خاتون کی شادی ہوتی ہے۔ ایک نو جوان خاتون کی شادی ہوتی ہے اور شادی کے کچھ بی عرصہ بعددہ کسی حادثے کا شکار ہو کر معذور ہوجاتی ہے، اور اس کے لیے وظایف زوجیت ادا کرنا ممکن نہیں رہتا۔ اب اس صورت حال میں شوہر کے پاس دوراستے ہیں یا تو وہ اپنی اس معذور یہوی کوچھوڑ کر دوسری شادی کر لے اور یا اس یوی کوچھوڑ کر دوسری شادی کر لے اور یا اس یوی کوچھوڑ کر دوسری شادی کھی کر لے۔

مل آپ سے بو چھتا ہوں؟ فرض كر ليجي كه خدانخواسته بيد بدقسمت خاتون جو حادث

کا شکار ہوئی ہے، آپ کی بہن ہے۔ آپ ان دونوں صورتوں میں سے کون کی صورت پند کریں گے؟ یہ کہ آپ کے بہنوئی دوسری شادی کرلیں یا بیہ کہ وہ آپ کی بہن کو طلاق دے کر پھر دوسری شادی کرئے؟

اس طرح اگر بیاری یا کسی اور وجہ سے بیوی اپنے فرائض سرانجام دیے سے قاصر ہو جاتی ہے تو اس صورت میں بہتر یہی ہے کہ شو ہر دوسری شادی کر لے۔ اور یول سے دوسری بیوی نہ صرف اپنے شو ہر کی بلکہ پہلی بیوی کی بھی دکھے بھال کرے اور اگر پہلی بیوی کے بھی درکھے بھال کرے اور اگر پہلی بیوی کے بچے موجود ہیں تو ان بچوں کی بھی پرورش کرے۔

بہت سے لوگ یہاں سے کہ یہ ہمی تو ہوسکتا ہے کہ شوہراس مقصد کے لیے، لیمنی کی بہت سے لوگ یہاں سے کہ یہ ہمی تو ہوسکتا ہے کہ شوہراس مقصد کے لیے، لیمنی بچوں کی درست بچوں کی طازمہ ہے۔ میں اس سے اتفاق کرتا ہوں بچوں اور معذور بیوی کا خیال رکھنے کے لیے تو طازمہ رکھی جا سکتی ہے کین خودشو ہرکا خیال کون رکھے گا؟

عملاً یمی ہوگا کہ بہت جلد ملاز مداس کا بھی''خیال رکھنا''شروع کر دے گی۔ للبذا بہترین صورت یہی ہے کہ پہلی بیوی کوبھی رکھا جائے اور دوسری شادی بھی کر لی جائے۔

اس طرح بے اولا دی بھی ایک ایک صورت ہے جس میں دوسری شادی کا مشورہ دیا جا سکتا ہے۔طویل عرصے تک اولا دنہ ہونے کی صورت میں جب کہ شو ہراور بیوی دونوں اولا د کی شدیدخواہش بھی رکھتے ہوں بیوی خودشو ہرکو دوسری شادی کا مشورہ دے سکتی ہے۔

یہاں بعض لوگ کہیں گے کہ وہ کس بچے کو گود بھی تو لے سکتے ہیں۔ لیکن اسلام اس ممل
کی حوصلہ افز ائی نہیں کرتا جس کی متعدد وجوہات ہیں۔ ان وجوہات کی تفصیل میں، میں
یہاں نہیں جاؤں گا۔ لیکن اس صورت میں بھی شوہر کے پاس دوہی راستے باتی بچتے ہیں لیعنی
یا تو وہ بہلی ہیوی کو طلاق دے کر دوسری شادی کرے اور یا پہلی شادی کو برقر اررکھتے ہوئے
دوسری شادی کرے، اور دونوں کے ساتھ پوراعدل کرے۔

میرے خیال میں میکافی وجوہات ہیں۔

## سوال: کیاعورت سربراوملکت بن سکتی ہے؟

جواب: میرے بھائی نے سوال پوچھا ہے کہ کیا عورت سربراوملکت بن عتی ہے؟ میرے علم کی جد تک قرآن میں کوئی الی آیت موجود نہیں، کوئی الیا تھم موجود نہیں کہ عورت "سربراو حکومت نہیں بن علی۔"

کین متعددا حادیث الیی موجود ہیں مثال کے طور پرایک حدیث جس کامفہوم ہے: '' وہ قوم بھی کامیاب نہیں ہو عتی جس نے اپناسر براہ عورت کو بنایا۔''

بعض علا کا کہنا ہے کہ ان احادیث کا تعلق ای زمانے سے ہے۔ لینی ان کا تھم ای زمانے کے لیے محدود ہے جس زمانے میں فارس میں عورت تھران تھی۔ جب کہ دیگر علاکی رائے مخلف ہے۔ وہ اس تھم کو ہرزمانے کے لیے عام بچھتے ہیں۔

آ ہے ہم تجزید کرے دیکھتے ہیں کہ ایک عورت کے لیے سربراہ حکومت بنا اچھا ہے یا نہیں؟ اگر ایک اسلامی ریاست میں عورت سربراہ حکومت ہوگی تو لاز ما اسے نماز وں کی امامت مجمی کروانی ہوگی۔اوراگر ایک عورت نماز باجماعت کی امامت کرواتی ہوتا اس سے لاز ما نمازیوں کی توجہ بھٹھے گی۔ کیونکہ نماز کے متعدد ارکان ہیں۔ مثلاً قیام، رکوع، مجدہ وغیرہ۔جب ایک عورت مردنمازیوں کی امامت کروائے گی اور بیارکان اوا کرے گی توجھے بھیں ہے کہ نمازیوں کے لیے پریشانی ہیدا ہوگی۔

اگر عورت ایک جدید معاشرے میں سربراہ حکومت ہوگی، جیسا کہ ہمارا آج کل کا معاشرہ ہوتی، جیسا کہ ہمارا آج کل کا معاشرہ ہوتو بسا اوقات اسے بحیثیت سربراہ مملکت دوسرے سربراہان مملکت سے ملاقاتیں کرنی ہوں گی جو کہ بالعموم مرد حضرات ہوتے ہیں۔اس طرح کی ملاقات کا ایک حصہ عموماً بند کمرے کی ملاقات ہجی ہوتا ہے۔جس میں دونوں سربراہان تنہائی میں ملاقات کرتے ہیں جس کے دوران کوئی اور موجود نہیں ہوتا۔اسلام ایسی ملاقات کی اجازت نہیں دیتا۔اسلام کسی عورت کو تنہائی میں کسی عامرے کا جازت نہیں دیتا۔اسلام کسی عورت کو تنہائی میں کسی نامحرم سے ملاقات کی اجازت نہیں دیتا۔

اسلام مرد وعورت کے اختلاط کو نا جائز قرار دیتا ہے۔ بحثیت سر براہ حکومت عورت کو

منظرعام پر رہنا ہوتا ہے۔اس کی تصاویر بنتی ہیں۔اس کی ویڈ بوقلمیں بنتی ہیں۔ان تصاویر میں وہ نامحرم مردوں کے ساتھ ہوتی ہے۔کوئی بھی مورت مثال کے طور پر مارگریٹ بھیجراگر سربڑا و حکومت ہوتو آپ کواس کی بے ثار تصاویر ل سکتی ہیں جن میں وہ مردوں سے ہاتھ طا رہی ہوگی۔اسلام اس طرح کے آزادانہ اختلاط کی قطعی اجازت نہیں دیتا۔

بحثیت سربراوملکت ایک عورت کے لیے عوام کے قریب رہنا اور ان سے ل کر ان کے مسائل معلوم کرنا بھی مشکل ہوگا۔

جدید سائنس ہمیں بتاتی ہے کہ ایا میض کے دوران مورت بیل متعدد نفیاتی و و فی اور دوران مورت بیل متعدد نفیاتی و و فی اور دوران مورت بیل متعدد نفیاتی و و فیل اس اگر یہ مورت میں ایم اس اگر یہ مورت میں ہوتے ہیں۔
اب اگر یہ مورت سربرا و مملکت ہے تو یہ تبدیلیاں یقینا اس کی قوت فیملہ پر اثر انداز ہوں کی سائنس ہمیں یہ بھی بتاتی ہے کہ مورت میں ایو لئے کی ، تفتلو کی صلاحیت مرد کے مقابلے میں زیادہ ہوتی ہے۔ جبکہ مرد میں ایک خاص صلاحیت کی متعوبہ بندی کرئے ، متعقبل کو دیکھنے اور ہوتی ہے۔ اس صلاحیت سے مراد ہوتی ہے متعقبل کی متعوبہ بندی کرئے ، متعقبل کو دیکھنے اور سیمنے کی صلاحیت ۔ یہ صلاحیت ایک سربراو حکومت کے لئے از حد ضروری ہے۔ مورتوں کو متعلوکی صلاحیت بیشیت ماں متعقبل کی صلاحیت بیشیت ماں کے لئے ضروری ہے۔ کورتوں کے مقابلے میں زیادہ دی گئی ہے کونکہ یہ صلاحیت بیشیت ماں کے ایک مردوں کے مقابلے میں زیادہ دی گئی ہے کونکہ یہ صلاحیت بیشیت ماں

ایک مورت حاملہ بھی ہو عتی ہے اور ظاہر ہے کہ اس صورت میں اسے چند ماہ کے لیے

آ رام کرنا ہوگا، اس دوران اس کے فرائض کون ادا کرے گا۔ اس کے بچے ہول گے اور

مال کے فرائض نہا ہے اہم جیں۔ ایک مرد کے لیے سربراہ حکومت کی ذمہ داریاں اور آیک

باپ کی ذمہ داریاں بیک وقت ادا کرنا زیادہ قائل عمل ہے۔ جب کہ ایک مورت کے لیے

سربراہ مملکت اور مال کی ذمہ داریاں بیک وقت ادا کرنا بہت مشکل ہے۔

ان وجوہات کے باعث میری رائے ان علمائے کرام کے زیادہ قریب ہے جو کہتے ہیں کہ ورت کوسر براو مملکت نہیں بنایا جانا جا ہے۔ لیکن اس کا مطلب سے ہر گزنیس کہ حورت فیملوں میں حصہ نہیں لے سکتی یا قانون مازی کے عمل میں شریک نہیں ہوسکتی۔ جیسا کہ میں نے پہلے عرض کیا عورت بقینا قانون مازی کے عمل میں حصہ لے سکتی ہے۔ اسے ووٹ دینے کاحق بھی حاصل ہے۔ صلح حدیبیے کے دوران معرت اسلمی رفاعی حضور نبی کر یم منظم آلا کے کوران معرت اسلمی رفاعی حضور نبی کر یم منظم آلا کے دوران معرت اسلمان پریٹان نے انھوں نے رسول اللہ منظم آلا کی دلجوئی بھی فرمائی اور اللہ منظم آلا کی دلجوئی بھی فرمائی اور انھیں مشورے بھی دیے۔

آپ جانے ہیں کہ سر پراو حکومت تو صدر یا وزیر اعظم ہوتے ہیں لیکن بعض اوقات سیرٹری یا PA کو بہت سے فیصلے کرنے ہوتے ہیں للذا یقیناً ایک عورت مرد کی مدد ضرور کر سکتی ہے۔اوراہم فیصلے کرنے ہیں اسے مفید مشور سے اور رہنما کی فراہم کرسکتی ہے۔

سوال: اگر اسلامی تعلیمات بیر ہیں کہ مرد اور عورت کے حقوق برابر ہیں تو مھر عورت کو پردے کا تھم کیوں دیا حمیا ہے؟

جواب: میری بهن نے ایک بہت اچھا سوال پوچھا ہے کداگر اسلام حقوق نسواں میں بیتین رکھتا ہے، اگر اسلام مرد اور عورت کو برابر جھتا ہے تو پھر اسلام برد سے کا تھم کیوں دیتا ہے؟ ادر دونوں جنسوں بعنی مرد اور عورت کو الگ رکھنے کی تاکید کیوں کرتا ہے۔

میں پردے کے حکم کے بارے میں گفتگو تھوڑی دیر بعد کروں گا، میں اپنی بہن کا شکریہ ا ادا کرنا چاہتا ہوں جس نے بیسوال ہو چھا ہے کیونکہ میں پردے یا حجاب کے بارے میں استعمال کا تعالیہ استعمالیہ میں استعمالیہ میں استعمالیہ استعمالیہ میں استعمالیہ استعمالیہ میں استعمالیہ استعمالیہ میں استعمالیہ میں استعمالیہ میں استعمالیہ استعمالیہ میں استعمالیہ میں استعمالیہ میں استعمالیہ استعمالیہ میں استعمالیہ میں استعمالیہ استحمالیہ استعمالیہ استعمالیہ استحمالیہ اس

اگرآ ب قرآن کا مطالعہ کریں تو آپ دیکھیں کے کہ عورت کو جاب کا تھم دینے سے سے پہلے قرآن مرد کو جاب کا تھم دیتا ہے۔

سورة نوريس ارشاد بارى تعالى ہے:

﴿ قُلُ لِلْمُؤْمِنِيُنَ يَغُضُّوا مِنُ أَيُصَارِهِمُ وَيَحْفَظُوا فُرُوْجَهُمُ ذَٰلِكَ

اَزُكَى لَهُمُ إِنَّ اللَّهَ خَبِيْرٌ بِمَا يَصُبَعُونَ 0 ﴾ (٣٠: ٢٣) "مومن مردول سے كهدودكم إلى نظرين فيجى ركھاكرين اور الى شرمگا بول كى حفاظت كياكريں - بيان كے ليے بڑى پاكيزگى كى بات ہے (اور) جوكام بي كرتے بين اللّذان سے خبردار ہے۔"

اوراس کے بعد اگلی ہی آیت میں ارشاد ہوتا ہے:

﴿ وَقُلُ لِلْمُؤْمِنَاتِ يَغُضُضُنَ مِنُ اَبُصَادِهِنَّ وَيَحُفَظُنَ فُرُوجُهُنَّ وَلَا لِلْمُؤْمِنَاتِ يَغُضُضُنَ مِنُ اَبُصَادِهِنَّ وَلَيَضُوبُنَ بِخُمُوهِنَّ عَلَى وَلَا لِيُدِيْنَ زِيْنَتَهُنَّ اللَّا مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَلَيَضُوبُنَ بِخُمُوهِنَّ عَلَى جُيُوبِهِنَّ ....... ﴾ (٣١:٢٣)

"اورمون عورتوں سے بھی کہدو کہ وہ بھی اپنی نگاہیں نیجی رکھا کریں اور اپنی شرمگاہوں کی حفاظت کیا کریں اور اپنی آ راکش ( یعنی زیور کے مقامات ) کو ظاہر نہ ہونے ویا کریں مگر جو اس میں سے کھلا رہتا ہو اور اپنے سینوں پر اوڑ حنیاں اوڑ ھے رہا کریں سیسسن

اس کے بعد رشتہ داروں کی ایک طویل فہرست وی گئی ہے اور ظاہر ہے کہ خواتمن بھی اس میں شامل ہیں۔ان کے علاوہ اسے تمام لوگوں سے پردہ کرنا ہے۔ یعنی'' تجاب' کے اُصولوں پرعمل کرنا ہے۔اسلامی تجاب کے یہ اُصول قرآن مجید اور احادیث میں بیان کیے گئے ہیں۔ یہ اُصول تعداد میں چھ ہیں:

پہلا اُصول تجاب کی حدیا معیار کا ہے۔ جو کہ مرد اور عورت کے لیے مختلف ہیں۔ مرد

کے لیے سرعورت کی حد ناف سے گھٹے تک ہے جبکہ عورت کے لیے سارا جسم ہی سرِ
عورت میں شامل ہے۔ جو اعتما نظر آ سکتے ہیں وہ صرف چہرہ اور کلائیوں تک ہاتھ
ہیں۔ ان کے علاوہ سارے جسم کا حجاب لینی چھپایا جانا ضروری ہے۔ اگروہ چہرہ اور
ہاتھ بھی چھپانا چا ہے تو اسے منع نہیں کیا گیا لیکن ان اعتما کا محرم کے سامنے چھپانا
لازم نہیں ہے۔ یہوہ واحد اُصول ہے جومرد اور عورت کے لیے مختلف ہے۔ باتی تمام

- اُصول دونوں کے لیے کیساں ہیں۔
- درسرا أصول يه ب كه عورت كالباس تنك اور چست نبيس بونا چاہي يعنى اس تم كا
   لباس نبيس پېننا چاہيے جس سے جسم كے نشيب و فراز واضح طور برنظر آنے لگيں -
- تیسراُ صول یہ ہے کہ عورت کا لباس شفاف نہیں ہونا چاہیے۔ لین ایسالباس نہیں پہننا
   چاہے جس میں ہے آریار نظر آئے۔
- چوتھا اُصول یہ ہے کہ لباس بہت زیادہ شوخ اور بھڑ کیلانہیں ہونا چاہیے یعنی ایسالباس
   بھی نہیں ہونا چاہیے جوجنس مخالف کو ترغیب دینے والا ہو۔
- پ نچواں اُصول یہ ہے کہ جنس مخالف سے مشابہت رکھنے والا لباس نہیں پہننا چاہیے لیعنی مردوں کو عورتوں جیسے اور عورتوں کو مردوں جیسے لباس پہننے سے پر بییز کرنا چاہیے۔ جس کی ایک مثال مردوں کا کا نوں میں بالیاں وغیرہ پبننا ہے۔ اگر آ ب ایک کان میں بالی پہنتے ہیں تو اس سے مراد کچھاور لی جاتی ہے لیکن اگر دونوں کا نوں میں پہنی جائے تو اس کا مطلب کچھاور ہوتا ہے۔ اس سے اسلام میں منع کیا گیا ہے۔ جسال میں منع کیا گیا ہے۔
- ا چھٹا اور آخری اصول میہ ہے کہ آپ کو ایسا لباس بھی نہیں پہننا چاہیے جس میں کفار سے مشابہت ہوتی ہو۔

مندرجہ بالا نکات میں اسلامی حجاب کے بنیادی اُصول بیان کر دیے گئے ہیں۔اب ہم اصل سوال کی جانب آتے ہیں۔ یعنی یہ کہ عورتوں پر پردے کی پابندی کیوں لگائی گئے ۔ اور دوسرئے یہ کہ دونوں جنسوں کے اختلاط سے کیوں روکا گیاہے؟

اس مقصد کے لیے ہم دونوں طرح کے معاشروں کا تجزیبہ کرتے ہیں لیعنی وہ معاشرے جن میں پردہ کیا جاتا ہے اور وہ معاشرے جن میں پردہ موجود نہیں ہے۔ دنیا میں اس وقت سب سے زیادہ جرائم جس ملک میں ہوتے ہیں وہ ملک امریکہ ہے۔

امر کی تحقیقاتی ادارے''فیڈرل بیوروآف انوسٹی کیسن''کی ۱۹۹۰ میں سامنے آنے والی ایک رپورٹ کے مطابق اس ایک سال کے دوران ایک ہزار دوسو بچاس زنا بالجرکی

وارداتیں ہوئیں۔ یہ وہ واقعات ہیں جن کی رپورٹ ہوئی۔ اور یکی رپورٹ کہتی ہے کہ صرف ۱۹ فی صد واقعات ہیں جن کی رپورٹ ہوئے۔ اس صاب سے اگر آپ اصل تعداو معلوم کرنا چاہیں تو وہ خود ضرب تقیم کرلیں، آپ کواندازہ ہوجائے گا کہ صرف ایک سال کے عرصے میں کتنی خواتین کے ساتھ زنا بالجبر کے واقعات ہوئے، بعد میں یہ تعداو مزید بڑھ گئی اور یہاں تک پینی کہ روز اندایک ہزار نوسو واقعات ہوئے شروع ہو گئے۔

شایدامریکی زیاده بولد ہو سے موں سے۔

۱۹۹۳ء کی رپورٹ کے مطابق برسوا معف کے بعدایک خاتون کے ساتھ زنا بالجرکا واقعہ مور ہاہے۔

کیکن ایبا کوں ہور ہاہے؟

امریکے نے خواتین کو ریادہ حقوق ویے میں اور وہاں زیادتی کے واقعات زیادہ مو

رہے ہیں۔

مریدافسوس ناک بات بیہ کہ صرف دس فی صدیحرم کرفار ہوتے ہیں۔ بینی صرف الا فی صد واقعات رپورٹ ہوتے ہیں اور دس فی صد گرفاریاں ہوتی ہیں این عملاً صرف اوا فی صد طرم کرفار ہوتے ہیں۔ ان کرفار ہونے والوں میں ہے بھی نصف با قاعدہ کوئی کیس چلئے سے قبل میں رہا کرویے جاتے ہیں لین اعشار بیآ تھے فی صد محرموں کے خلاف با قاعدہ کیس چلا ہے۔

اس سارے تجریے کا بھیجہ بدلکتا ہے کہ اگر کوئی فض آیک سو پھیں خوا تمن کے ساتھے زیادتی کا مرتکب ہوتا ہے تو امکان سے ہے کہ آیک وفعہ اس کے خلاف با قاعدہ قالونی کارروائی کی جائے گی۔

اس صورت میں بھی بچاس فی صدامکان یہ ہے کہاہے ایک سال ہے بھی کم قید کی سزا اوگ۔

اگر امریکی قانون میں زنا بالجبر کی سزاعر قید ہے لیکن اگر مجرم پہلی مرتبہ گرفتار ہوا ہے تو

قانون اے ایک موقع دینے کے حق میں ہے اور ای لیے پہاس فی صدوا قعات میں مجرم کو ایک سال سے بھی کم سزا سنائی جاتی ہے۔

خود ہندوستان میں صورت حال یہ ہے کہ نیشنل کرائم بیورد کی ایک ر پورٹ کے مطابق، جو کم دمبر ۱۹۹۲ء کو شایع ہوئی ہے، ہندوستان میں ہر ۵۳ منٹ کے بعد زنا بالجبر کا ایک کیس ر پورٹ ہوتا ہے۔ ای ر پورٹ میں بتایا گیا ہے کہ ہر ۲۲ منٹ کے بعد جنسی استحمال کا ایک واقعہ ہوتا ہے اور ہر ایک گھنٹہ ۳۳ منٹ کے بعد جبز کی وجہ سے آل کی ایک واردات ہوتی ہے۔

اگر ہمارے ملک میں ہونے والی زنا ہالجبر کی واردا توں کی کل تعداد معلوم کی جائے تو تقریباً ہروومنٹ کے بعدایک واردات کی اوسط نکلے گی۔

اب میں ایک سادہ سا سوال ہو چھنا چاہتا ہوں۔ یہ بتاہیے کہ اگر امریکہ کی ہر مورت پردہ کرنا شروع کردے تو کیا ہوگا؟

کیاز نابالجری وارواتوں کی شرح میں رہے گی؟

كياان واردالون ش اضافه بوكا؟

یا ان داردا توں میں کی واقع ہوگی؟

پھرید کداسلامی تعلیمات کوان کے مجموعی تناظر میں دیکھنا چاہیے۔اسلام تھم دیتا ہے کہ قطع نظر اس کے کدکوئی عورت پردہ کرے یا نہ کرے، مرد کے لیے بہر حال لازم ہے کدوہ نظریں نیجی رکھے۔

اور اگر کوئی مرد زنا بالجبر کا مرتکب ہوتا ہے تو اسلام میں اس کے لیے سزائے موت ہے۔ کیا آپ کے خیال میں یہ''وحثیا نہ سزا'' ہے؟

میں نے بیسوال بہت سے لوگوں سے کیا ہے ادر آپ سے بھی کرنا جا ہتا ہوں۔فرض کیجے آپ کی بہن کے ساتھ زیاد تی ہوتی ہے اور آپ کو جج بنا دیا جاتا ہے۔اب اس سے قطع نظر کہ اسلامی قانون کیا کہتا ہے اس سے بھی قطع نظر کہ ہندوستانی قانون کیا کہتا ہے اور اس ہے بھی قطع نظر کہ امریکی قانون کیا کہتا ہے؟ آپ بتا یے کہ اگر آپ کو جج بنا دیا جاتا ہے تو آپ بحرم کو کیا سزا سنا کیں گے؟

ہر کسی نے ایک ہی جواب دیا:''سزائے موت''

بعض تو اس ہے بھی آ مے بڑھ مکئے اور کہا کہ دہ مجرم کواذیتیں دے دے کر ہلاک کرنا پند کریں گے۔

میں دوبارہ پوچھتا ہوں کہ اگر امریکہ میں اسلامی شریعت نافذ کر دی جائے تو ان دارداتوں میں اضافہ ہوگا؟ کمی ہوگی؟ یا ان کی تعداد یجی رہے گی؟

اگر ہندوستان میں اسلامی قانون کا نفاذ کر دیا جائے تو پھر کیا ہوگا؟ کیا زنا بالجبر کی شرح یہی رہے گی؟ کمی ہوگی یا بڑھ جائے گی؟

اگر ہم عملی تجزیہ کریں تو جواب داضح ہے۔

آپ کہتے ہیں کہ آپ نے عورت کو حقوق ویے ہیں۔ گریہ حقوق محض نظری طور پر دیے گئے ہیں عملاً آپ نے عورت کو ایک طوا نف اور ایک داشتہ کی حیثیت دے دی ہے۔ میں محض پردے کے موضوع پر کئی دن تک گفتگو کر سکتا ہوں۔ لیکن میں اپنا جواب مخضر رکھتے ہوئے ایک مثال چیش کرنا چاہوں گا۔

فرض کیجے دوخواتین ہیں جوآپ سی جردواں بہیں ہیں۔ اور دونوں خواتین کیاں خوبصورت ہیں۔ دونوں ایک گلی میں سے گزررہی ہیں۔ گلی کی نکر پرایک بدمعاش کھڑا ہے۔ جولا کیوں کو چھٹرتا ہے، تک کرتا ہے۔ یہ دونوں خواتین کیاں خوبصورت ہیں لیکن ایک اسلامی لباس میں ہے، یعنی اس نے پردہ کیا ہوا ہے جب کدوسری مغربی لباس میں ہے یعنی اس نے پردہ کیا ہوا ہے جب کدوسری مغربی لباس میں ہے یعنی اس نے منی سکرٹ وغیرہ پہنا ہوا ہے۔ اب یہ بدمعاش ان میں سے کے چھٹرے گا؟ ظاہر سے کہ مغربی لباس والی خاتون کو۔

یا فرض سیجے کہ ان میں ہے ایک خاتون تو پردے میں ہے اور دوسری بھی شلوار تمین میں ہے لیکن اس کا لباس تنگ ہے، سرسے دو پٹہ غائب ہے، اس صورت میں بھی وہ کسے چیزے گا؟ پردہ دارخاتون کو یا بے جاب خاتون کو؟ صاف ظاہر ہے کہ دوسری خاتون کو۔ بداس بات کا ایک عملی شوت ہے کہ اسلام نے عورت کو بجاب کا حکم اس کی عزت اور وقار کی حفاظت کے لیے دیا ہے اس کی عزت گھٹانے کے لیے نہیں۔

سوال: اسلام مسلمان مردول کوتو اہل کتاب خواتین سے شادی کی اجازت دیتا ہے کیکن مسلمان عورتوں کو اہل کتاب مردول سے شادی کی اجازت نہیں دیتا، ایسا ایکوں ہے؟

جواب: بھائی نے سوال پوچھاہے کہ قرآن مسلمان مردوں کوتو اہل کتاب عورت ہے۔ شادی کی اجازت دیتا ہے لیکن مسلمان عورت کو اہل کتاب مرد سے شادی کی اجازت نہیں دیتا، ان کی بات بالکل درست ہے۔

سورة ما مده مي اس حوالے سے ارشاد موتا ہے:

﴿ اَلْمَوْمَ اُحِلَّ لَكُمُ الطَّيِّبَاتُ وَطَعَامُ الَّذِيْنَ اُوْتُوا الْكِتْبَ حِلُّ لَّكُمُ وَطَعَامُ اللَّذِيْنَ الْمُؤْمِنْتِ وَالْمُحْصَنْتُ مِنَ الْمُؤْمِنْتِ وَالْمُحْصَنْتُ مِنَ الْمُؤْمِنْتِ وَالْمُحْصَنْتُ مِنَ اللَّهُ وَمُنَّ الْمُؤْمِنْتِ وَالْمُحْصَنْتُ مِنَ اللَّذِيْنَ الْمُؤْمِنْتِ وَالْمُحْصِنِيْنَ اللَّذِيْنَ الْحُورَهُنَّ مُحْصِنِيْنَ عَلَى اللَّهِ مُنَا اللَّهُ وَهُوَ فِي اللَّاحِرَةِ مِنَ اللَّحْسِرِيُّنَ ٥ ﴾ (٥:٥)

''آئ جمہارے لیے سب پاکیزہ چیزیں طلال کردی گئیں اور اہل کتاب کا کھانا ہمی تم کو حلال ہے اور پاک دامن مومن عورتیں ہمی تم کو حلال ہے اور پاک دامن مومن عورتیں اور پاک دامن اہل کتاب عورتیں بھی (حلال ہیں) جب کہ ان کا مہر دے دو۔ اور ان سے عفت قائم رکھنی مقصود ہونہ کھلی بدکاری کرنی اور نہ چینی دوتی کرنی اور جوخض ایمان کا منکر ہوااس کے عمل ضابع ہو گئے اور وہ آخرت میں نقصان یانے والوں میں سے ہوگا۔''

اس آیت کی رقتی میں اسلام کا تھم ہے ہے کہ مسلمان مردائل کتاب مورت سے شادی

کرسکتا ہے اس کی وجہ کیا ہے؟ اس کی وجہ ہے ہے جب ایک اہل کتاب مورت، یہودی یا

عیرائی مورت ایک مسلمان مرد سے شادی کرے گی تو اس کا خاوند یا اس کے خاوند کے اہل

خاندان اور گھر والے اس مورت کی مقدس ترین جستیوں بعنی انبیائے کرام کی تو بین یا ان کی
شان میں کسی گنتا خی کے مرتکب نہیں ہوں کے کیونکہ بحثیت مسلمان ہم یہودیوں اور
عیرائیوں کے انبیائے کرام بعنی حضرت موی اور حضرت عیلی علیما السلام کی بھی عزت اور
احترام کرتے ہیں۔ جن انبیاء علیم السلام پر ان کا ایمان ہے ان پر ہمارا بھی ایمان ہے۔
حضرت آدم، حضرت نوح، حضرت داؤد، حضرت موی اور حضرت عیلی علیم السلام پر ہم بھی
ائیان رکھتے ہیں۔

چونکہ اس اہل کتاب عورت کے انبیائے کرام ہمارے لیے بھی محترم ہیں اس لیے مسلمان خاندان میں اس عورت کا نداق نہیں اُڑایا جائے گا۔ کین اہل کتاب یعنی یہودی اور عیسائی ہمارے پینمبرصلی اللہ علیہ وسلم پر ایمان نہیں رکھتے۔ للندا اگر ایک مسلمان عورت اہل کتاب خاندان میں جائے گی تو وہاں اس کے نبی مسلمی اللہ علیہ دسلم کا احترام اور تقدس محوظ نہیں رکھا جائے گا اور عین ممکن ہے کہ اس کے عقاید کا غداق اُڑایا جائے۔

یمی وجہ ہے کہ سلمان عورت کواہل کتاب مرد سے شادی کی اجازت نہیں دی گئی جب کہ مسلمان مرد کواہل کتاب عورت سے شادی کی اجازت ہے۔

سوال ہو چھنے دالے بھائی نے ایک اور آیت کی طرف بھی اشارہ کیا ہے۔ بیسورہُ بقرہ کی ایک آیت ہے جس میں ارشاد ہوتا ہے:

﴿ وَلَا تَنْكِحُوا الْمُشُرِكَٰتِ حَنَّى يُؤْمِنَّ وَلَامَةٌ مُّؤْمِنَةٌ خَيْرٌ مِّنُ مُّشُرِكَةٍ وَلَا تُنْكِحُوا الْمُشُرِكِيْنَ حَنَّى يُؤْمِنُوا مُشُرِكَةٍ وَلَا تُنْكِحُوا الْمُشُرِكِيْنَ حَنَّى يُؤْمِنُوا وَلَعَبُدُ مُؤْمِنٌ خَيْرٌ مِّنُ مُّشُرِلِثٍ وَلَوْ اَعْجَبَكُمُ اُولَئِلَتَ يَدْعُونَ إِلَى النَّارِ وَاللَّهُ يَدْعُوا إِلَى الْجَنَّةِ وَالْمَغْفِرَةِ بِإِذْنِهِ وَيُبَيِّنُ الْبِتِهِ لِلنَّاسِ

لَعَلَّهُمْ يَتَلَاَّكُرُونَ ٥ ﴾

"اور (مومنو) مشرك مورتول سے جب تك ايمان ندال كي نكاح ندكرما كونك مشرک مورت خواہ تم کو کیسی ہی بھلی گلے اس سے مومن لونڈی بہتر ہے اور (ای طرح) مشرک مرد جب تک ایمان نه لائیس مومن قورتوں کو ان کی زوجیت یں ندوینا کوکلدمشرک (مرو) سےخواہ وہ تم کوکیمائی بھلا گے،مومن غلام بہتر ہے۔ بیر(مشرک لوگوں کو) دوزخ کی طرف بلاتے ہیں ادراللہ اپی مہر پانی ے بہشت اور بخشش کی طرف بلاتا ہے اور این تھم لوگوں سے کھول کر بیان كرتاب تا كرفيحت حاصل كرين-"

گویا ایک کافرعورت دنیا کی امیر ترین عورت کیوں نہ ہو۔ دنیا کی خوبصورت ترین عورت کیوں نہ ہووہ برطانیہ کی ملکہ ہی کیوں نہ ہوا یک مسلمان لونڈی اس سے بہتر ہے۔ اس آیت میں بیمجی فرمایا گیا ہے کہ مشرک مردے اپنی بیٹیوں کا تکار ند کرد کیونکہ

ایک کا فرمرد کتنای اچھا کوں نہ ہوایک مسلمان غلام بھی اس سے بہتر ہے۔

جمیں قرآنی احکامات کوان کے مجموعی تناظر میں دیکھنا جاہے۔

سورة ما كده من ارشاد بارى تعالى سے:

﴿ لَقَدُ كَفَرَ الَّذِيْنَ قَالُوٓا إِنَّ اللَّهَ هُوَ الْمَسِيْحُ ابْنُ مَرْيَمَ وَ قَالَ الْمَسِيْحُ لِبَنِيْ إِسُوآءِ يُلَ اعْبُدُوا اللَّهَ رَبِّيُ وَ رَبَّكُمُ إِنَّهُ مَنْ يُشُوِكُ بِاللَّهِ فَقَدُ حَرَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ وَ مَأْوِيهُ النَّارُ وَ مَا لِلظَّلِمِيْنَ مِنْ

اَنْصَارِ ٥ ﴾ (٢:٥)

"وولوك بيشبكافرين جوكمت بن كدمريم كي بيني اعيلى عليه السلام الميح خدا میں حالاں کہ سے علیہ السلام یہود سے یہ کہا کرتے سے کہ اے تی اسرائیل! الله بی کی عباوت کرو جو میرا بھی پروردگار ہے اور تمہارا مجی (اور بان رکموکہ) جو مخص اللہ کے ساتھ شرک کرے گا اللہ اس پر بہشت کوحرام کر

دےگا اوراس کا ٹھکا نا دوز خے ہور ظالموں کا کوئی مددگار تہیں۔'' ایک اور چگہ ارشاد ہوتا ہے:

﴿ كُنْتُمْ خَيْرَ اُمَّةٍ اُخُرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَقْرُوْفِ وَتَنْهَوُنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَوْ امَنَ اَهْلُ الْكِتْبِ لَكَانَ خَيْرًا لَّهُمُ مِنْهُمُ الْمُؤْمِنُونَ وَاكْتُؤْهُمُ الْفُسِقُونَ ٥ ﴾ (١١٠:٣)

ر المومنوا) بقتنی اُمتیں (لیتی قومیں) لوگوں میں پیدا ہوئیں تم ان سب سے بہتر ہوکہ نیک کام کرتے اور اللہ پر بہتر ہوکہ نیک کام کرتے اور اللہ پر ایمان رکھتے ہواور برے کاموں سے منع کرتے اور اللہ پر ایمان رکھتے ہواور اگر اہل کتاب بھی ایمان لے آتے تو ان کے لیے بہت اچھا ہوتا۔ ان میں ایمان لانے والے بھی ہیں (لیکن تھوڑے) اور اکثر ہے ایمان

کویا قرآن کا تھم یہ ہے کہ اہل کتاب میں ہے بھی اضی خواتین سے شادی کرنے کی اجازت ہے جو ایمان لانے والی ہیں۔ جو حضرت عیسیٰ کو خدایا خدا کا بیٹائییں بلکہ پیغیبر تنلیم کرتی ہیں۔ اور ایک اللہ پرایمان رکھتی ہیں۔

سوال: اسلام میں عورت کو،خواہ وہ شادی شدہ ہویا غیرشادی شدہ وصیت کرنے کی اجازت کیوں نہیں ہے؟

جواب: بہن نے پوچھا ہے اسلام میں عورت کو دمیت کرنے کی اجازت کو انہیں ہے۔ یہ بالکل غلط ہے۔ جیسا کہ میں نے اپنی گفتگو کے دوران بھی عرض کیا، اسلام نے عورت کو پورے معاشی حقوق دیے ہیں اور بیحقوق اس نے مغرب کے مقابلے ۱۴۰۰ برس کی بہلے ہی دے دیے ہیں۔

میں نے اپی گفتگو کے دوران واضح طور پر کہ کوئی بھی عاقل اور بالغ عورت اپنے ان حقوق کا استعمال کر سکتی ہے اور فلا ہرہے کہ بیرعاقل اور بالغ ہونے والی شرط تو لا زما ہوگا۔ کوئی بھی عاقل اور بالغ عورت، اس سے قطع نظر کہ وہ شادی شدہ ہے یا غیرشادی شدہ ، یہ خوت اور بالغ عورت، اس سے قطع نظر کہ وہ شادی شدہ ہے یا غیر شادی شدہ ، یہ حق رکھتی ہے کہ آزادی سے ۔ وہ چا ہے تو اس سلسلے بیس کسی سے مشاورت کر سکتی ہے ور نداس کی بھی پابندی نہیں ۔ اس سلسلے بیس کسی سے مشاورت کر سکتی ہے ور نداس کی بھی پابندی نہیں کرتا۔ اسے وصیت کرنے کا بھی حق حاصل ہے اور اسلام اس سے قطعاً منے نہیں کرتا۔

سوال: اگر اسلام مر داورعورت کو برابر سجھتا ہے تو پھر اس کی کیا وجہ ہے کہ مر د کوتو چارشادیوں کی اجازت دی گئی ہے لیکن عورت کو بیا جازت نہیں دی گئی؟

جواب: میرے بھائی نے سوال پوچھا ہے کہ اگر اسلام مردکو جارشاد یوں کی اجازت دیتا ہے تو عورت کو بید اجازت کیوں نہیں دیتا؟ عورت کیوں مردکی طرح ایک سے زاید شادیاں نہیں کرسکتی؟

اس سلسلے میں آپ کو چند نکات ذہن میں رکھنے جائمیں۔ پہلی بات تو رہے کہ مرد میں جنمی خواہش اور جذبہ عورت کے مقابلے میں زیادہ ہوتا ہے۔

دوسری بات سے ہے کہ دونوں جنسوں کی حیاتیاتی ساخت میں فرق اس نوعیت کا ہے کہ مرد کے لیے ایک سے زیادہ ہو یوں کے ساتھ زندگی گزارنا آسان ہے جب کہ عورت کے لیے بہت مشکل طبی سائنس ہمیں بتاتی ہے کہ ایام چیف کے دوران کچھ ذبنی اورنفیاتی تبدیلیوں سے گزرتی ہے۔ جس کی وجہ سے اس کے مزاج میں چڑ چڑا پن پیدا ہو جاتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ میاں ہوی کے درمیان بیش تر جھڑ ہے دنوں میں ہوتے ہیں۔

خواتین کے جرائم کے بارے میں ایک رپورٹ امریکہ سے شایع ہوئی ہے۔ اس رپورٹ میں بتایا گیا ہے کہ مجرم خواتین کی اکثریت ایام حیض کے دوران جرائم کی مرتکب ہوئی۔

اس لیے اگر ایک عورت کے ایک سے زیادہ خاوند ہوں تو اس کے لیے وہنی طور پر اس

صورت حال سے نیٹنا بہت مشکل ہے۔

ایک اور سبب بیہ ہے کہ جدید علم طب کے مطابق اگر ایک عورت ایک سے زیادہ مردوں کے ساتھ جنسی روابط رکھتی ہے تو اس کے بیاریوں کے شکار ہونے اور یہ بیاریاں کے پیالانے کے امکانات بہت زیادہ ہیں۔ جب اگر ایک مردایک سے زیادہ شادیاں کرتا ہے تو ایسے امکانات نہونے کے برابر ہیں۔

ایک نکتہ یہ بھی ہے کہ اگر ایک مردگی ایک سے زیادہ ہویوں سے اولا و ہے تو اس کے ہر بچے کو اپنی ماں کا بھی علم ہوگا اور باپ کا بھی۔ لینی میہ بچہ اپنے والدین کی بیتی شاخت کر سے گا۔ دوسری طرف اگر ایک عورت کے شوہر ایک سے زیادہ ہیں تو اس کے بچوں کو اپنی ماں کا تو علم ہوگالیکن باپ کاعلم نہیں ہوگا۔

اسلام والدین کی شاخت کوبھی بہت زیادہ اہمیت دیتا ہے، اور ماہرین نفسیات بھی اس بات کی تائید کرتے ہیں۔ ان کا کہنا ہے کہ اگر ایک بیچے کو اپنے والدین کاعلم نہ ہوتو یہ بات اس کے لیے زائی صدمے کا باعث بن سکتی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ بد کردار عورتوں کے بچوں کا بجین بالعوم بہت براگزرتا ہے۔

اگرایک ایسے بچے کوآپ سکول میں داخل کروانا چاہیں تو کیا کریں گے۔ولدیت کے خانے میں دونام لکھنے پڑیں گے۔آپ بیبھی جانتے ہیں کدایسے بچے کو کیا کہہ کر ایکا اجائے گا؟

میں جانتا ہوں کہ آپ جوابا کچھ دلائل پیش کر سکتے ہیں۔ مثال کے طور پر آپ کہہ سکتے ہیں۔ مثال کے طور پر آپ کہہ سکتے ہیں کہ اگر بے اولادی کی وجہ سے، یوی کے بانچھ ہونے کی وجہ سے شوہر کو دوسری شادی کی اجازت ہے تو شوہر میں کوئی خرابی ہونے کی صورت میں یوی کو دوسری شادی کی اجازت کیوں نہیں ہے؟

اس سلسلے میں آپ کو بتانا چاہوں گا کہ کوئی مردسونی صدنا مردنہیں ہوتا۔ اگر وہ جنسی عمل سرانجام دے سکتا ہے تو اس کے باپ بننے کے امکانات موجودر ہے ہیں۔ خواہ وہ نس

بندی ہی کیوں نہ کروالے۔لہذا اولا دکی ولدیت میں شک بہر حال موجود رہے گا کوئی بھی ڈاکٹر آپ کی سونی صد گارٹی نہیں دے سکتا کہ پیخض باپنہیں بن سکتا۔

ای طرح آپ بیجی کہدیتے ہیں کہ اگر بیوی کے حادثے کا شکار ہونے یا شدید بیار ہونے کی صورت میں شوہر دوسری شاوی کرسکتا ہے تو شوہر کے کی حادثے کا شکار ہونے یا بیار ہونے کی صورت میں یمی اجازت بیوی کوبھی ہونی چاہیے۔

اس سلسلے میں عرض ہے کہ الی کسی صورت حال کے دو طرح کے اثرات ظاہر ہوں گے۔ایک تو بیہ ہوگا کہ شوہر کے لیے بیوی بچوں کے اخراجات پورے کرناممکن نہیں رہےگا اور دوسرے بید کہ وہ بیوی کے از دواجی حقوق ادانہیں کرسکے گا۔

جہاں تک پہلے مسلے کا تعلق ہے اسلام الی کسی صورت حال کے لیے''زکو ہ'' کا ذریعہ فراہم کرتا ہے۔ وہ لوگ جن کے پاس مالی وسائل نہیں ہیں ان کی مدوز کو ہ کی رقوم سے کی جانی چاہیے۔

دوسرے مسلے کا معاملہ یہ ہے کہ طبی سائنس کی تحقیقات کے مطابق عورت میں جنسی خواہش مرد کے مقابلے میں کم ہوتی ہے لیکن اگرعورت سمجھے کہ وہ غیر مطمئن ہے تو اسکے پاس موخطع '' کے ذریعے علیحدگی کا راستہ موجوو ہے۔ وہ اپنے شو ہر سے خلع لے کر دوسری شادی کرسکتی ہے۔ اس طرح عورت کا کوئی نقصان نہیں ہے۔ کیونکہ خلع کے ذریعے علیحدہ ہونے والی عورت صحت مند ہوتی ہے۔ اور دوبارہ شادی کرسکتی ہے۔ بصورت دیگر، اگر وہ خود بیار یا معذور ہوتو کون اس سے شادی کر ہے گا۔

سوال: یوں تو تمام نداہب کی مقدس کمابوں میں اچھی باتیں لکھی ہوئی ہیں لیکن عملاً ان غداہب کے ماتنے والوں کا روبہ عورت کے ساتھ غیر منصفاند رہاہے۔اصل اہمیت کمابوں میں کھی ہوئی تعلیمات کی ہے یاعملی ردیے کی؟

جواب: میرے بھائی نے بہت اچھا سوال پوچھا ہے۔ان کا کہنا ہے کہ کتب مقدسہ

میں تو اچھی با تیں ہی کئی ہوئی ہیں کین سوال تو یہ ہے کہ لوگ عملاً کیا کرتے ہیں۔ یقیناً ہمیں نظری گفتگو سے زیادہ اہمیت عمل کو دین چاہیے۔ لہذا میں اس بات کی پوری جمایت کرتا ہوں۔ اور یہی ہم کر رہے ہیں۔ جبیبا کہ میں نے اپنی گفتگو کے دوران بھی واضح کیا بہت سے مسلمان معاشر ہے قرآن وسنت کی تعلیمات سے دور ہٹ بھی جیں اور ہم یہی کر رہے ہیں کہ وہ دوبارہ قرآن وسنت کی طرف لوٹ آئیں۔

یں جہاں تک سوال کے پہلے صبے کا تعلق ہے کہ تمام نہ بھی کتابوں میں اچھی ہا تیں بی کھی ہوئی ہوں ہے ہوئی ہیں ہوئی ہیں ہوئی ہیں تو میں اس بات سے شغق نہیں ہول ہیں تو میں اس بات سے شغق نہیں ہوں کہ تمام متون مقدسہ میں اچھی ہا تیں ہیں اور ہمیں ان کے بارے میں بات بی نہیں کرنی ہا ہے۔

میں ''اسلام اور دیگر نداہب میں عورت کا مقام'' کے موضوع پر ایک لیکچر دے چکا ہوں جس میں میں نے اسلام میں عورت کے مقام کا تقابل بدھ مت، ہندومت، عیسائیت اور یہودیت میں عورت کے مقام کے ساتھ کیا تھا۔ آپ خود فیصلہ کر سکتے ہیں۔ میراوہ لیکچر سن کر آپ خود یہ فیصلہ کر سکتے ہیں کہ کون سا نہ ہب خواتین کو زیادہ حقوق دیتا ہے۔ اب ہمیں کرنا یہ ہے کہ ان تعلیمات پڑل بھی کریں۔

اور جزوی طور پران تعلیمات پرعمل کیا بھی جارہا ہے۔ بعض پہلوؤں پرعمل ہورہا ہے اور بحزوی سرنہیں۔ مثال کے طور پر جہاں تک حدود کے نفاذ اور اسلامی نظام تعزیرات کا تعلق ہے۔ سعودی عرب بیں اس پرعمل ہورہا ہے۔ الجمد للدسعودی حکومت اس حوالے سے بہت اچھا کام کر رہی ہے۔ اگر چہعض معاملات میں وہ بھی قرآن سے دورہث گئے ہیں۔ ہمیں کرتا یہ چاہیے کہ سعودی عرب کے نظام قانون کی مثال سامنے رکھیں ، اس کا جائزہ لیں اور اگر یہ نظام مؤثر ہے تو پوری دنیا میں اس پرعمل کیا جائے۔

ای طرح اگر کسی اور معاشرے میں اسلام کے معاشرتی قانون پرعمل ہور ہا ہے تو اس کا بھی جائزہ لیا جانا جا ہے اور اگر وہ مؤثر ہے تو پوری دنیا میں اس کا نفاذ ہوتا

ہاہے۔

میرے بھائی ہم یہاں اس لیے جمع ہوئے ہیں کہ آپ کو بتاسکیں کہ اسلامی قانون بی بہترین قانون ہے۔ اگر ہم اس قانون پر عمل نہیں کر رہے ہیں تو یہ ہمارا قصور ہے، دین اسلام کانہیں۔ اسی لیے ہم نے لوگوں کو بلایا ہے۔ تا کہ لوگ قر آن و صدیث کی تعلیمات کو صحیح تناظر میں بچوسکیں اوران تعلیمات پر عمل کرسکیں۔

من أميد ركمنا بول كرسوال كاجواب ل چكا موكا-

سوال: اسلام کےمطابق کوئی عورت پیغیر کیون نہیں ہوسکتی؟

جواب: میری بہن نے سوال ہو چھا ہے کہ اسلام ش کی عورت کو پیفیر کا درجہ کیوں نہیں ہا؟ اگر '' پیفیر' ہے آپ کی مراد کوئی الی شخصیت ہے جس پر اللہ تعالیٰ کا وہی نازل ہوتی ہواوروہ کی قوم کی رہنمائی بھی کرے تو پھر آپ کی بات درست ہے کہ اسلام ش ایس کوئی خاتون پیفیر موجود تیں ہے۔ قرآن واضح طور پر بتاتا ہے کہ خاندان کا سریراہ مرد ہے۔ سواگر خاندان اور گھر کا سریراہ مرد ہے تو پھر تو می سریرائی عورت کس طرح کے سواگر خاندان اور گھر کا سریراہ مرد ہے تو پھر تو می سریرائی عورت کس طرح کے سواگر خاندان اور گھر کا سریراہ مرد ہے تو پھر تو می کی سریرائی عورت کس طرح کے سریک ہے ؟

جیدا کہ بیں نے پہلے بھی عرض کیا سربرای کی صورت بیل عورت کو المت بھی کرنی

پڑے گی۔اگر ایک عورت امام ہا ور مقتدی مرد بیل تو پھرار کانِ نماز لینی رکوع و بحود کے
دوران لاز ما نمازیوں کو پریشانی ہوگی۔ایک پیغیر کو عام لوگوں کے ساتھ مسلسل را لیلے بیل
رہنا ہوتا ہے۔لیکن اگر ایک عورت پیغیر ہوتی تو اس کے لیے بیمکن نہ ہوتا۔ کیونکہ اسلام مرد
وعورت کے آزادانہ اختلاط بی کی اجازت نہیں دیتا۔اس طرح اگر ایک عورت پیغیر ہواور
وہ عالمہ ہو جائے تو ظاہر ہے کہ پھھر صے تک وہ اپنے فرائض سرانجام نہیں دے سکے گی۔
ایک مرد کے لیے ایک ہی وقت میں بہطور باپ اور بہطور پیغیر اپنی ذمہ داریاں نبھانا آسان ا

لیکن اگر پیغیرے آپ کی مراد کوئی مقدی اور متبرک ہستی ہے تو پھرالی متعدد مثالیں موجود ہیں۔ بہترین مثال جو ہیں آپ کے سامنے پیش کرسکتا ہوں وہ حضرت مریم کی ہے۔ اللہ تعالیٰ قرآن مجید ہیں ان کے بارے ہیں فرما تا ہے:

﴿ وَإِذُ قَالَتِ الْمَلْتِكَةُ لِمُرْيَمُ إِنَّ اللَّهَ اصْطَفْلِ وَطَهَّرَكِ وَاصْطَفْلِ وَطَهَّرَكِ وَاصْطَفْلِ عَلَى نِسَآءِ الْعُلَمِيْنَ ٥ ﴾ (٣٢:٣)

"اور جب فرشتوں نے (مریم سے) کہا، کہ مریم! اللہ نے تم کو برگزیدہ کیا ہے۔ اور پاک بنایا ہے اور جہان کی عورتوں میں منتخب کیا ہے۔"

لہذا اگر آپ پیغیبر سے مراد اللہ کی منتخب کردہ کوئی برگزیدہ جستی لیتے ہیں تو پھر حضرت مریم یعنی حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی والدہ کی مثال جمارے سامنے ہے۔ مزید مثالیں بھی موجود ہیں۔

اَكُرآ پِقرآ ن جِيدِى سورة تحريم كا مطالعدكري تو آپ يدآ يت بحى ديكسي كَ: ﴿ وَصَوَبَ اللّٰهُ مَفَلًا لِلَّذِيْنَ الْمَنُوا إِمْراَةَ فِرُعَوْنَ إِذُ قَالَتُ رَبِّ ابْنِ لِى عِنْدَكَ بَيْتًا فِى الْجَنَّةِ وَنَجِينَى مِنُ فِرُعَوْنَ وَعَمَلِهِ وَنَجِينَى مِنَ الْقَوْمِ الظّلِمِينَ ٥ ﴾ (١٢:١١)

"ادر مومنوں کے لیے (ایک) مثال (تو) فرعون کی بیوی کی بیان فر مائی کہ اس نے اللہ سے التجاکی کہ اے میرے پروردگار! میرے لیے بہشت میں اپنیا بیاس ایک گھر بنا اور جھے فرعون ادر اس کے عمل سے نجات بخش اور ظالم قوم سے جھے کو نجات دے۔"

ذرا اندازہ لگائے حضرت آسیہ فرعون کی بیوی ہیں لینی اپنے وقت کے طاقتور ترین مختص کی ملکہ اور وہ تمام آسائشوں اور سہولتوں کو رقر کر کے جنت کے گھر کی دعا فرما رہی ہیں۔اسلام میں حضرت مریم اور حضرت آسیہ علیما السلام کے علاوہ حضرت خدیجہ رضی اللہ عنہا اور حضرت فاطمہ رضی اللہ عنہا جیسی برگزیدہ خوا تمین بھی موجود ہیں۔
عنہا اور حضرت فاطمہ رضی اللہ عنہا جیسی برگزیدہ خوا تمین بھی موجود ہیں۔
میں اُمیدر کھتا ہوں کہ آپ کواپنے سوال کا جواب مل چکا ہوگا۔

سوال: آپ نے کہا کہ اسلام میں زیادہ سے زیادہ چارشادیوں کی اجازت ہے تو پھر پیغیر اسلام مطابق نے کیارہ شادیاں کیوں کیں؟

جواب: بھائی نے سوال پوچھا ہے کہ اسلام میں توزیادہ سے زیادہ چارشادیوں کی اجازت ہےتو پھررسول کریم مضرکتا ہے گیارہ شادیاں کیوں کیں؟

جمائی کی یہ بات بالکل درست ہے کہ اسلام میں زیادہ سے زیادہ چار شادیاں کرنے کی اجازت دی گئی ہے۔

سورۇنساء مى ارشاد بارى تعالى سے:

﴿ فَانْكِحُوا مَا طَابَ لَكُمْ مِّنَ النِّسَآءِ مَفْنَى وَثُلْثَ وَرُبْعَ مِ ﴾

(M:M)

'' تو جوعورتیں تم کو پیند آئیں ان میں سے دو دو، تین تین، چار چار سے نکاح کرلو۔''

ليكن سورة احزاب من الله تعالى كابيهم بحي ملتاب:

﴿ لَا يَحِلُّ لَكَ النِّسَاءُ مِنْ بَعُدُ وَلَا أَنُ تَبَدَّلَ بِهِنَّ مِنُ اَزُوَاجٍ وَّلُوُ اَعُجَبَكَ سُنُهُنَّ اِلَّا مَا مَلَكَتُ يَمِيُنُكَ وَكَانَ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ رَقِيْبًا ٥﴾ (۵۲:٣٣)

"(اے نبی منظر آیا ) اس کے بعد تمہارے لیے دوسری عور تیں طلال نہیں ہیں اور ندائس کی اجازت ہے کہ ان کی جگہ اور بیویاں لے آؤ،خواہ ان کا حسن تمہیں کتنا ہی پند ہو، البتہ لوغہ یوں کی تمہیں اجازت ہے۔ اللہ ہر چیز پر تگران ہے۔ "
قرآن مجید کی بیر آ یت حضور اکرم منظر آتا ہوا پی تمام موجود ہیویاں رکھنے کی اجازت دے رہی ہے لیکن اس کے ساتھ ہی مزید نکاح کرنے سے روک بھی رہی ہے۔علاوہ لوغہ یوں کے۔

بغيراسلام مطيقية ندصرف بدكهمز يدشاديان نيس كرسكة سف بلكدان يويول كوبهي

طلاق نہیں دے کتے تھے۔ نبی کریم میں ایک ہویاں مسلمانوں کی مائیں بعنی امبات المؤمنین ہیں۔ لبندا رسول اکرم میں کی اس کے وصال کے بعد بھی کوئی ان سے شادی نہیں کرسکتا تھا۔

اگر آپ رسول خدا منطق کی تمام شادیوں کا جائزہ لیں تو آپ کومعلوم ہوگا کہ یہ شادیاں یا تو معاشرتی اصلاحات کے لیے کی تحقیق اور یا سیاسی وجوہات سے۔ انجی خواہش کی تسکین کے لیے بیشادیاں ہرگز نہیں کی گئیں تھیں۔

آپ مطیقی نے پہلا نکاح معرت فدیجہ التا ہا۔ اس وقت نی کریم مطیقی ا کی اپی عر ۲۵ سال تھی، جب کہ معرت فدیجہ التا ہا کی عر ۴۶ سال تھی۔ جب تک معرت فدیجہ التا ہا حیات رہیں، آپ مطیقی نے دوسرا نکاح نہیں فرمایا۔ آنحضور مطیقی کی عمر ۵۰سال تھی، جب معرت فدیجہ التا ہا کا انتقال ہوا۔

ائی عمر کے ۵۳ ویں سال سے ۵۷ سال کے درمیان آپ مطیحی نے تمام نکاح فرمائے۔ اگر ان شاد یوں کی وجو ہات جنسی ہوتمی تو آپ مطیحی نو ایش خوابش میں زیادہ نکاح فرماتے۔ کیونکہ علم طب تو یہ کہتا ہے کہ عمر بوصف کے ساتھ جنسی خوابش میں تا جاتی ہی مرض سے فرمائے۔ حضرت خدیجہ صرف دو نکاح ایسے ہیں جو آپ مطیحی نے اپنی مرض سے فرمائے۔ حضرت خدیجہ کے ساتھ اور حضرت عائشہ فرا جا ہے ساتھ۔ باتی تمام نکاح عالات کے پیش نظر اور سیاسی معاشرتی اصلاح کے لیے کیے گئے تھے۔

صرف دوامہات المؤمنین کے علاوہ ہاتی سب کی عمریں ۳۱ اور ۵۰ سال کے درمیان تھیں ۔ ہرنکاح کی وجو ہات اوراسباب بیان کیے جاکتے ہیں۔

مثال کے طور پر حضرت جوریہ والتھا کا معالمہ دیکھیے۔ آپ کا تعلق قبیلہ نی مصطلق ہوا۔ آپ کا تعلق قبیلہ نی مصطلق سے تعاداس قبیلے کے ساتھ مسلمانوں کے تعلقات بہت خراب تھے۔ یہاں تک کہ مسلمانوں نے ان پر حملہ کرکے انھیں فکست دی۔ اس کے بعد جب حضورا کرم مضلیقی نے حضرت جوریہ وفائعا سے نکاح کرلیا تو مسلمانوں نے قبیلہ نی مصطلق کے تمام قیدیوں کو یہ کہہ کررہا

کردیا کہ ہم رسول اللہ مطیقاتی کے رشتہ داروں کو کس طرح قیدر کھ سکتے ہیں؟ اس دافتے کے بعد اس قبیلہ کے تعلقات مسلمانوں کے ساتھ بہت اچھے ہوگئے۔

ای طرح حضرت میوند نظامی قبیلہ نجد کے سردار کی بہن تھیں۔ یہ وہی قبیلہ ہے جس نے مسلمانوں کے ایک 2 افراد پر مشتل دفد کو شہید کردیا تھا۔ یہ قبیلہ مسلمانوں کے شدید ترین خالفین میں شار ہوتا تھا لیکن اس شادی کے بعداس قبیلہ نے مدینے کو اپنا مرکز اور رسول خدا مطابقاتی کو اپنار ہنماتسلیم کرلیا۔

ام الوَمنين حعزت ام حبيبه تظاها كمه كسردار ابوسفيان كى صاحبز ادى تعيس -للذا فا برب كه اس نكاح نے فتح كمه كے حوالے سے اہم كردار اداكيا-

ام المؤمنين حضرت صفيد و المجالك البم يبودى سرداركى بي تعين اوررسول اكرم صلى الله علي المراسل المرم صلى الله علي الله عليه والمحال كالمراسل كالمعلى الله عليه والمحال كالمحال المحالم المحالم كالمحالم المحالم المحالم

ای طرح آپ مطیقی نظریہ نکار اور معاشرتی وجوہات کے پیش نظریہ نکار فر مائے۔ فرمائے۔ حضرت زینب کے ساتھ شاوی میہ غلط تصور متم کرنے کے لیے کی گئی کہ حمینی اصل بیٹے کی طرح ہوتا ہے اور اس کی مطلقہ کے ساتھ شادی نہیں ہو سکتی۔

ای طرح رسول اکرم مضطری کی تمام شاد ہوں کا جائزہ لینے کے بعد برحقیقت سامنے آ جاتی ہے کہ آپ مضطری نے تھے۔ آ جاتی ہو کہ آپ مضطری ایک ہوا۔ میں اُمیدر کھتا ہوں کہ سوال کا جواب ل چکا ہوگا۔

سوال: اسلام مردکوایک سے زاید شادیوں کی اجازت دیتا ہے تو اس میں عورت کا کیا فائدہ ہے؟

جواب: آپ نے سوال پوچھا ہے کہ مرد کو زیادہ شادیوں کے اجازت دیے میں عورت کا کیا فائدہ ہیں ہے۔ کوئکہ جیسا

کہ میں نے پہلے عرض کیا کہ اگر ہر مردصرف ایک شادی کرے تو لا کھوں عورتیں غیر شادی شدہ رہ جائیں گی۔ کیونکہ اُنھیں کوئی غیرشادی شدہ مردنہیں ال سکے گا۔

اس طرح ان خواتین کے پاس سوائے عوامی ملکیت بن جانے کے کوئی راستہ باتی نہیں بچے گا۔ اس لیے اسلام نے ایک سے زیادہ شادیوں کی اجازت دی ہے تا کہ خواتین کی عفت محفوظ رہ سکے۔ اور انھیں بدکرداری سے محفوظ رکھا جاسکے۔

......

سوال: كيا اسلام ميس بي كوكود لينے كى اجازت ہے؟

جواب: بھائی پوچھتے ہیں کہ کیا اسلام میں بچے کو گود لینے Adoption کی اجازت ہے یا نہیں۔ اگر تو گوذ لینے سے مرادیہ ہے کہ آپ ایک غریب ادر بے سہارا بچے کا سہارا بنیں اور اس کوروٹی کیڑا مکان مہیا کریں تو یقیناً اسلام اس کے حق میں ہے بلکہ قرآن میں غریب اور ضرورت مندلوگوں کی مدد پر برداز وردیا گیا ہے۔

اگرآپ اس طرح کی بچے کے لیے پدرانہ شفقت کا مظاہرہ کرنا جا ہے ہیں۔ اس کے کام آنا چاہتے ہیں۔ اس کے کام آنا چاہتے ہیں۔ اس کی حوصلہ افزائی کرنا ہے لیکن جہاں تک تعلق ہے قانونی طور پر اس خیے کی طور پر متنبی کرنے کی تو اسلام اس کی اجازت نہیں دیتا۔ آپ قانونی طور پر اس خیچ کی ولدیت کے خانے میں اپنانا منہیں لکھوا کتے۔ اس بات کی اسلام اجازت نہیں دیتا۔

اس کی وجہ یہ ہے کہ قانونی طور پر اس بچے کو آپ کی اولا د قر ار دے دینے کے نتیج میں بہت می پیچید گیاں پیدا ہو تکتی ہیں۔

پہلی بات تو بیہ ہے کہ اس بچے یا بچی کی اپنی شناخت بالکل ختم ہوجائے گ۔ دوسری بات میہ کہ اگر آپ ہے اولا دی کی وجہ سے بچے کو گود لیتے ہیں اور اس کے بعد آپ کی اپنی اولا دبیدا ہوجاتی ہے تو اس گود لیے ہوئے بچے کے ساتھ آپ کے رویے میں تبدیلی آجائے گی۔

تبیری بات په که اگرآپ کی اپنی اولا داور همنی بچے کی جنس مختلف ہے تو پھرایک ہی

گر میں رہتے ہوئے بھی مشکلات پیش آئیں گی کیونکہ وہ ببرحال حقیق بہن بھائی تو نہیں ہیں۔ای طرح بالغ ہوجانے کے بعد مسائل مزید و پچیدہ ہوجائیں گے، کیونکہ اگر وہ لڑکا ہے تو گھرکی خواتین کو پردہ کرنا پڑے گا۔اور اگر لڑک ہے تو اسے اپنے نام نہا دباپ سے بھی پردہ کرنا پڑے گا کیونکہ وہ اس کا حقیق باپ تو نہیں ہے۔

مزید بران اس طرح درافت کے مسائل بھی پیدا ہوں گے۔ وفات کے بعد فوت
ہونے والے کی تمام جاکداد اُس قانون کے مطابق تقسیم کی جاتی ہے جو قرآن بی بیان کردیا
گیا ہے۔اگر کود لیے ہوئے بچے کو یہ مال ملتا ہے تو کو یا دیگر رشتہ داروں کاحق مارا جاتا ہے۔
اگر کود لینے والے شخص کی اپنی اولا دبھی موجود ہے تو پھراس اولا دکاحق مارا جائے گا
اوراگر اولا دنیس ہے تو بیوی اور دیگر رشتہ داروں کا۔

ای چیدگی سے بیخے کے لیے اسلام نے بچوں کو قانونی طور پر گود لینے کی اجازت نہیں دی ہے۔

سوال: آپ نے اپنی تقریر کے دوران کہا کہ طلاق کے بعد جب تک عورت کی عدت پوری نہیں ہوتی، شوہرعورت کے نان ونفقہ مہیا کرنے کا ذمہ دار ہے۔سوال میہ ہے کہ عدت کے بعدعورت کے اخراجات کا ذمہ دارکون ہوگا؟

جواب: میری بہن نے بہت اچھا سوال پوچھا ہے۔ طلاق کی صورت میں دورانِ عدت بیمرد کا فرض ہے کہ وہ عورت کے اخراجات برداشت کرے ادراسے نان ونفقہ فراہم کرے۔ بیدت غالبًا تین ماہ یا اگر عورت حاملہ ہے تو وضع حمل تک ہے۔

جیسا کہ میں نے اپنی گفتگو میں کہا کہ یہ باپ اور بھائی کی ذمہ داری ہے کہ وہ عورت کو تمام ضرور یات زندگی فراہم کریں۔

اگر ہالفرض والدین اور بھائی بیفرض ادانہیں کرسکتے تو اس صورت میں بیددیگر قریبی رشتہ داروں کا فرض بنمآ ہے۔اوراگر کسی وجہ ہے وہ بھی ایسانہیں کرسکتے تو اس صورت میں بیہ مسلم امت کا فریضہ بن جاتا ہے۔ بحثیت مسلمان میہ ہم سب کی ذمدداری بن جاتی ہے کہ ایسے ادارے تفکیل دیں اور زکو ق کی تقسیم کا ایسا نظام بنائیں کہ ان خواتین کو بنیادی ضروریات کی فراہمی یفینی بنائی جاسکے۔

### اميد ب كرسوال كاجواب ل چكا موكا-

سوال: آپ نے اپنی مفتکو کے دوران کہا کہ مرداورعورت برابر ہیں۔اگر ایسا ہے تو پھر دونو ل کو جا کداد میں برابر حصہ کول نہیں ملتا؟

جواب: بھائی کا سوال ہے ہے کہ اپنی گفتگو کے دوران میں نے کہا تھا کہ اسلام میں مرد اور مورت کو سیادی معاشی حقوق حاصل ہیں۔ اگر ایبا ہے تو درافت کی تقیم کے وقت اسے برابر حصہ کیوں نہیں ملتا؟ عام طور پر کہا جاتا ہے کہ مورت کا حصہ مرد سے آ دھا ہے۔ اس سلسلے میں قرآن مجید میں ارشاد ہوتا ہے:

"فداتمهاری اولاد کے بارے بی تم کوارشادفرما تا ہے کہ ایک لاکے کا حصد وو لاکیوں کے برابر ہے اور اگر اولاد میت صرف لاکیاں تی بوں لیمی (دویا) دو سے زیاد وقو کل تر کے بی ہے ان کا دو تہائی اور اگر صرف ایک لاکی ہوتو اس کا حصہ نصف ۔ اور میت کے ماں باپ کا لیمی دونوں بی ہے برایک کا تر کے بی چینا حصہ بشر طیکہ میت کے اولاد ہو اور اگر اولاد نہ ہو اور مرف ماں باپ تی اس کے وارث ہوں تو ایک تہائی ماں کا حصہ اور اگر میت کے بھائی بھی ہوں تو ایک تہائی ماں کا حصہ اور اگر میت کے بھائی بھی ہوں تو ایک تھی اور اگر میت کے بھائی بھی ہوں تو ایک تہائی ماں کا حصہ اور اگر میت کے بھائی بھی ہوں تو نے کی ہویا تو شرف کے (اوا ہونے کے بعد جو اس کے ذمے ہو گل بی آئے کے نور جو اس کے ذمے ہو گل بی آئے گئی تم کو معلوم نہیں کہ تمہار ہے باپ دا دوں اور بیٹوں پوتوں بی سے فاکد سے کیا فاتے کو ن تم ہے ذیا دہ قریب ہے۔ یہ حصے خدا کے مقرر کیے ہوئے بیں اور خدا سب کھی جو نے بیں اور خدا سب کھی جو نے والا اور حکمت والا ہے۔"

مخضراً بیکها جاسکتا ہے کہ بیش تر صورتوں میں عورت کا آ دھا حصہ ہوتا ہے۔ لیکن ہر صورت میں ایبانہیں ہوتا۔ مثال کے طور ہے؛

دونوں کو بی چینا حصہ ملتا ہے۔ اگر مرنے والے کی کوئی اولا د نہ ہوتو ماں اور باپ
دونوں کو بی چینا حصہ ملتا ہے۔ بعض اوقات، اگر مرنے والی خاتون ہو، اس کی اولا دہمی نہ
ہوتو اس کے شوہر کو نصف، مال کو تیسرا حصہ اور باپ کو چینا حصہ ملتا ہے۔ اس کا مطلب بیہ ہوا
کہ بعض صور تیں ایسی بھی ہیں جن میں عورت کا حصہ مرد سے دوگنا ہوسکتا ہے۔ جیسیا کہ اس
مثال میں ماں کا حصہ باپ کے مقالے میں دگنا ہے۔

لین میں آپ ہے اتفاق کرتا ہوں کہ بیش تر صورتوں میں عورتوں کا حصہ مردوں کے مقابے میں آ دھاتی ہوتا ہے۔ لیکن اس کی وجہ یہ ہے اسلام میں معاثی ذمہ داریاں مرد پر ڈالی گئی ہیں اور انساف کے تقاضے پورے کرنے کے لیے مرد کا حصہ زیادہ رکھا گیا ہے۔ فائدان کے تمام معاثی اخراجات پورے کرنے کی وجہ سے ضروری ہے کہ عورت کے مقابلے میں مرد کو زیادہ حصہ لے۔ بصورت دیگر یہ ہوگا کہ ہمیں '' مرد کے حقوق'' پر بھی لیکچر دیے پڑیں گے۔

میں یہاں ایک مثال پیش کرنا چاہوں گا۔ فرض یجے ایک صاحب فوت ہوئے۔ ان
کی جائداد میں سے باتی تمام حقوق ادا کرنے کے بعد بچوں کے حصہ میں ڈیڑھ لا کھردپ
آتے ہیں۔ اس خض کا ایک بیٹا اور ایک بیٹی ہے۔ اسلای شریعت کی روسے بیٹے کو ایک
لا کھ اور بیٹی کو بچاس ہزار ملیں گے۔ لیکن بیٹے پر ایک پورے خاندان کی معاثی ذمہ داریاں
ہیں۔ لہذا اسے اس میں ایک لا کھ کا بیشتر حصہ مثال کے طور پر ۱۰ ہزاریا شاید پورا ایک لا کھئی
ان ذمہ داریوں کی وجہ سے خرچ کرنا پڑجائے گا۔ دوسری طرف خانون کو بچاس ہزار ملیں
مے لیکن یہ ساری رقم اس کے پاس رہے گی کیونکہ اس پر ایک پائی کی بھی ذمہ داری نہیں
ہے۔ لہذا اسے خاندان پر بچھ بھی خرچ کرنے کی ضرورت نہیں۔

سوال: آپ نے اپنی گفتگو کے دوران فرمایا کہ اگر کسی لڑکی کی شادی زبردی کردی جائے تو الیمی شادی کوفنح کیا جاسکتا ہے۔ میں پوچھنا چاہتی ہوں کہ کیا کوئی ایسا ادارہ موجود ہے جو اس سلسلے میں با اختیار ہوا ورکوئی لڑکی اینے حقوق کے سلسلے میں با اختیار ہوا ورکوئی لڑکی اینے حقوق کے سلسلے میں اس سے رجوع کر شتے؟

جواب: بہن نے بہت اچھا سوال پوچھا ہے۔ ان کا سوال خوا تمین کے حقوق سے متعلق ہے۔ قرآن و حدیث سے یہ بات بالکل واضح طور پرسامنے آ جاتی ہے کہ اگر کسی خاتون کی شادی زبردی کردی جائے توالی شادی کا احدم قرار دی جائے ہے۔ سوال ہیہ کہ کیا دور حاضر میں کوئی ایسا ادارہ موجود ہے جو اس طرح کی شادی کو کا احدم قرار دے سے۔ ایسے ادارے کئی ممالک میں موجود ہیں مثال کے طور پرایران اور سعودی عرب میں۔ لیکن برقستی ہے ہندوستانی حکومت مسلمانوں کو ایسی عدالتیں بنانے کی اجازت نہیں دیتی۔ اگر چہ یہاں دسلم پرسل لا' موجود ہے لیکن اس میں تمام حقوق شامل نہیں ہیں۔

اگر ہندوستانی حکومت سے درخواست کی جائے اور وہ اجازت دیتو یہاں بھی ایسے ادارے قائم ہوسکتے ہیں۔ فی الحال تو محدود حقوق ہی حاصل ہیں۔ تمام حقوق نہیں دیے گئے۔

سوال: اسلام مردول اور عورتول کول جل کرکام کرنے کی اجازت نہیں دیتا۔
اس رویے کو آپ جدید قرار دیں گے یا فرسوہ ؟ اور سوال کا دوسرا حصہ یہ ہے کہ کیا
عورت ایئر ہوسٹس کی ٹوکری کرسکتی ہے؟ یہ ایک اچھی اور زیادہ تخواہ والی ٹوکری ہے۔
جواب: جہاں تک سوال کے پہلے صے کا تعلق ہے کہ اسلام عورتوں اور مردول کے
آزادانہ اختلاط کی اجازت نہیں دیتا۔ کیا بیرویہ جدید ہے یا فرسودہ؟ تو عرض یہ ہے کہ اگر
جدت سے آپ کی مراد یہ ہے کہ دونوں جنسوں کے اختلاط کی اجازت دے دی جائے،
عورت کو ترید و فروخت کی شے بنا کررکھ دیا جائے اوراسے ماڈ لگ جیسے پیشوں سے وابستہ
کرویا جائے تو پھر میراخیال ہے کہ اسلام فرسودہ بی ہے۔

کیونکہ مغربی میڈیا ظاہرتو بیر کرتا ہے کہ مغربی کلچر میں عورت کو زیادہ حقوق دیے مجھے بیں لیکن حقیقتا وہاں عورت کے مقام و مرتبے میں اضافہ کرنے کی بجائے اس کا استحصال ہورہاہے۔

اعداد وشارہمیں بتاتے ہیں کہ یو نیورسٹیوں میں جانے واکی آور کام کرنے والی خواتین میں سے بچاس فی صد کے ساتھ زیادتی ہوتی ہے۔ بچاس فی صدخواتین لینی آ دھی خواتین کے ساتھ۔ آپ جانتے ہیں کیوں؟

اس لیے کہ وہاں عورت اور مرد کے آزادا نہ اختلاط کی اجازت ہے۔ اگر آپ سجھتے ہیں کہ عورتوں کے ساتھ زنا بالجبر کی اجازت دیتا جدت ہے تو پھر اسلام فرسودہ ہی ہے۔اور اگر آپ ایسانہیں سجھتے تو پھر اسلام جدیدترین نہ ہب ہے۔

اب آتے ہیں سوال کے دوسرے حصے کی طرف۔ کیا اسلام عورت کو ایئر ہوسٹس کے طور پر نوکری کرنے کی اجازت ویتا ہے؟ کیونکہ بیدایک زیادہ تخواہ والی اور مناسب نوکری ہے۔ میں پہلی بات سے تو اتفاق کرتا ہوں کہ واقعی بیدایک زیادہ تخواہ والی نوکری ہے لیکن جہاں تک دوسری بات کا تعلق ہے لین بیدکہ ' بیدایک اچھی اور مناسب نوکری ہے' تو اس کا جہاں تک دوسری بات کا تعلق ہے لین بیدکہ ' بیدایک اچھی اور مناسب نوکری ہے' تو اس کا جمیس تجویدکرنا چاہیے۔

ایر ہوسٹس کا انتخاب بنیادی طور پر''حسن'' کے حوالے سے ہوتا ہے۔ آپ نے مجھی کوئی بدصورت ایر ہوسٹس نہیں دیکھی ہوگی۔ انھیں اس لیے منتخب کیا جاتا ہے کہ وہ خوبصورت، اس لیے کہ وہ جوان ہیں، اس لیے کہ وہ جاذب نظر ہیں۔

اخیں ایبا لباس پہننے کا پابند کیا جاتا ہے جو اسلامی اخلاقیات کے مطابق نہیں ہوتا۔
انھیں آ رایش و زیبایش کا بھی پابند کیا جاتا ہے تا کہ وہ مسافروں کو راغب کرسکیں۔ انھیں
مسافروں کی بعض ضروریات پوری کرنی ہوتی ہیں اور بیمسافر بالعموم مرد ہوتے ہیں۔ اس
طرح عورت اور مرد ایک دوسرے کے قریب آتے ہیں اور بعض اوقات بیمسافر ایئر
ہوسلوں کونگ بھی کرتے ہیں لیکن وہ انھیں کوئی شخت جواب نہیں دے کتی کیونکہ ہیاس کی

تقاضا ہے۔مثال کے طور پر اگر مسافر کے "محتر مدذرا میری سیٹ بیلٹ تو با ندھ دیجیے" تو فاہر ہے کہ ایئر ہوسٹس کو باند منا ہوگی۔

بیش تر فضائی کمپنیاں اپنی پردازوں کے دوران شراب بھی پیش کرتی ہیں اور اسلام میں نہ صرف شراب کا بینا حرام ہے بلکہ اس کا چیش کرنا بھی حرام ہے۔

تمام فضائی میزبان خواتین ہی ہوتی ہیں۔ مردحفرات یعنی '' پرسز جہاز میں موجود ہوتے ہیں لیکن وہ کچن وغیرہ میں رہتے ہیں یعنی جہاز میں الٹا ہی نظام چلتا ہے۔ مرد باور چی خانے میں اور عورت مسافروں کی خدمت کر رہی ہے۔

آپ یقین کیجیے کہ اب خوا تین کے بغیر کسی ایئر لائین کا گزارا ہی نہیں یہاں تک کہ سعودی ایئر لائن جے سب سے زیادہ اسلامی'' فرض کیا جاتا ہے'' اس کا بھی یہی حال ہے۔ لیکن چونکہ وہ سعودی لڑکیاں بھرتی نہیں کر سکتے لہٰذا یہ کرتے ہیں کہلڑ کیاں درآ مدکرتے ہیں ادر غیر مکی لڑکیاں درآ مدکرتے ہیں ادر غیر مکی لڑکیوں کو بھرتی کرتے ہیں۔

ید و جرامعیار ہے۔ اور بید و جرامعیاراس لیے اپنایا گیا ہے کہ فضائی سفر کے کاروبار میں اس کے بغیر گزارا نہیں۔ اس کاروبار میں مسافروں کو راغب کرنے کے لیے خوبصورت خواتین کوسامنے لاٹا پڑتا ہے۔

اور آپ کوشد یدصدمہ پنچے گا، اگر آپ کوفضائی کپنیوں کے پچھاصول وضوابط کا پتہ چل جائے۔ مثال کے طور پر انڈین ایئر لائن اور ایئر انڈیا دونوں کا اصول یہ ہے کہ منتخب ہونے کے بعد کوئی ایئر ہوسٹس چار برس تک شادی نہیں کرسکتی۔ بعض ایئر لائٹز تو سے بھی کہتی ہیں کہ حالمہ ہونے کی صورت میں نوکری ختم ہوجائے گی۔ اور ۳۵ سال کی عمر میں انھیں ریٹائر کردیا جاتا ہے کیونکہ ان کی جاذبیت کم ہوجاتی ہے۔
ریٹائر کردیا جاتا ہے کیونکہ ان کی جاذبیت کم ہوجاتی ہے۔
کیا آپ اے ایک اچھی اور مناسب نوکری کہتے ہیں؟

سوال: کیا اسلام مخلوط تعلیم کی اجازت دیتا ہے؟

جواب: میرے بھائی نے بو چھا ہے کہ کیا اسلام میں مخلوط تعلیم کی اجازت ہے؟ لیعنی کیا لڑ کے اورلڑ کیاں ایک ہی سکول، کالج یا بو نیورش میں تعلیم حاصل کر سکتے ہیں؟

پہلے ہم سکول کا معالمہ لیتے ہیں اور تجزیہ کرتے ہیں کہ کیا الر کے الرکیوں کا ایک ہی
سکول میں پڑھنا مناسب ہے۔ پچھلے سال ہی ایک رپورٹ چھیی ہے۔ یہ رپورٹ "The" نامی رسالے میں شایع ہوئی ہے۔ اس رپورٹ میں مخلوط
اور جدا گانہ تعلیم والے سکولوں کا جائزہ لیا گیا ہے۔ رپورٹ برطانیہ کے سکولوں کے بارے
میں ہے۔

اس سروے میں بتایا گیا ہے کہ مجموعی طور پر جداگا نہ تعلیم والے اداروں کے نتائج مخلوط
تعلیم والے سکولوں کے مقابلے میں بہت بہتر تھے۔ جب اس سلسلے میں اساتذہ سے بات
چیت کی گئی تو انھوں نے بتایا کہ جداگا نہ تعلیم والے اداروں میں طالب علم تعلیم پرزیادہ توجہ
دیتے ہیں۔ جب طالب علموں سے پوچھا گیا کہ تو انھوں نے مخلوط سکولوں میں پڑھنے کو ترجیح
دی، جس کی وجہ معاف ظاہر ہے۔

اس رپورٹ میں مزید بتایا گیا کہ مخلوط اداروں میں پڑھنے والے بیچے زیادہ وقت جنس مخالف کی توجہ حاصل کرنے میں صرف کرتے ہیں۔ان کی زیادہ توجہ جنس مخالف کے ساتھ تعلق بنانے پر ہوتی ہے نہ کہ تعلیم پر۔

ریبھی بتایا گیا کہ برطانوی حکومت جداگانہ اداروں کی تعداد بڑھانے پرغور کر رہی ہے۔امریکہ کے بارے میں ایک رپورٹ سے پتہ چاتا ہے کہ لڑکیاں حصول علم پر کم اور اپنے ہم جماعتوں سے جنسی معلومات حاصل کرنے پر زیادہ دفت صرف کر رہی ہیں۔ ہندوستان میں بھی صورتِ حال کم وہیش ایسی ہی ہے۔

جب آپ کالجوں اور یونیورسٹیوں کا جائزہ لیتے ہیں تو جو نکات آپ کوسکولوں کے بارے میں بتائے گئے وہ زبان شدت کے ساتھ نظر آتے ہیں۔

مارچ ١٩٨٠ء من نيوز ديك من شايع مون والى ايك ربورث من يونيورستيول من

خواتین پر ہونے والے جنسی حملوں کے اعداد وشار دیے گئے ہیں۔ میں وقت کی کی وجہ سے اس رپورٹ کی گئی وجہ سے اس رپورٹ کی سے اس رپورٹ کی سے اس رپورٹ کی بنیا دی بات یتھی کہ اساتذہ نے، پروفیسروں اور کی گھراروں نے بہتر نمبروں کا لالج دے کر طالبات کا جنسی استحصال کیا۔

یہ تو نیوز و یک کی رپورٹ تھی۔ ہندوستان میں بھی یہی پھے ہورہا ہے۔اورظا ہر ہال صورتِ عال میں اچھی تعلیم عاصل کرنے کے امکانات کم ہوجاتے ہیں۔ پچھلے سال ایک بی ایک خبر اخبارات میں نمایاں طور پر شایع ہوئی۔ جھے کالج کا نام یا دنہیں۔ ایک طالبہ کے ساتھ چار پانچ طالب علموں نے دن دیہاڑے، کالج کی حدود میں زیادتی کی۔ای طرح پرسوں ایک رپورٹ ٹائمنر آف انڈیا میں شایع ہوئی۔ یہ اصل میں نیویارک ٹائمنر کی رپورٹ ہے جے ٹائمنر آف انڈیا میں نقل کیا گیا ہے۔

اس رپورٹ کے مطابق امریکہ میں سکول اور یو نیورٹی جائے والی ۲۵ فیصد طالبات زنا بالجبر کا شکار ہوتی ہیں۔

میں یہ بوچھنا چاہوں گا کہ آپ اپنے بچوں کو درسگاہوں میں علم حاصل کرنے کے لیے بھیجینا چاہوں گا کہ آپ اپنے بچوں کو درسگاہوں میں علم مصدحصول علم اللہ بھیجین جا سال سے کہ وہ جنسی استحصال کا شکار ہوں؟ اگر آپ کا مقصد حصول علم ہے تو پھر میں آپ کو یہی مشورہ دوں گا کہ انھیں ایسے اداروں میں بھیجین جہاں جداگا نہ طرز تعلیم ہے مخلوط نہیں۔ اور ایسے ادارے بہت ہیں۔

سوال: آپ کی گفتگو سے پنہ چلا کہ قردنِ اُولی میں بہت سے عالم خواتین موجود تھیں لیکن میراسوال میہ ہے کہ آج کتنی خواتین علاجیں جوقر آن وحدیث کی تفسیر کرسکتی بیں اور مردعلا کے مقابلے میں ان کا تناسب کیا ہے؟ اگر ایسی خواتین ہوتیں تو تسلیمہ نسرین کے حق میں بولتیں؟

جواب: آپ کومیری اس بات سے تو اتفاق ہے کہ حضور اکرم مطاع آنا کے عہد مبارک

میں عالم خوا تین موجود تھیں۔ جو نہ صرف قرآن وحدیث کی وضاحت کرتی تھیں بلکہ انھیں احادیث یاد بھی تھیں۔ صرف ام الکومٹین حضرت عائشہ مدیقہ ناتھا سے دو ہزار دوسود تن احادیث روایت کی گئی ہیں۔ لیکن آپ کا سوال سے ہے کہ دور حاضر میں کتنی عالم خوا تین موجود ہیں۔ آپ اُن کا تناسب بھی جانتا جا ہے ہیں۔

عالم خواتمن المجمى خاصى تعداد ميں موجود بيں۔ اور متعدد ايسے ادارے بيں جہال خواتمن و ين علام خواتمن الله على الله خواتمن و ين علام حاصل كررہى بيں۔ مثال كے طور برممنى ميں اور دارالعلوم عدوة العلما ميں، دار العلوم اصلاح البنات ميں خواتمن و ين علوم حاصل كررہى بيں اور عالم خواتمن سامنے آرہى بيں۔ ان كے تناسب ادر فى صد تعداد كا تو ججھے علم نہيں ہے ليكن بہر حال عالمہ خواتمن كى تعداد كيروں ميں ہے۔

جہاں تک سوال کے دوسرے جھے کاتعلق ہے تو اس سلسلے میں مہلی بات تو یہ ہے کہ کیا تسلیم نسرین کی جایت کی جا محق ہے؟ تسلیم نسرین کے معالمے پر میں ایک مباحث میں حصیطے چکا ہوں جس میں میرے علاوہ ڈاکٹر ویاس فادر پریرا ادر اشوک شاہانی شامل تھے جنہوں نے " لیجا " کا مراکشی زبان میں ترجمہ کیا ہے۔ بہت سے لوگوں نے مجھے اس مباحث میں شریک ہونے ہے منع کیا اور کہا کہ میری باتوں کو غلط معنی پہنائے جائیں مے۔ میں شش و پنج میں تھالیکن پھرمیرے والد نے مجھے کہا کہ'' اللہ کا نام لواور جاؤ۔'' میں وہاں عميا اور الحمد للد محض الله تعالى ك فضل وكرم سے بيمباحث نهايت كامياب رہا- بيمباحث اس قدر کامیاب رہا کہ کسی ایک اخبار میں بھی اس کی خبرشالیج نہیں ہوئی۔ کیا آپ یقین کریں م كركس ايك اخبار في بهي اس مباحث كى ربورث شايع نهيس كى - حالانكه ثائمنرآ ف انثريا کے نمائندے وہاں موجود تھے، انڈین ایکسپریس کے نمائندے اور متعدد ویگر اخبارات اور اور خبر رساں اداروں کے نمائندے موجود تھے۔لیکن کسی نے بھی ریورٹنگ نہیں کی کیوں؟ اس لیے کہ میں نے وہ سب کچھنہیں کہا جووہ سننا جاہتے تھے۔اگر میں وہ سب کچھ کہتا تو ا ملے دن بدی بردی سرخیاں آگتیں کہ شہور اسلامی دانشور ڈاکٹر ذاکر نائیک نے بیکہا اور دہ کہا

#### ليكن چونكه ايبانهيں ہوالہٰذا كوئى خبرنہيں لگی۔

سوال: میں پوچھنا چاہتی ہوں کہ اسلام میں صرف شوہر ہی کو طلاق دینے کا حق کیوں دیا گیا ہے؟ عورت کو بیچق کیوں حاصل نہیں؟

جواب: بہن نے سوال پوچھا ہے کہ مرد کوتو بیری حاصل ہے کہ وہ اپنی بیوی کو طلاق دے سکے۔ اس سوال کا جواب یہی دے سکے۔ اس سوال کا جواب یہی ہے کہ وہ طلاق دے سکے؟ اس سوال کا جواب یہی ہے کہ عورت طلاق نہیں دے سکتی۔ طلاق عربی کا لفظ ہے اور بیاس موقع کے لیے خاص ہے جب شوہرا پی بیوی سے علیحدگی اختیار کرے۔ اسلام میں میاں بیوی کی علیحدگی کے پانچ طریقے ہیں۔

پہلا طریقہ تو باہمی رضا مندی کا ہے۔ اگر دونوں فریق میہ فیصلہ کرلیں کہ بس ہم اور اکٹھے نہیں چل سکتے اور ہمیں علیحدہ ہوجانا چاہیے تو وہ اس رشتے کوختم کر سکتے ہیں۔

دوسری صورت یہ ہے کہ شوہر اپنی مرضی سے بیوی کو چھوڑ دے۔ اسے طلاق کہتے ہیں۔ اس صورت میں اس مہر سے دستبردار ہونا پڑتا ہے اور اگر ابھی تک ادانہیں کیا گیا تو ادا کرنا پڑتا ہے۔ اور جو کچھوہ تحالیف کی صورت میں دے چکا ہے وہ بھی بیوی ہی کی ملیت رہتا ہے۔

تیسری صورت یہ ہے کہ عورت اپنی مرضی سے نکاح کوختم کرنے کا اعلان کردے۔ جی ہاں۔ بیوی بھی اس طرح کرسکتی ہے اگریہ بات معاہدہ نکاح میں طے ہوجائے کہ بیوی کوبھی بیحق ہوگا۔

چوتھی صورت میہ ہے کہ اگر بیوی کوشو ہرہے شکایات ہوں کہ وہ اس سے براسلوک کرتا ہے یا اس کے حقوق ادانہیں کرتا یا اس کے اخراجات کے لیے وسائل فراہم نہیں کرتا تو وہ عدالت میں جاسکتی ہے اور قاضی ان کا نکاح فنخ کرسکتا ہے۔اس صورت میں وہ شوہر کومہر ک پوری، یا جزوی ادا کی کا تھم بھی دے سکتا ہے۔ پانچویں اور آخری متم خلع ہے۔ اگر بیوی محض ذاتی ناپندیدگی کے باعث علیحدگ چاہتی ہے۔ شوہر میں کوئی خرابی نہیں مگر وہ پھر بھی علیحدہ ہونا چاہتی ہے تو وہ خود علیحدگی کی درخواست کر سکتی ہے۔ اسے خلع کہتے ہیں۔لیکن اس سلسلے میں بہت کم گفتگو کی جاتی ہے۔ بہر حال اسلام میں علیحدگی کی یہی اقسام ہیں۔امید ہے آپ کو اپنے سوال کا جواب مل چکا ہوگا۔

سوال: خواتین کومجدین جانے کی اجازت کیوں نہیں ہے؟

جواب: سوال یہ یو چھا گیا ہے کہ خوا تین کو مجد میں جانے کی اجازت کیوں نہیں ہے اور یہ ایک مشکل سوال ہے کیونکہ پورے قرآن میں کی بھی جگہ خوا تین کو مساجد میں جانے سے منع نہیں کیا گیا۔ اور نہ ہی احادیث میں خوا تین کو مجد میں نماز پڑھنے ہے روکا گیا ہے۔ بعض لوگ ایک خاص حدیث کا حوالہ دیتے ہیں جس میں ہینج ہراسلام مین خوا آپ نے فرمایا کہ ؟ عورت کے لیے معجد میں نماز پڑھنے ہے بہتر ہے کہ وہ گھر میں نماز پڑھے اور گھر کے صحن میں نماز پڑھے اور گھر کے حدیث پر زور میں نماز پڑھے ایک حدیث پر زور میں نماز پڑھے ہے بہتر ہے کہ کرے میں پڑھے۔ لیکن یہ لوگ صرف ایک حدیث پر زور دے ہیں۔

نی کریم منظور نے فرمایا کہ مسجد میں با جماعت نماز راجے کا تواب ۲۷ گنا زیادہ ہے۔ ایک خاتون نے پوچھا کہ یا رسول اللہ منظور کا اللہ منظور کا ہوا ہے۔ ایک خاتون نے پوچھا کہ یا رسول اللہ منظور کے ہیں۔ توجواب میں رسول اللہ منظور کی اس کام کاج کرنا ہوتا ہے ہم کس طرح مسجد میں آسکتی ہیں۔ توجواب میں رسول اللہ منظور کے نہاز فرمایا کہ عورت کے لیے مسجد کی برنسبت کھر میں اور گھر کے صحن کی برنسبت کمرے میں نماز فرمایا کہ عورت کے بہوئے ہیں یا کوئی اور مسئلہ ہے تو اسے وہی تواب ملے گا جومجد میں نماز پڑھنے کا ہے۔

متعددا حادیث سے بعد چلا ہے کہ خواتین کومجدیں آنے سے منع میں کیا گیا۔ ایک صدیث کامفہوم ہے کہ اللہ کی بندیوں کومجدیں آنے سے ندردکو' ایک اور حدیث کامفہوم

ے:

اس طرح کی متعدد احادیث ہیں۔ میں اس وقت تفصیل میں نہیں جانا چاہتا لیکن اصل بات یہ ہے کہ اسلام خوا تمن کو معجد میں آنے سے نہیں روکتا۔ شرط یہ ہے کہ معجد میں خوا تمن کے لیے انتظام اور سہولت موجود ہو کیونکہ مرد اور عورت کے اختلاط کی اجازت اسلام نہیں دیتا۔

ہم جانتے ہیں کہ دیگر نداہب کی عبادت گاہوں میں کیا ہوتا ہے۔ وہاں لوگ عبادت کے لیے کم اور نظر بازی کے لیے زیادہ آتے ہیں۔ لہذا اس کی اجازت تو اسلام نہیں دیتا۔ البتہ اگر مجد میں خواتین کے لیے الگ انتظام ہوان کے راستے الگ ہوں۔ وضو وغیرہ کا انتظام علیحدہ ہو، خواتین کے لیے الگ جگہ بنی ہوئی ہو جو مردنمازیوں کے سامنے نہ ہو، تو وہ مسجد میں نماز پڑھ کتی ہے۔

نماز میں ہم کندھے سے کندھا ملا کر کھڑے ہوتے ہیں۔اور ڈاکٹروں کا کہنا ہے کہ خواتین کا جسمانی درجہ حرارت مردوں سے ایک زیادہ ہوتا ہے۔لہذا اگرخواتین مردوں کے ساتھ کندھے سے کندھا ملا کر کھڑی ہوں گی تولاز مان کی توجہ بھٹلے گی۔اس لیے خواتین پیچھے کھڑی ہوتی ہیں۔

اگر آپ سعودی عرب جائیں تو آپ دیکھیں گے کہ خواتین مساجد میں آتی ہیں اگر آپ امریکہ جائیں یا لندن جائیں تو وہاں بھی خواتین مسجد میں نماز پڑھتی ہیں۔ صرف ہندوستان اور کچھاورمما لک ایسے ہیں جہاں خواتین مسجد میں نماز نہیں پڑھ سکتیں۔

یہاں تک کہ حرم شریف اور مسجد نبوی میں بھی خواتین کو آنے کی اجازت ہے۔ مندوستان میں بھی اب بعض مساجد میں خواتین کے لیے اہتمام ہوتا ہے اور میں امید رکھتا ہوں کہ مزید مساجد میں بھی بیا ہتمام ہوگا۔ سوال: کیا دوسری شادی کرنے کے لیے پہلی بیوی سے اجازت لینا ضروری ہے؟ ...

جواب: سوال بوچھا گیا ہے کہ مرد کو دوسری شادی کرنے کے لیے پہلی بیوی سے اجازت لینے اجازت لینے کیا بیوی سے اجازت لینے کیا بندنہیں کیا گیا۔

قرآن میں ایک سے زیادہ شادیوں کے لیے ایک ہی شرط عاید کی گئی ہے اور وہ ہے عدل۔اگر وہ اپنی بیویوں میں عدل کرسکتا ہے تو وہ ایک سے زیادہ شادیاں کرسکتا ہے۔البتہ بیضرور ہے کہ اگر پہلی بیوی کی اجازت سے دوسری شادی کی جائے تو شو ہراور بیویوں کے تعلقات زیادہ خوشگوارر ہیں گے۔

صرف ایک ہی صورت ہے جس میں مرد کو دوسری شادی کے لیے پہلی ہوی ہے اجازت لینی پڑتی ہے اور وہ یہ کہا گر ہوی نے شادی کے وقت نکاح کے وقت پیشر ط رکھی ہو کہ شوہر دوسری شادی نہیں کرے گا تو پھر دوسری شادی کے لیے پہلی بیوی کی اجازت لازمی ہوجاتی ہے۔بصورت دیگر کسی اجازت کی ضرورت نہیں ہے۔

سوال: پی بید پوچھنا چا ہتا ہوں کہ فلموں، گانوں، ناولوں، رسالوں اور مخلوط تعلیم
نے ہمارے دور کوجنسی انارکی کا دور بنا کررکھ دیا ہے۔ کیا اس صورت حال میں بیہ
مناسب ہوگا کہ لڑکیوں کواپئی مرضی سے شادی کرنے کی اجازت دے دی جائے؟
جواب: بھائی نے سوال پوچھا ہے کہ اس جدید دور میں جب کہ جنسی فلموں وغیرہ کی
اس قدر بہتات ہے، کیا بیمناسب ہوگا کہ بیٹیوں کواپئی مرضی سے شادی کرنے کی اجازت
دی جائے۔

جیسا کہ میں نے پہلے کہا، والدین اس سلسلے میں مشورہ دے سکتے ہیں رہنمائی کر سکتے ہں لیکن زبردتی نہیں کر سکتے۔والدین یقیناً اپنی بیٹیوں کواس سلسلے میں احجما مشورہ دے سکتے ہیں لیکن اس بات کی بھی تو کوئی ضانت نہیں کہ والدین ہمیشہ درست ہوں گے۔ بہر حال اسلای تھم یہی ہے کہ والدین شادی کے سلطے میں بیٹی کی رہنمائی کر سکتے ہیں ۔ اس پر زبروسی نہیں کر سکتے کیونکہ بالآخر بیٹی نے ہی شو ہر کے ساتھ زندگی گزار نی ہے اس کے والدین نے نہیں۔

سوال: میں بیہ پوچھنا چاہتی ہوں کہ اسلامی قانون کے مطابق بیجے کا ولی یا سر پرست صرف باپ ہی کیوں ہوسکتا ہے؟

جواب: بہن نے سوال بوچھا ہے کہ سلم پرشل لا کے مطابق صرف باپ ہی اولاد کا سر پرست بن سکتا ہے۔ابیا کیوں ہے؟

میری بہن، ایمانہیں ہے۔ اسلامی شریعت کے مطابق جب تک بچہ چھوٹا ہوتا ہے لیمی تقریباً کے سال کی عمر تک اس کی سرپرست ماں ہوتی ہے۔ کیونکہ ابتدائی عمر میں باپ سے زیادہ ذمہ داری ماں کی ہوتی ہے۔

اس کے بعد بیہ ذمہ داری باپ کی طرف پیشل ہوجاتی ہے۔ اور بالآخر جب بچہ بالغ ہوجا تا ہے تو پیکلی طور پر اس کی اپنی مرضی ہوتی ہے کہ وہ مال کے ساتھ رہنا چاہتا ہے یا باپ کے ساتھ۔

اميدے آپ کوائے سوال کا جواب ل چکا ہوگا۔

# المنطلطات المام خداوندى ہے؟ كيا قرآن كلام خداوندى ہے؟

ڈاکٹر ذاکر نائیک

مترجم سیدامتیازاحد

مَرِّلُوالْمُولِدِّلِ الحمد ماركيث، أردو بازار، لا بور اس كتاب كے ترجمہ كے حقوق بكن دار الخوادر لا بور محفوظ ہيں۔اس ترجے كا استعمال كى بھى ذريع سے فيرة نونى موگا۔ خلاف درزى كى مورت بنى ببلشرة نونى كارروائى كاحق محفوظ ركھتاہے۔

# جمله حقوق محفوظ

PYTHE DIPTA

كتاب: كياقرآن كلام خداوندى ب

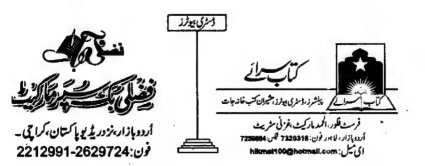
مصنف: ڈاکٹر ذاکرنائیک

مترجم : سيدامتيازاحمد

اجتمام: دارالنوادر، لاجور

مطبع: موثروے بریس، لا ہور

قيمت : ۵۰ روپے



## ترتتيب

#### حصنه اوّل

🏶 ۋاڭژ ذاكرنائىك كاخطاب-

| کیا قرآن کلام ِ خداوندی ہے۔۔۔۔۔۔۔                                    | *  |
|----------------------------------------------------------------------|----|
| 4                                                                    |    |
| حصه دوم                                                              |    |
| مسلمان خدا کوالله کهه کر کیول بیکارتے ہیں؟                           | _1 |
| کیا قرآن میں وراثت کی تقتیم علم ریاضیٰ کی روسے درست ہے؟ ۲۰           | _r |
| کیا قرآن، انجیل کی نقل ہے؟ ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔             | ٣  |
| كياويد مقدس الهاي كتابيس بين؟                                        | ۳, |
| خداکوس نے پیداکیا ہے؟                                                | _۵ |
| کیا قرآن عربوں کی اصلاح کے لیے تحریر کیا گیا تھا؟ ۔۔۔۔۔۔۵۵           | ۲, |
| کیا قرآن میں علم ریاضی کے بارے میں آیات موجود ہیں؟ 29                |    |
| قرآن سوچنے کا کام قلب سے کیوں وابستہ کرتا ہے؟                        | _^ |
| کیا پہ تضاد نہیں ہے کہ قرآن بعض مقامات پراہلیس کوجن قرار دیتا ہے اور | _9 |

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

~

| لعض جگه فرشته؟ ۸۵                                       |     |
|---------------------------------------------------------|-----|
| کیا خداانیانی صورت اختیار کرسکتا ہے؟                    | _1• |
| کیا حضرت عیسیٰ مَالِنلا، نبی کریم مضاحات ہے افضل ہیں؟   | _11 |
| کیااللہ کے سواکوئی نہیں جانتا کہ مال کے پیٹ میں کیا ہے؟ | _11 |
| آپ اردن شوری سے مناظرہ کیوں نہیں کرتے؟                  | -۱۳ |
|                                                         |     |

# ڈاکٹر ذاکر نائیک

## اَعُوْذُ بِاللهِ مِنَ الشَّيْطِنِ الرَّجِيُّـُم بِسُمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمُ

محترم مهمانِ خصوصی جناب رفیق دادَ صاحب، دیگرمهمانانِ گرامی قدر، محترم بزرگو بهائیوادر بهنوا مین آپ سب کواسلامی طریقه سے خوش آ مدید کہتا ہوں۔

السلام عليكم ورحمته الله وبركاته!

مارى آج كى تفتكوكا موضوع ب:

#### "كياقرآن كلام اللي بي"

بہت سے لوگ اس غلط فہی میں جتلا ہیں کہ حضرت محمد مظیّقاتی نہ بہ اسلام کے بانی سے جب کہ حقیقت بیہ بہ اسلام تو اس وقت سے موجود ہے جب بہلے انسان نے کرہ ارض پر قدم رکھا تھا۔ اللہ سجانۂ وتعالی نے زمین پر متعدد انبیائے کرام بھیج اور ان کے ذریعے اپنا پیغام وقی کی صورت میں ہم تک پہنچایا۔ تمام گزشتہ انبیائے کرام کی خاص قوم یا علاقے کے لیے معوث کیے مجمع اور ان کا پیغام زمانی لحاظ سے بھی ایک خاص عرصے کے لیے تھا۔

پی وجہ ہے کہ ان انبیائے کرام کو مجزات عطا کیے گئے، مثال کے طور پر سمندر میں راستہ بن جانا یا مرد ہے کو زندہ کردینا، ان مجزات کی نوعیت بھی الی ہے کہ بیاس دور کے لوگوں کے لیے تو دلیل بن سکتے ہیں لیکن آج بیٹمکن نہیں کہ ان مجزات کی جانچ پر کھ کر کے

انھیں ٹابت کیا جاسکے۔

( وَمَآ أَدُسَلُنْكَ إِلَّا دَحْمَةً لِلْعُلُّومِينَ ٥ ) [الانبياء: ١٠٧]

''اے نی'! ہم نے تو تم کود نیا والول کے لیے رحمت بنا کر بھیجا ہے۔''

چونکہ حضرت محمد منظی ہوتا ہوگئی ہے آخری پیغام بر تھے اور چونکہ ان کا پیغام پوری انسانیت کے لیے اور ہرز مانے کے لیے تھا، لہٰذاانھیں مجز ہمی وہ عطا کیا جاتا چا ہے تھا جو ہمیشہ ہاتی رہنے والا اور ہرز مانے کے لیے ہو۔

یکی وجہ ہے کہ بی کر یم صلی اللہ علیہ وسلم نے بھی اپنے مجزات پرزورنہیں دیا۔ حالانکہ
ان سے بہت سے مجزات کا صدور ہوا جن کی تفصیل احاد بٹ میں موجود ہے۔ ہم مسلمان
ان مجزات پر ایمان رکھتے ہیں لیکن ہم ایک ہی مجزے کوفخریہ بیان کرتے ہیں جواللہ تعالی
نے بی کر یم مسلمانی کو تر آن کی صورت میں عطافر مایا تھا۔ یہ ایک مستقل مجز ہے۔ چودہ سو
سال سے اس کا اعجاز جاری و ساری ہے۔ آج بھی یہ مجزہ ہمارے سامنے ہے، آج بھی
اسے پرکھا جاسکتا ہے، اور آئندہ بھی۔

ایک بات جس پرمسلمان اور غیرمسلم دونوں ہی متفق ہیں وہ یہ ہے کہ قرآن مجید کوایک محمد بن عبداللہ مطابع آئے ای محتف نے ساتویں صدی عیسوی میں پہلی بار مکہ نام کے شہر میں بیان کیا تھا۔ قرآن مجید کا ذریعہ اور منبع کیا ہے؟ اس بارے میں بنیادی طور پر تین نظریات پائے جاتے ہیں۔

- پہلا نظریہ یہ ہے کہ حفرت محمد مضائقاً قرآن کے مصنف ہیں اور قرآن شعوری یا لاشعوری طوری یا لاشعوری طور پران کی اپنی ہی تصنیف ہے۔
- دوسرا مفروضہ یہ ہے کہ حضرت محمد منظ کیا نے قرآن دوسرے انسانی ذرائع کی مدد

ے یادیمر ذہبی متون کی مدد سے تحریر کیا ہے۔

تیسرا مکن نظریہ بیہ ہے کہ قرآن انسانی تصنیف نہیں ہے بلکہ بیدوی کی صورت میں اللہ سجانہ وتعالی کی طرف سے نازل ہوا ہے۔

آئيے ہم ان تیوں نظریات کا تجزید کرتے ہیں۔

پہلا مکنہ مغروضہ یہ ہے کہ قرآن شعوری، لاشعوری یا تحت الشعوری طور پرخود نبی اکرم کی تصنیف ہے اور انھوں نے خود یہ کتاب تحریری ہے۔ پہلی بات تو یہ ہے کہ اگر کوئی شخص کسی بوے اور عظیم الثان کام کی تخلیق سے دستبردار ہوتا ہے تو اس کے اس دعوے کو جمثلا تا و یہے بی ایک غیر منطقی بات بن جاتی ہے، لیکن مستشرقین بالعموم قرآن کے حوالے سے بات کرتے ہوئے بہی رعوی کرتے ہوئے بہی دعوی کرتے ہوئے بہی دعوی کرتے ہیں کہ حضرت محدمصطفے منطق بی دی ترآن کی اصل پر شکوک کا اظہار کرتے ہوئے یہی دعوی کرتے ہیں کہ حضرت محدمصطفے منطق بی ترآن کی اصل پر شکوک کا اظہار کرتے ہوئے یہی دعوی کرتے ہیں کہ حضرت محدمصطفے منطق بی ترآن کے مصنف ہیں۔

حالاتکہ نی اکرم مشیکی نے بھی ایسا کوئی دعوی نہیں فر مایا۔ انھوں نے ہمیشہ یہی کہا ہے کہ قرآن وہی خداوندی ہے، منزل من اللہ تعالی ہے۔ اس کے برعکس دعویٰ کرنا ایک غیر منطقی بات ہے اور دراصل بیر کہنا ہے کہ (نعوذ باللہ من ذالک) رسول اللہ مشیکی آج نہیں بول رہے تھے۔

تاریخ جمیں بتاتی ہے کہ رسول اللہ مطیقاتی نے اپنی پوری حیات طیبہ میں مجھی جھوٹ نہیں بولا۔ نبوت سے پہلے ان کی زندگی چالیس برس کے عرصے پر محیط ہے۔اوراس پورے عرصے کے دوران انھیں ایک متی ، پر ہیزگار، شریف اور باکر دار شخصیت تسلیم کیا جاتا تھا۔

یمی وجی تھی کہ اہل مکہ انھیں صادق اور امین کے القاب سے پکارا کرتے تھے، دوست دشمن سب ان کی سچائی اور امانت داری پر شفق تھے۔

حتی کہ وہ لوگ، جنھوں نے ان کے دعویٰ نبوت کو تسلیم نہیں کیا تھا وہ بھی اپنی امانتیں انھی کے پاس رکھوایا کرتے تھے۔ نبوت کے اعلان کے بعد بھی آپ مطفیقی آ پران کا اعتاداس طرح برقرارتھا۔ اس صورت میں بیمکن ہی کس طرح ہے کہ اس قدر ایمان دار اور سچا شخص ایک جھوٹا دعویٰ کرے (نعوذ باللہ) اور کہے کہ وہ پیفیر ہے، اس پر وحی نازل ہوتی ہے، حالانکہ دراصل ایسا نہ ہو۔ بھلا وہ ایسا کیوں کر کریں گے۔

کی مستشرقین کا دعویٰ ہے کہ انھوں نے ایسا مادی فوائد کے حصول کے لیے کیا تھا۔
دنیاوی مفادات حاصل کرنے کے لیے نبوت کا دعویٰ کیا تھا۔ (نعوذ باللہ) یقیناً کچھ لوگ
الیے بھی ہوتے ہیں جو دولت اور مفادات کے حصول کی خاطر نبوت یاولایت کا جھوٹا دعویٰ کرسکتے ہیں۔ ایسی مثالیں دنیا بھر میں موجود کرسکتے ہیں۔ ایسی مثالیں دنیا بھر میں موجود ہیں۔ حصوصا ہمارے ملک اغریا میں تو ایسی مثالیں بہت ہی زیادہ ہیں۔

لیکن حفرت محمد رسول الله منطقاتیا کا معاملہ یہ ہے کہ وہ اعلانِ نبوت سے قبل ایک نبتاً بہتر معاشی زندگی گزارر ہے تھے۔ ان کا تکاح ایک امیر کاروباری خاتون حفرت خدیجہ والی ایک ہمتر معاشی زندگی گزارر ہے تھے۔ ان کا تکاح ایک امیر کاروباری خاتوں عنی اعلانِ نبوت سے ہوا تھا۔ تکاح کے وقت آپ منطقاتیا کی عمر صرف ۲۵ برس تھی۔ یعنی اعلانِ نبوت سے پندرہ سال پہلے۔

اعلانِ نبوت کے بعد آپ مشخ کو آئے معافی حالات بھی قابل رشک نہیں رہے۔ امام النووی رائشہ کی کتاب ریاض الصالحین کی حدیث نمبر ۴۹۲ میں کہا گیا ہے: '' امّ المؤمنین حضرت عائشہ صدیقہ وٹالھیا فرماتی ہیں کہ بعض اوقات ایسا بھی ہوتا تھا کہ دودو ماہ تک ہمارے چولہے میں آگ نہیں جلتی تھی۔''

لیمنی دو دو ماہ تک حضرت نبی کریم مضطر اور آپ کے اہل خانہ پکا ہوا کھانا نہیں کھاتے ہے اہل خانہ پکا ہوا کھانا نہیں کھاتے ہے اورصرف پانی اور مجوروں پر گزارا فرمایا کرتے ہے یا بعض اوقات بحری کا دودھ جو اہل مدینہ پیش کردیا کرتے ہے، اس سے گزر اوقات ہوتی تھی۔ ایسا بھی نہیں ہے کہ کسی محدود اور عارضی وقتے کے دوران ایسا ہوا ہو۔ بلکہ حضرت مجر مضابح اللہ کا طرز زندگی بی ایسا تھا۔ ریاض الصالحین کی ایک اور حدیث ہے:

" حضرت بلال والله فالله فرمات بيس كه جب بحى رسول الله مطابقي كوتحاكف

٩

وصول ہوتے تو آپ فورا انھیں غریوں اور ضرورت مندوں میں تقسیم فرمادیا کرتے تھے، بھی اپنے لیے پچھ بیا کرنہیں رکھتے تھے۔''

اس صورت حال میں نی کریم مطاقی اللہ کے حوالے سے بیک طرح سوچا جاسکتا ہے کہ "فنعوذ باللہ" آپ مطاق کی اید حاصل کرنے کے لیے جموث بولا ہوگا۔

قرآن مجيد من ارشاد موتاب:

﴿ فَوَيُلٌ لِلَّذِيْنَ يَكْتُبُونَ الْكِتَابَ بِآيَدِيْهِمْ ثُمَّ يَتُوْلُونَ لَمَا مِنْ عِنْدِ اللهِ لِيَشْتَرُوا بِهِ قَمَنًا قَلِيلًا فَوَيْلٌ لَّهُمْ مِّمَّا كَتَبَتْ آيَدِيْهِمْ وَقَالًا لَهُمْ مِّمَّا كَتَبَتْ آيَدِيْهِمْ وَوَيُلٌ لَّهُمْ مِّمَّا كَتَبَتْ آيَدِيْهِمْ وَوَيُلٌ لَهُمْ مِّمَّا كَتَبَتْ آيَدِيْهِمْ وَوَيُلٌ لَهُمْ مِّمَّا يَكْسِبُونَ ٥ ﴾ [البقرة: ٧٩]

''لیں ہلاکت اور جابی ہان اوگوں کے لیے جوا پنے ہاتھوں سے شرع کا نوشتہ

کھتے ہیں، پھر لوگوں سے کہتے ہیں کہ بیداللہ کے پاس سے آیا ہوا ہے تا کہ اس

کے معاوضے ہیں تھوڑا سافا کہ و حاصل کرلیں۔ ان کے ہاتھوں کا بیکھا بھی ان

کے لیے جابی کا سامان ہاوران کی بیمائی بھی ان کے لیے موجب ہلاکت۔'

بیآ یت انھی لوگوں کے بارہے ہیں ہے جوا پنے ہاتھوں سے لکھ کر بید ووئی کرتے ہیں۔

کہ دراصل بیہ بات وتی اللی ہے۔ یا وہ وتی خداوندی ہیں کی طرح کی تبدیلی کرتے ہیں۔

اگر اس بات کا ذرا سا بھی امکان ہوتا کہ قرآن نی کریم مین کی گریر ہے، یا اس

میں نی کریم مین کی تو کہ بھی تبدیلی کی ہے (نعوذ باللہ) تو کیا بیآ بت قرآن میں موجود

میں نی کریم مین تی کریم مطلب تو یہ ہوتا کہ حضرت محدرسول اللہ مین ایک تو دا پنے آپ

ہوتی ؟ ہرگر نہیں ، کیونکہ اس کا مطلب تو یہ ہوتا کہ حضرت محدرسول اللہ مین ایک تو دا پنے آپ

کچھ لوگوں کا دعویٰ بیہ ہے کہ حضرت محمّد مصطفیٰ مضطَقیٰ نے نبوت کا دعویٰ ، شان وشوکت اور جاہ وحکومت کے لیے کیا تھا۔

لیکن وہ لوگ جنعیں جاہ وحشمت،شان وخوکت اور قوت و دولت کی خواہش ہوتی ہے، ان کی زند گیاں کس طرح کی ہوتی ہیں؟ وہ لوگ عالیشان محلوں میں رہتے ہیں، زرق برق لباس زیب تن کرتے ہیں۔ان کے اردگر در رہان ہوتے ہیں۔ نوکر چاکر ہوتے ہیں۔
اور رسول اللہ مطاق آن کی زندگی بھی ہمارے سامنے ہے کہ وہ اپنی بحری کا دود ھ بھی خود
دو ہے تھے۔ اپنے کپڑے خودس لیا کرتے تھے۔ اپنی جوتی کوخود پیوند لگالیا کرتے تھے۔
یہاں تک کہ گھر کے دیگر کام بھی خود فر مالیا کرتے تھے۔ ان کا طرز زیست سادگی اور اکسار کا ایک جیرت انگیز نمونہ تھا۔

آپ مظی ای از اریس از اور میں پر تشریف فرما ہوتے تھے۔ بغیر محافظوں کے رہتے۔ تنہا بازار میں خریداری کے لیے چلے جاتے۔ آگر کوئی غریب ترین دخت بھی آپ کو مدعو کرتا تو آپ اس کی دعوت رد ند فرماتے اور جو کچھ بھی دعوت میں موجود ہوتا برضا و رغبت تناول فرماتے۔ یہاں تک کہ خود قرآن میں ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

﴿ وَمِنْهُمُ الَّذِيْنَ يُؤْدُونَ النَّبِيِّ وَيَتُولُونَ هُوَ أَذُنَّ تُلْ إُذُنَّ خَيْرِلَّكُمْ لَيُؤُونَ هُوَ أَذُنَّ تُلْ إُذُنَّ خَيْرِلَّكُمْ لَيُؤْمِنُ بِاللّٰهِ وَيُؤْمِنُ لِلْمُؤْمِنِيْنَ وَرَحْمَةٌ لِللَّذِيْنَ امَنُوا مِنْكُمْ وَالَّذِيْنَ لَيُؤْدُونَ رَسُولَ اللّٰهِ لَهُمْ عَذَابٌ الِيْمُ ٥ ﴾ [التوبة: ٦١]

"ان میں سے پچھاوگ ہیں جوائی باتوں سے نبی مطاقیۃ کود کھ دیتے ہیں اور کہتے ہیں اور کہتے ہیں اور کہتے ہیں کہ بیخص کا نوں کا کچاہے۔ کہو، وہ تمہاری بھلائی کے لیے ایسا ہے۔ اللہ پر ایمان رکھتا ہے اور اہل ایمان پر اعتما و کرتا ہے اور سراسر رحمت ہے ان لوگوں کے لیے جوتم میں سے ایمان دار ہیں۔ اور جولوگ اللہ کے رسول کو دکھ دیتے ہیں، ان کے لیے در دناک سزاہے۔"

ایک دفعہ کفار کی جانب سے عتبہ نامی ایک سردار نمائندہ بن کررسول اللہ مطاق کے پاس آیا اور کہا کہ ''اگرتم نے نبوت کا دعویٰ دولت کے لیے کیا ہے تو ہم تمہارے قدموں میں دولت کا ڈھیر لگادیتے ہیں، اگر حکومت کے لیے کیا ہے تو ہم تسمیں عربوں کا بادشاہ بنالیتے ہیں، مگر بات یہ ہے کہ تم پیغام تو حید سے دستبردار ہوجاؤ۔'' لیکن رسول اللہ منظے آج نے اس کی بات مانے سے انکار فرمادیا۔

ای طرح ایک دفدخودرسول الله مطاق کے بھا ابوطالب نے ہمی کوشش کی کہ آپ ابنا پیغام بھیلانے سے باز آ جا کی لیکن اللہ کے رسول مطاق کے جواب دیا:

" اے بیا، اگر بدلوگ میرے دائیں ہاتھ میں سورج اور بائیں ہاتھ میں جاند بھی رکھ دیں، پھر بھی میں بہ جدو جبد نہیں چھوڑوں گا، یہاں تک کہ جھے موت آجائے۔''

ایک ایسے مخف کو اس قدر تکلیف اور قربانی والی زندگی گزارنے کی ضرورت ہی کیا تھی۔وہ چاہتے تواپی مرضی کی زندگی گزار کتے تھے۔

مزید برآن، آپ کی شخصیت میں اس قدر اکسار اور شرافت تھی کہ آپ میلی آئے نے اپنی ہرکامیابی کے موقع پر یہی ارشاد فر مایا کہ یہ اللہ تعالیٰ کی جانب سے ہ، میری ذاتی صلاحیت کی وجہ سے نہیں ہے۔

بعض متشرقین نے ایک نیامفروضہ پیش کردیا ہے۔ بیلوگ کہتے ہیں کدرسول اللہ مططقاتیا اللہ مططقاتیا میں اللہ مططقاتیا اللہ مططقاتیا (Mythomania) کہتے ہیں اور اس میں بتلا تھے۔ اس عارضے کو (سیسین ہوتا کہتے ہیں اور اس میں بتلا محفق جھوٹ بولی ہے، لیکن اسے خود اپنے جھوٹ پر پورالیقین ہوتا ہے۔ لہذا ان مستشرقین کا کہنا (نعوذ باللہ) ہیہ ہے کہ پیغبر اسلام حضرت محم مصطفیٰ مطبقاتیا ہے۔ لہذا ان مستشرقین کا کہنا (نعوذ باللہ) ہیہ ہے کہ پیغبر اسلام حضرت محم مصطفیٰ مطبقاتیا ہے۔ لہذا ان مستشرقین کا کہنا (نعوذ باللہ) ہیہ ہوتا تھا۔

اگرایک ماہرنفیات نے Mythomania میں جتلا مریض کا علاج کرنا ہوتو وہ کیا کرے گا؟ اسے صرف اتنا کرنا ہوگا کہ مریض کو حقایق کا سامنا کرنے پر مجبور کردے۔ مثال کے طور پر فرض کیجیے کہ ایک محض کہتا ہے کہ وہ شاہِ انگلتان ہے۔ معالج اسے بینہیں کہے گا کہ تم دیوانے ہو چکے ہو بلکہ وہ اس سے سوال کرے گا کہ اچھا اگرتم شاہِ انگلتان ہوتو بتاؤ تھاری ملکہ کہاں ہے؟ تمہارے وزراء اور در باری کہاں ہیں؟ دربان اور محافظ کہاں ہیں؟ معالج جب حقایق اس کے سامنے لاتا جائے گا تو بالآخر Mythomania کا مریض خود ہی معالج جب حقایق اس کے سامنے لاتا جائے گا تو بالآخر Mythomania کا مریض خود ہی

یکی کام قرآن کرتا ہے، قرآن لوگوں کے سامنے تھا بی رکھتا ہے پھران سے سوالات کرتا ہے۔ لینی درحقیقت پنیمبر اسلام منظی کی انعوز باللہ) Mythomaniac نہیں سے بلکہ درحقیقت پنیمبر منظی کی گانکار کرنے والے اس عارضے میں بہتلا ہیں۔ کیونکہ وہ پنیمبر منظی کی کی دعوت کا انکار کررہے ہیں اور اپناس غلاموقف پر یقین بھی رکھتے ہیں۔ قرآن ان لوگوں کے سامنے سوالات رکھتا ہے کہ اگر شمصیں شک ہے، اگر تم اسے حق نہیں بھے تو پھر ایسا کرو سے ساور ایسا کرد، یا اگر قرآن اللہ کی جانب سے نہ ہوتا پھر یوں ہوتا۔ قرآن الیے متعدد سوالات کرتا ہے، جن کے بارے میں ہم ان شاء اللہ آگے گفتگو کریں گے۔

کے لوگوں کا نظریہ ہے کہ قرآن دراصل ایک فدہبی واہمہ ہے یا لاشعوری خیالات کا مجموعہ ہے۔ یہ لوگ کہتے ہیں کہ (نعوذ باللہ) رسول اللہ مطابقی ، غیر شعوری طور پر اپنے خیالات قرآن کی صورت میں پیش کردیتے تھے۔ یہ لوگ تو یہاں تک کہددیتے ہیں کہ رسول اللہ مطابقی کا دبنی تو ازن بی درست نہیں تھا۔ (نعوذ باللہ من ذالک)

یہ لوگ ایک بنیادی حقیقت نظر انداز کردیے ہیں ادر وہ حقیقت یہ ہے کہ قرآن ایک بی بار نازل نہیں ہوا تھا۔ قرآن کا عرصہ نزدل ۲۳ برس کے طویل عرصے پر مضمل ہے۔ اگر قرآن رسول اللہ منظور نے ایک بی بار پیش کیا ہوتا تو ان معرضین کو یہ بات کرنے کا موقع مل بھی سکتا تھا۔ لیکن واقعہ یہ ہے کہ قرآن کا نزول ۲۳ سال کے عرصے ہیں بہتد رہ جہوا تھا۔ اگر یہ لاشعوری خیالات کا مجموعہ ہوتا تو اس میں بیسانیت اور ردانی کا ہونا ممکن بی نہیں تھا۔ اگر ان لوگوں کے دعوے کے مطابق قرآن کی جیم آنخضرت کے تحت الشعوری خیالات اور آگر ان لوگوں کے دعوے کے مطابق قرآن کی جیم آنخضرت کے تحت الشعوری خیالات اور آپ کے ابنادل دماغ کا نتیج فیر ہوتا (نعوذ باللہ) تو اس میں تفناد موجود ہوتا۔ دوسری بات آپ کے ابنادل دماغ کا نتیج فیر ہوتا (نعوذ باللہ) تو اس میں تفناد موجود ہوتا۔ دوسری بات نہیں ہے، اگر یہ دعویٰ تحق الشعوری خیالات کا متیجہ ہوتا۔ قرآن خود ایسے کی دعوے کی تردید کے لیے کافی شہوت رکھتا ہے۔ مثال کے طور پر قرآن متعدد تاریخی واقعات کا حوالہ تردید کے لیے کافی شہوت رکھتا ہے۔ مثال کے طور پر قرآن متعدد تاریخی واقعات کا حوالہ دیتا ہے جواس وقت کی کے علم میں نہیں سے لیکن درست ٹابت ہوئے۔

ای طرح قرآنِ مجید متعدد پیش گوئیاں بھی کرتا ہے اور بیتمام پیش گوئیاں جرف بہ حرف پوری ہوئی جیں۔ ای طرح ایسے متعدد سائنسی حقایق کا ذکر قرآنِ مجید میں موجود ہے جواُس وقت لوگوں کے علم میں ہی نہیں تھے لیکن آج ان کی تقید یق ہوچکی ہے۔ اور بیمکن ہی نہیں کہ دیاستان کی مدرسے اس قتم کی پیش گوئیاں کی جاسکیں۔

خود قرآن اس بات کی گواہی سور ہُ اعراف میں اس طرح ویتا ہے:

﴿ اَوَلَمْ يَتَفَكَّرُوْا مَا بِصَاحِبِهِمْ مِنْ جِنَّةٍ إِنْ هُوَ إِلَّا نَذِيْرٌ مُّبِينٌ٥ ﴾

[الاعراف: ١٨٤]

"اور کیا ان لوگول نے بھی سوچانہیں؟ ان کے رفیق پر جنون کا کوئی اثر نہیں ہے۔ وہ تو ایک خبردار کرنے والا ہے جو (بُرا انجام سامنے آنے سے پہلے) صاف صاف متنبہ کررہا ہے۔"

اس طرح سورة القلم مي ارشاد ہوتا ہے:

﴿ مَا آنْتَ بِنِعْمَتِ رَبِّكَ بِمَجْنُونَ ﴾ [القلم: ٢] " تم ايخ رب كفنل سے مجون نيس بو۔" مزيد فرمايا كيا:

﴿ وَمَا صَاحِبُكُمْ بِمَجْنُونِ ٥ ﴾ [التكوير: ٢٢] "اور (اسالل مكه) تمارار في مجنون بيس ب-" لبذا كوئي فخص جهوك سطرح بولي كا؟

یہاں تمام نظریات کا ذکر کرناممکن نہیں ہے۔لیکن وقفۂ سوالات کے دوران آپ سوالات کر سکتے ہیں اوران شاء اللہ میں جواب دینے کی پوری کوشش کردں گا۔

دوسرامفروضہ بیہ ہے کہ پیغیر اسلام مضطَوّن نے قرآن دیگر ندہی کتابوں کی مدد سے یا انسانی ذرائع کی مدد سے تحریر کیا۔ (نعوذ باللہ) اس نظر بے کوغلط ثابت کرنے کے لیے تو ایک تاریخی حقیقت یہ ہے کہ ہمارے محبوب پیغیر حضرت تاریخی حقیقت یہ ہے کہ ہمارے محبوب پیغیر حضرت

#### مرمصطفى مطيّعاً إله هنا لكمنا جائة ى نبيس تع-

ارشاد بارى تعالى ہے:

﴿ وَمَا كُنْتَ تَتْلُوا مِنْ قَبْلِهِ مِنْ كِتَبِ قَلَا تَخُطُّهُ بِيَمِيْنِكَ إِذًا لَّارْتَابَ الْمُمْطِلُونَ٥ ﴾ [العنكبوت: ٤٨]

''(اے نبی منظ مَقَامِ ا) تم اس سے پہلے کوئی کتاب نہیں پڑھتے تھے اور نہ اپنے ہاتھ سے اور نہ اپنے ہاتھ سے اگر الیا ہوتا تو باطل پرست لوگ شک میں پڑسکتے تھے۔''
اللہ سجانہ وتعالیٰ کے علم میں تھا کہ لوگ قرآن کے بارے میں شک کریں گے۔ اور یبی وجہ ہے کہ رب تھیم منظ میں تھا کہ لاگ سے کام لیتے ہوئے اپنے آخری پینمبر منظ کیا گئے اور کوئتی یعنی رسی تعلیم سے نا آشنا ہونے کی حیثیت سے مبعوث فر مایا۔

بصورت دیگریہ بات ضرور کی جاتی، باطل پرست لوگ، غیر شجیدہ لوگ ایسی باتیں مضرور کرتے یا انھیں ایسی باتیں کرنے کا موقع ضرور لی جاتا۔ اگر رسول اللہ مشاکلاً انعلیم یافتہ ہوتے تو منفی ذہنیت رکھنے والے لوگ ضرور یددو کی کرنے کی کوشش کرتے کہ (نعوذ باللہ) آپ مشاکلاً نے کسی انسانی فی ربعہ سے یہ معلومات حاصل کر کے قرآن کی صورت میں پیش کردی ہیں۔

لیکن الحمد للد ان معترضین کے پاس الی کوئی مخبائش نہیں۔ اس مفروضے کی حیثیت پرکاہ کے برابر بھی نہیں ہے۔

قرآن مجيد كي سورة سجده مي ارشاد جوتا ہے:

﴿ الْمَ ٥ تَنْزِيْلُ الْكِتْبِ لَا رَيْبَ فِيْهِ مِنْ رَّبِّ الْعَلَمِيْنَ٥ أَمْ يَعُوْلُوْنَ افْتَرْيِهُ بَلْ هُوَ الْحَقُّ مِنْ رَبِّكَ لِتُنْفِرَ قَوْمًا مَّا اَتَهُمْ مِّنْ نَذِيْرٍ مِّنْ فَذِيْرٍ مِّنْ قَبْلِكَ لَعَلَّهُمْ يَهْتَدُوْنَ ٥ ﴾ [السحده: ٣-١]

''ال مراس كتاب كى تزيل بلاشدرب العالمين كى طرف سے ب-كيابيد لوگ كہتے بيس كداس مخف نے اسے خود كھر ليا ہے؟ نہيں بلكہ بيدت ہے تيرے رب کی طرف سے تا کہ تو متنبہ کرے ایک ایک توم کو جس کے پاس تھے ہے پہلے کوئی تنبیہ کرنے والانہیں آیا، شاید کہ وہ بدایت پاجا کیں۔''

قرآن کا اسلوب بیان دوسرے نہ جی صحیفوں کے متن سے بالکل مختلف ہے۔ ویگر فدہ کا اسلوب بیان دوسرے نہ جی صحیفوں کے متن سے بالکو مختلف ہے۔ ویگر فدہ کا جی کتابی بالعموم داستانی انداز لیے ہوئے ہوئی ہیں۔ طرز آغاز کیا ہوتا ہے؟ بالعموم یہ اس طرح شروع ہوتی ہیں۔

"ایک دفعه کا ذکر ہے....

ای طرح اگر آپ دیگر ند ہبی متون کا مطالعہ کریں تو آپ دیکھیں گے کہ ان کا آغاز بھی کچھای طرح ہوتا ہے۔

''سب سے پہلے خدا تھا،اس نے زمین وآ سان کو پیدا کیا.......

ياپيرکه:

''سب سے پہلے لفظ تھا ۔۔۔۔۔۔۔''

لیکن قرآن کا اسلوب اس انسانی اسلوب سے بالکل مختلف ہے۔ اس طرح اگرآپ دیگر نم بھی کتابوں کا مطالعہ کریں تو آپ دیکھیں گے کہ ان میں ایک خاص ترتیب سے واقعات بیان کیے جاتے ہیں، اگر کسی مخص کا ذکر ہے تو اس کے خاندان کا ذکر ہوگا، اس کی اولاد کا بیان ہوگا اور اس طرح بالترتیب واقعات بیان ہوتے چلے جا کیں گے۔ پہلا باب پھردومراباب، اس طرح آخرتک ترتیب ہوگی۔

قرآن بھی لوگوں کے بارے میں، ان کے خاندانوں کے بارے میں بات کرتا ہے لیکن قرآنی اسلوب، انسانی اسلوب سے بالکل مختلف ہے۔ کسی انسانی کاسی ہوئی کہانیوں کی کتاب سے بالکل مختلف ہے۔ قرآن اپنا ایک منفرد اسلوب بیان رکھتا ہے۔ یہ ایک منفرد کتا ہے۔ یہ ایک منفرد کتا ہے۔

جب لوگ قر آن کوانسانی تحریر ثابت کرنے میں نا کام ہوجاتے ہیں تو پھرایک نیا دعویٰ نے کرسامنے آجاتے ہیں کہ یہ دھوکہ ہے۔انھیں اپنی بات ثابت کرنے کے لیے کوئی ایک معمولی سا جوت بھی نہیں ملا ۔ گریدلوگ پھر بھی اپنی بات پر اڑے رہتے ہیں اور خود کو دھو کہ دیتے رہتے ہیں ۔

ان لوگوں کی مثال کچھاں طرح ہے کہ فرض کیجیے مجھے یقین ہوگیا ہے کہ فلال فخص میرا وشمن ہے۔ میرے پاس بات کے لیے کوئی ثبوت یا شہاوت بھی نہیں ہے۔ لیکن پھر بھی مجھے اس بات پر پورا یقین ہے، البذا جب بھی وہ خض میرے سامنے آتا ہے میں اس کے ساتھ وشمنوں والا رویہ ہی اختیار کرتا ہوں۔ جوابی طور پور اس کا رویہ بھی میرے ساتھ خراب ہوجاتا ہے، بالآخر وہ بھی مجھ سے دشمنوں کی طرح پیش آنے لگتا ہے اور پھر میں کہتا ہوں:

'' دیکھا! میں تو پہلے ہی کہتا تھا کہ بیخض میرا رحمٰن ہے کیوں کہ وہ مجھ سے دشمنُوں کی طرح پیش آ رہاہے۔''

سو ہوتا یہ ہے کہ لوگ ایک غلط بات مان کیتے ہیں اور پھر بیوتو فول کی طرح اس پر اڑے رہتے ہیں۔ قرآن کا کہنا ہے کہ وتی عقل انسانی کے مطابق ہے کین بعض لوگ یہ دعویٰ کا کہنا ہے کہ وتی عقل انسانی سے ماورا ہیں۔ اگر بیمتونِ مقدسہ واقعی ہماری عقل و فہم سے ماورا ہیں تو پھر انھیں جھنا کیوں کرمکن ہوگا؟ یہ س طرح معلوم کیا جا سے گا کہ کون سانہیں؟

قرآن تو خود اپنے قاری کوتفکر اور تدبر کی دعوت ویتا ہے۔قرآن مکالے کی حوصلہ افزائی کرتا ہے۔ بہت سے مسلمان میصوں کرتے ہیں کہ ذہبی مباحث سے بچنا چاہیے اور جہاں معالمہ ندہب کا ہو، کسی مباحثے سے پر ہیز ہی بہتر ہے، لیکن افسوں کے ساتھ کہنا پڑتا ہے کہ ان کا بیروتیہ غلط ہے۔

قرآن مجيد كي سورة خل مين ارشاد موتاب:

﴿ أُدُّعُ الْى سَبِيْلِ رَبِّكَ بِالْعِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلْهُمْ بِالَّتِيْ هِيَ أَكْمُ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلْهُمْ بِالَّتِيْ هِي آحُسَنُ اللَّهِ وَهُوَ أَعْلَمُ مِنَ صَلَّ عَنْ سَبِيْلِهِ وَهُوَ أَعْلَمُ بِمَنْ ضَلَّ عَنْ سَبِيْلِهِ وَهُوَ أَعْلَمُ بِمَنْ ضَلَّ عَنْ سَبِيْلِهِ وَهُوَ أَعْلَمُ بِمَنْ ضَلَّ عَنْ سَبِيْلِهِ وَهُوَ أَعْلَمُ بِاللَّهُ الْمُؤْتِدِيْنَ 0 ﴾ [النحل: ١٢٥]

''(اے نبی مضطَقَرِ ا) اپ رب کے رائے کی طرف دعوت دو، حکمت اور عمدہ نفیحت کے ساتھ، اور لوگوں سے مباحثہ کروا سے طریقہ پر جو بہترین ہو۔ تمہارا رب ہی زیادہ بہتر جانتا ہے کہ کون اس کی راہ سے بھٹکا ہوا ہے اور کون راہِ راست پر ہے۔''

چناں چہ ہمیں جرت نہیں ہونی چاہیے کہ عربی لفظ ﴿ قالوا ﴾ قرآنِ مجید میں ۳۳۲ مرتبداستعال ہوا ہے۔ اس لفظ کا مطلب ہے''وہ کہتے ہیں'' اورائی طرح لفظ ﴿ قل ﴾ بھی اتنی ہی مرتبہ لیعن ۳۳۲ مرتبہ قرآن میں آیا ہے، اس لفظ کا مطلب ہے'' کہو''۔اس سے بیا بات واضح ہوجاتی ہے کہ قرآن مکا لمے اور مباحثے کی حوصلہ افزائی کرتا ہے۔

ایک نظریہ ہے جے "Exhausting the alternatives" کہا جاتا ہے۔ یعنی کسی دعوے کے متبادل تمام دعوے ختم کر دینا، متبادل صور تیں رذکر دینا، اس طرح اصل دعویٰ خود بخو د خابت ہوجاتا ہے۔ قرآن کہتا ہے کہ وہ کلام خداوندی ہے، اگرتم یہ بات سلیم نہیں کرتے تو بتا و بہا ہے؟ آپ متبادل دعویٰ کرتے ہیں، پچھلوگ کہتے ہیں یہ رسول اللہ مطاق کی تحریر ہے، قرآن اس بات کو غلط خابت کر دیتا ہے، پچھلوگ کہتے ہیں کہ (نعوذ باللہ) آپ مطاق کی تحریر ہوتی ہادی مفادات کے لیے قرآن پیش کیا تھا اور یہ دعویٰ بھی بالکل غلط خابت ہوتا ہے۔ اسی طرح مختلف متبادل صورتیں پیش ہوتی اور رد ہوتی چلی جاتی ہیں اور تمام متبادل دعوے رد ہونی جل جاتی ہیں دو جاتا ہے کہ یہ کتاب منزل من اللہ ہے، کلام خداوندی ہے کیوں کہا گرابیانہیں تو پھر یہ کیا ہے؟

سورهٔ جا ثیه میں فرمایا گیا:

﴿ حُمَهِ تَنْزِيْلُ الْكِتْبِ مِنَ اللهِ الْعَزِيْزِ الْحَكِيْمِ ٥ ﴾

[الحاليه: ٢\_١]

''ح۔م۔اس کتاب کا نزول اللہ کی طرف سے ہے جوز بردست اور عکیم ہے۔'' یہ بات قرآنِ مجید میں بہت سے مقامات پر کی گئی ہے کہ قرآن کلامِ خداوندی ہے۔

## يه بات بار بارد برائي گئى ہے۔ ارشاد موتا ہے:

﴿ وَأُوْحِى إِلَى هٰذَا الْقُوانُ لِلْنُنِدَكُمْ بِهِ وَمَنْ بَلَغَ ﴿ وَالانعام: ١٩]
"اوربيقرآن ميرى طرف بذريعه ومي بيجا كيا بتاكة مين اورجس جس كويد
"فيح،سب كومتنب كردول-"

﴿ ذَلِكَ مِنْ آنْبَآءِ الْغَيْبِ نُوْحِيْهِ إِلَيْكَ ﴾ [يوسف: ١٠٢] "اے نبی ایدقصفیب کی خبروں میں سے ہوہم تم پر وحی کررہے ہیں۔"

﴿ طَهُ ٥ مَا آنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْقُرْانَ لِتَشْغَى إِلَّا تَذْكِرَةً لِّمَنْ يَتْخُشَى ٥ ﴾

[طُه:٣٠٨]

'' طلا۔ ہم نے یہ قرآن تم پر اس لیے نازل نہیں کیا ہے کہ تم مصیبت میں پڑجاؤ۔ یہ تواک یا دہ ہائی ہے ہراس فخص کے لیے جوڈرے۔'' پڑجاؤ۔ یہ تواک العُدُّان مِنْ لَکُنْ حَکِیْمِ عَلِیْمِ آلَان کَ النمل: ٦] ﴿ وَإِنَّكَ لَتُلَقَّى الْقُرْانَ مِنْ لَكُنْ حَکِیْمِ عَلِیْمِ کَا لِیْمِ اللّٰمِ اللّٰہِ اللّٰمِ اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمُ اللّٰمِ اللّٰمِ

#### سورة سجده مين ارشاد بارى تعالى ہے:

﴿ الَمْ ٥ تَنْزِيْلُ الْكِتْبِ لَا رَيْبَ فِيْهِ مِنْ رَّبِّ الْعَلَمِيْنَ٥ اَمْ يَقُولُوْنَ افْتَرَايهُ بَلُ هُوَ الْحَقُّ مِنْ رَبِّكَ لِتُنْفِرَ قَوْمًا مَّا اَتَهُمْ مِّنْ تَّذِيْرٍ مِّنْ فَيْدِ مِّنْ تَذِيْرٍ مِّنْ قَبْلِكَ لَعَلَّهُمْ يَهُمَّدُوْنَ ٥ ﴾ [السحده: ٣-١]

''ا۔ل۔م۔اس کتاب کی تنزیل بلاشبدرتِ العالمین کی طرف سے ہے۔کیا بیہ اوگ کہتے ہیں کہ اس مخف نے اسے خود گھڑ لیا ہے؟ نہیں بلکہ بیر ت ہے تیرے رب کی طرف سے تاکہ تو متنبہ کرے ایک ایسی قوم کو جس کے پاس جھ سے پہلے کوئی تنبیہ کرنے والانہیں آیا، شاید کہ وہ ہدایت پاجا کیں۔''

اس طرح سورهٔ كليين مين فرمايا هميا:

﴿ يُسَ ٥ وَالْقُرَانِ الْحَكِيْمِ ٥ إِنَّكَ لَمِنَ الْمُرْسَلِيْنَ ٥ عَلَى صِرَاطٍ

مُّسْتَقِيْمِ ٥ تَنْزِيْلَ الْعَزِيْزِ الرَّحِيُّم ٥ ﴾ [يس : ٥-١] ''یس تم ع قرآن کیم کی کرتم بقینا رسولوں میں سے ہو،سید ھےراستے پر ہو(اور بیقر آن) غالب اور رحیم ہستی کا نازل کر دہ ہے'' ﴿ تَنْزِيْلُ الْكِتٰبِ مِنَ اللهِ الْعَزِيْزِ الْحَكِيْمِ ٥ ﴾ [الزمر: ١] "اس كتاب كانزول، الله زبردست اور داناكي طرف سے ہے۔" ﴿ تَنْزِيْلُ الْكِتْبِ مِنَ اللَّهِ الْعَزِيْزِ الْحَكِيْمِ ٥ ﴾ [الحاثيه: ٢] "اس كتاب كانزول ،الله كي طرف في به جوز بردست اور حكيم ب." ﴿ الرَّحْمَٰنُ ٥ عَلَّمَ الْقُرْانَ ٥ ﴾ [الرحلن: ٢-١] ''نہایت مہر بان (خدا) نے اس قر آن کی تعلیم دی ہے۔'' ﴿ إِنَّهُ لَقُرْانٌ كَرِيمٌ ٥ فِي كِتَابٍ مَّكُنُونٍ ٥ لَّا يَمَسُّهُ إِلَّا الْمُطَهَّرُونَ ٥ تَنْزِيْلٌ مِّنْ رَّبُّ الْعُلَمِيْنَ ٥ ﴾ [الواقعه: ٨٠ ٨٠] " يه بلند يابيقرآن بـــايكمخوظ كتاب من شبت، جيمطهرين كيسواكوئي چھونبیں سکتا۔ بیرتِ العالمین کا نازل کردہ ہے۔'' ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا عَلَيْكَ الْقُرْانَ تَنْزِيُّلُاه ﴾ [الدمر: ٢٣] ''(اے نبیًّ!) ہم نے ہی ہی قر آن تم پر تعوز اتھوڑ اکر کے مازل کیا ہے۔'' اسی طرح متعدد دیگر مقامات بربھی میدارشاد جواہے کہ قرآن دراصل الله سجایهٔ وتعالیٰ

کی جانب سے نازل ہوا ہے۔اوراگرایانہیں ہےتو پھر بتاؤید کیا ہے؟ سائنسی نقط نظرے دیکھا جائے تو سائنس کی دنیا کا ایک اپنا طریقۂ کار ہے۔کسی نے

نظریے کے بارے میں ان کا رویہ یہ ہوگا کہ اگر اس کا کوئی تر دیدی امتحان نہیں ہوسکتا تو وہ اس نظریے برتوجہ ہی نہیں دیں گے۔

تفصیل میں جانے کا وقت میرے یاس نہیں ہے۔ مخقر اسمجھ لیجے کہ بدنظر بدتر دیدیت (Falsification) كہلاتا ہے۔سائنىدان كہتے ہیں كداگر آپ شے نظر ہے كا

#### cation test- نہیں کر سکتے تو پھر ہماراوقت ضالع نہ کریں۔

یکی وجہ ہے کہ بیسویں صدی میں جب آئن سٹائن نے ایک نیا نظریہ پیش کیا تو ساتھ ہی اس نے تین اعظریہ پیش کیا تو ساتھ ہی اس نے تین احداث میں اس نظریہ درست نہیں ہے تو ان تین طریقوں سے ان نظریہ کو غلط ٹابت کر دیا جائے ، یعنی یہ تین امتحان ایسے ہیں جن سے نظریہ کے درست یا غلط ہونے کا پہتہ چلایا جاسکتا ہے۔

اور سائنسدانوں نے چھ برس تک غور وفکر کرنے کے بعد تسلیم کیا کہ ہاں البرث آئن سائن کا نظرید درست ہے۔ اس طرح بیٹا بت نہیں ہوتا کہ وہ کوئی عظیم شخصیت ہے لیکن بیہ ضرور ٹابت ہوجاتا ہے کہ نظریہ قابل غور اور قابل توجہ ہے۔

قرآن کے معاملے میں اپسے متعدد''تردیدی امتحان''(Falsification Test) موجود ہیں۔ اگرآ محدد آپ کی کسی سے ندہب کے بارے میں گفتگو ہوتو ایک سوال ضرور کریں کہ'' کیا اُس کے پاس کوئی ایسا امتحان ہے جس کی مدد سے اس کے ندہب کو غلط فابت کیا جاسکتا ہو؟''

یقین سیجے میں نے متعددلوگوں سے بیسوال کیا ہے اور آج تک کی نے بیہ جواب نہیں دیا کہ ہال میرے یا سا اپ ند بہ کو فلط ثابت کرنے کے لیے کوئی امتحان موجود ہے۔
لیکن قرآن کا معاملہ مختلف ہے۔قرآن ایسے متعدد پیانے ، ایسے تر دیدی امتحان پیش کرتا ہے۔ ان میں سے کچھ تو صرف ماضی کے لیے تھے جب کہ کچھ ہر دور اور ہر زمانے کے لیے ہیں۔

مل آپ كے سامنے چند مثاليں پيش كرنا جا ہوں گا۔

رسول الله منظفیّن کے ایک چپاکا نام ابولہب تھا۔ اس کا شار پیغبر اسلام منظفیّن کے شدید ترین خانفین میں ہوتا تھا۔ اس کی عادت بیتی کدرسول الله منظفیّن کا تعاقب کرتا، اور جب بھی رسول الله منظفیّن کوکی اجنبی سے بات کرتے دیکتا تو ان کے جانے کے بعد فوراً اس سے بوچھتا کہ محمد بن عبدالله منظفیّن نے تم سے کیا بات کی ہے؟ اور اس کے الٹ باتیں اس

قرآن جید میں سورۃ لہب نام کی ایک پوری سورۃ موجود ہے۔ اس سورۃ میں فرایا گیا ہے کہ ابولہب اور اس کی بیوی کو ان کے اعمال کے سبب جہنم کی بھڑ کی ہوئی آگ میں ڈالا جائے گا۔ گویا بالواسط طور پریہ کہددیا گیا ہے کہ وہ بھی مسلمان نہیں ہوگا ، کا فربی رہےگا۔

یہ سورۃ ابولہب کی موت سے کوئی دس برس پہلے نازل ہوئی تھی ۔ یعنی اس سورۃ کے نازل ہوئی تھی ۔ یعنی اس سورۃ کے نازل ہونے کے بعد دس سال تک ابولہب زندہ رہا۔ اس عرصے میں ابولہب کے دوستوں میں سے بہت سے لوگ مسلمان ہو گئے ، جوخود بھی اس کی طرح اسلام اور پینجبر اسلام سے کھڑے۔

میں سے بہت سے لوگ مسلمان ہو گئے ، جوخود بھی اس کی طرح اسلام اور پینجبر اسلام سے کھڑے۔

چوں کہ ابولہب رسول اللہ مضطح آن کی ہر بات کی خالفت کرتا تھا، ہر بات کو خلط ثابت

کرنے کی کوشش کرتا تھا، لہذا اسے صرف اتنا بی کرنا تھا کہ اسلام قبول کرنے کا اعلان

کردیتا۔ اسے اسلام کے مطابق زندگی گزارنے کی ضرورت نہتی، مسلمانوں والی عادات

ابنانا لازم نہ تھا، صرف قبولِ اسلام کا اعلان کرکے وہ رسول اللہ مضطح آنے کو (نعوذ باللہ) فلط ثابت کرسک تھا۔ وہ دعوی کرتا کہ میں مسلمان ہوں اور قرآن کو فلط قرار دے دیتا۔ بیا کا اس کے لیے انتہائی آسان تھا۔ وہ پہلے بھی کذب بیانی سے کام لیتا تھا۔ ایک اضافی جموث میں تو بولنا تھا۔

یداییا بی تھا جیسے رسول اللہ مطابق اسے خود دعوت دے رہے ہوں کہتم میرے دشمن مو، مجھے غلط ثابت مور کے مطابق کی اسلام قبول کرنے کا اعلان کرواور مجھے غلط ثابت کردو!

یکام انتهائی آسان تھالیکن وہنیں کرپایا۔ یہ بات واضح ہے کہ کوئی انسان اپنی کتاب میں ایبا وعویٰ کرنے کی، ایبا بیان وینے کی جراُت نہیں کرسکتا۔یہ یقینا کلام خداد عدی ہے۔

71

اسی طرح ایک اور مثال سورهٔ بقره میں ہمارے سامنے آتی ہے۔ یہاں اللہ سجانہ وتعالیٰ ارشاد فرماتے ہیں:

مسلمانوں اور یہود یوں کے درمیان ایک مفتگو کے درمیان میں یہود یوں نے بیہ دعویٰ کیا تھا کہ آخرت کا گھر لیعنی جنت صرف اٹھی کے لیے ہے، کسی اور کے لیے نہیں، اس کے بعد فہ کورو آیت نازل ہوئی جس میں فر مایا گیا کہ آگر واقعی جنت صرف یہود یوں کے لیے مخصوص ہے اوروی جنت میں جا کیں گے تو پھر شمعیں چاہیے کہ موت کی تمنا کرو، مرنے کی خواہش کرو۔

اس موقع پرصرف اتنائی کرناتھا کہ یہود یوں میں سے ایک شخص سامنے آتا اور کہتا کہ ہاں میں مرنے کی تمنا رکھتا ہوں۔ صرف دعوی ہی تو کرناتھا۔ واقعی مرنا ضروری نہیں تھا صرف زبانی کہناتھا کہ میں مرنا چاہتا ہوں اور وہ قرآئی بیان کو غلط ثابت کرنے کی کوشش کرسکتے تھے۔لیکن کوئی یہودی آگے نہیں بڑھا،کی نے یہ بیان نہیں دیا کہ ہاں میں موت کی تمنا رکھتا ہوں۔

یہ براواضح تردیدی امتحان Falsification Test تھا جوقر آن نے پیش کیا۔

لیکن ہوسکتا ہے آپ مجھ ہے کہیں کہ بیتمام باتیں ماضی کی ہیں، بیامتحان لینا تو ماضی ، میں ہی ممکن تھا۔ کیا آج کے لیے بھی کوئی ایسا امتحان موجود ہے جس کی مدد سے قرآ ن کو (معاذ اللہ) غلط ثابت کیا جاسکے۔

یقیٹا ایے Falsification Test بھی ہیں جو ہر دور اور ہر زمانے کے لیے ہیں جو آج ہے دور اور ہر زمانے کے لیے ہیں جو آج سے ۱۳۰۰ سال پہلے کے لیے بھی تھے، آج کے لیے بھی کار آبد ہیں اور آنے والے زمانوں میں بھی رہیں گے۔مثال کے طور پر، بہت سے لوگ بید دوئی کرتے ہیں کہ قرآن کلام خداوندی نہیں ہے۔قرآن ایسے لوگوں کے بارے میں کہتا ہے:

﴿ قُلُ لَيْنِ اجْتَمَعَتِ الْإِنْسُ وَالْجِنَّ عَلَى آنُ يَّا تُوا بِعِثْلِ هٰذَا الْقُرُانِ لَا يُعْنَى اللهُ لَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ لَا يَأْتُونَ بِعِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ ظَهِيْرًا ٥ ﴾

[بنی اسرائیل: ۸۸]

'' کہہ دو کہ اگر انسان اور جن سب کے سب مل کر اس قر آن جیسی کوئی چیز لانے کی کوشش کریں تو نہ لاعکیں گے، چاہے وہ سب کے سب ایک دوسرے کے مددگاری کیوں نہ ہوں۔''

اس آیت کریمہ میں ایک چینج دیا عمیا ہے کہ اگر پوری بنی نوع انسان اور سارے جنات مل کر قرآن جیسی ایک کتاب بنانا چاہیں تو وہ کامیاب نہیں ہوسکتے، خواہ وہ ایک دونوں دوسرے کے مددگار ہی کیوں نہ ہوں۔قرآن کا معاملہ سے سے کہ مسلمان اور غیر مسلم دونوں اس بات پر متنق ہیں کہ قرآن روئے زمین پرعر بی زبان وادب کا اعلیٰ ترین نمونہ ہے۔ قرآنی عربی اس قدر واضح ، قابل فہم ، مجزاتی اور نا قابل تقلید ہے کہ جس کی مثال نہیں قرآنی عربی اس قدر واضح ، قابل فہم ، مجزاتی اور نا قابل تقلید ہے کہ جس کی مثال نہیں

ملتی۔اوراس کے باوجود قرآن کا ہربیان حق اور سچائی کے مطابق ہوتا ہے۔

میزبان و بیان کا اعلی ترین اسلوب ہے جواس کو وحی خداوندی ٹابت کرتا ہے، قرآن کی ہرآیت بیک وقت ایک عام آ دی پر بھی اثر کرتی ہے اور ایک پڑھے لکھے عالم فاضل آ دمی کو بھی متاثر کرتی ہے۔ حالاں کہ قرآن شاعری بھی نہیں۔ بیدوزن اور قافیدرویف ہے بھی کا منہیں لیتا۔ بیے حقیق معنوں میں ایک معجزاتی کتاب ہے۔ پیچننج قرآن میں دوبارہ ،ان الفاظ میں دیا گیا ہے:

يَ " فَ رَآن مِن روباره ، أن ألفاظ مِن ديا آيا ہے: ﴿ أَمْ يَكُوْلُونَ تَقَوَّلُهُ بَل لَا يُؤْمِنُونَ ٥ فَلْيَأْتُوا بِحَدِيْتِ مِّقْلِهِ إِنْ

ر امر يتونون نفوله بن لا يومِنون كا فليانوا بِمنهِ يهِ رِيرٍ رِد كَانُوْا صَادِقِيْنَ 0 ﴾ [الطور: ٣٤-٣٣]

'' كيابيكت بين كداس فخف في بيقرآن خود كمرايا ب؟ اصل بات بيب كه بيدايمان نبيس لانا چائيد ، أكربيا بيدا اس قول مين سيج بين تواس شان كاليك (كلام بنالائين -''

اس آئیت کریمہ میں ہم دیکھتے ہیں کہ اس امتحان کولوگوں کے لیے مزید آسان بنادیا حمیا ہے۔ بلکہ سور وَ صود میں تو اللہ تبارک وتعالیٰ کا ارشاد ہے:

. ﴿ اَمْ يَقُولُونَ افْتَرَابُهُ قُلْ فَأْتُوا بِعَشْرِ سُورٍ مِثْلِهِ مُفْتَرَيْتٍ وَّادْعُوا مَنِ اسْتَطَعْتُمْ مِّنْ دُوْنِ اللهِ إِنْ كُنْتُمْ طِيقِيْنَ ٥ ﴾ [هود: ١٣]

" کیا یہ کہتے ہیں کہ پنجبر نے یہ کتاب خود گھڑلی ہے؟ کہو، اچھا یہ بات ہے تو اس جیسی گھڑی ہوئی دس سورتیں تم بنالا کا اور اللہ کے سوا اور جو جو (تمھارے معبود) ہیں ان کو مدد کے لیے بلا سکتے ہوتو بلالواگر تم (اٹھیں معبود سیجھنے میں) سے ہو۔''

لیکن ہم جانتے ہیں کہ کوئی بھی رہ چیلنج پورا نہ کرسکا اور قر آن جیسی دس سورتیں بنا کر پیش نہیں کرسکا۔

سورة يونس من يدامتان مزيدة من بناكر بيش كيا كيا- وبال ارشاد بارى تعالى ب: ﴿ آمْ يَكُولُونَ افْتَرَابُهُ قُلُ فَأْتُوا بِسُورَةٍ مِثْلِهِ وَادْعُوا مَنِ اسْتَطَعْتُمْ مَنْ دُونِ اللهِ إِنْ كُنْتُمْ طيفِيْنَ ٥ ﴾ [يونس: ٣٨]
د كيا يدلوگ كتة بين كه تغيرً ين خودات تعنيف كرايا ب؟ كهو، اگرتم اپناس الزام من سي موتو ايك سورة اس جيسي تعنيف كرايا بي خداكو چهو لركر

جس جس كو بلاسكتے ہو، مدد كے ليے بلالو\_"

لیکن بیلوگ اتنا بھی نہیں کر پائے۔ کوئی ایک سورۃ بنا کرنہیں لاسکا۔ اللہ تعالیٰ نے اس Falsification Test کو آسان ترین صورت میں بھی چیش کردیا۔ سورہ بقرہ میں ارشادفر مایا گیا:

﴿ وَإِنْ كُنْتُمْ فِي رَيْبِ مِّمَّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَاتُواْ بِسُوْرَةٍ مِّن مِّقْلِهِ وَادْعُواْ شُهَدَاءَ كُمْ مِّنُ دُوْنِ اللهِ إِنْ كُنْتُمْ صِدِقِيْنَ ٥ فَإِنْ لَمْ تَغْعَلُواْ وَكُنْ تَغْعَلُواْ فَاتَّقُوا النَّارَ الَّتِيْ وَتُؤدُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ أُعِدَّتُ لِلْكُفِرِيْنَ ٥ ﴾ [البقرة: ٢٤-٢٣]

"ار اگر شمیں اس امریس شک ہے کہ یہ کتاب جوہم نے اپنے بندے پر اتاری ہے، یہ ہم ان ایک ہاری ہے، یہ ہماری ہے یا نہیں، تو اس کے مانندایک ہی سورة بنالاؤ، اپنے سارے ہم نواؤں کو بلالو، ایک اللہ کوچھوڑ کر ہاتی جس جس کی چاہو، مدد لے لو، اگر تم ہے ہوتو یہ کام کر کے دکھا کا کیکن اگر تم نے ایسا نہ کیا اور یقینا کبھی نہیں کر سکتے، تو ڈرواس آگ سے جس کا اید من بنیں کے انسان اور پھر، جومہیا کی گئی ہے مکرین جن کے لیے۔"

قرآن نے چینے دیا کہ اس جیسی کتاب بنا کر دکھاؤ، پھرآ سان کردیا کہ چاووں سورتیں الی بنا کر دکھاؤہ پھرآ سان کردیا کہ چاووں سورتیں الی بنا کر لے آئ کو پھراس چینے کو آسان تر بنا کر فرمایا کہ ایک سورۃ بنا کر دکھادو۔ یہاں آسان ترین معالمہ کردیا گیا ہے کہ چاواس سے لمتی جلتی ایک سورۃ بی بنا لاؤ۔ اس جیسی نہیں اس کے ماندایک سورۃ بی لے آو۔ دیگر جگہوں پر لفظ ﴿ مِشْلِه ﴾ استعال ہوا تھا۔ یہاں اس کے ماندایک سورۃ بی لے آو۔ دیگر جگہوں پر لفظ ﴿ مِشْلِه ﴾ استعال ہوا تھا۔ یہاں فرمایا گیا: ﴿ مِنْ مِشْلِه ﴾ یعن ''اس سے لمتی جلتی '' لیکن پھر بھی کفار عرب بری طرح ناکام ہوئے۔

عربی زبان وادب، اپنی نصاحت و بلاغت اوراد بیت کے لحاظ سے نزول قر آن کے زمانے میں اپنے عروج پر تھے۔متعدد کفار عرب نے کوشش کی اور بری طرح تا کام رہے۔ اس تنم کی بعض کوششیں تاریخ کی کتابوں میں محفوظ رہ گئیں ادر آج بھی لوگ انھیں پڑھ پڑھ کر ہنتے ہیں۔

یہ چینے آج ہے۔۱۳۰۰ سال پہلے دیا گیا تھا اور آج بھی موجود ہے۔ایک کروڑ چالیس لا کھ قبطی عیسائی موجود ہیں۔ بیاوگ نسلاً عرب ہیں۔ان کی مادری زبان عربی ہے۔ بیچینے ان کے سامنے بھی موجود ہے۔

اگروہ بھی چاہتے ہیں کہ قرآن کو خلط ثابت کردیں (معاذ اللہ) تو انھیں صرف اتنا کرنا ہوگا کہ قرآن جیسی ایک سورۃ بنا کر دکھادیں۔ اور اگرآپ غور کریں تو صورت ہیہ ہے کہ قرآن کی بعض سورتیں انتہائی مختصر ہیں اور چندالفاظ پر ہی مشتمل ہیں ، کیکن نہ تو آج تک کوئی پیلنے قبول کرسکا ہے اور نہ ہی بھی آئندہ قبول کریائے گا۔ ان شاء اللہ۔

ہوسکتا ہے کہ آپ میں سے کوئی ہد کہے کہ عربی میری مادری زبان نہیں ہے، میں سد زبان جانتا ہی نہیں۔ میں مدامتحان کیسے دے سکتا ہوں۔

قر آن غیرعر بوں کے لیے بھی ایک معیار پیش کردیتا ہے، دنیا کا کوئی بھی فخف ،خوہ وہ عربی نہ جانتا ہو،اس طرح قر آن کوغلط ثابت کرنے کی کوشش کرسکتا ہے۔

سورہ نساء على ارشاد بارى تعالى ہے:

﴿ اَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْانَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِاللَّهِ لَـوَجَدُوا فِيْهِ الْحَتِلَافًا كَثِيْرًا ٥ ﴾ [النساء: ٨٠]

'' کیا بیلوگ قرآن پرغورنیس کرتے؟ اگر بیااللہ کے سواکسی اور کی طرف سے ہوتا تو اس میں بہت کچھا ختلاف بیانی پائی جاتی۔''

سویا ارشادِ قرآنی میہ ہے کہ اگر قرآن کو غلا ثابت کرنا چاہتے ہوتو صرف اتنا کرو کہ قرآن میں تضادیا اختلاف بیانی کی کوئی ایک ہی مثال پیش کردو۔ قرآن کی کوئی ایک غلطی، تضادیا اختلاف دکھا دواورتم میں ثابت کرنے میں کامیاب ہوجاؤ کے کہ قرآن کلام خداوندی تہیں ہے۔ انتہائی سیدھی کی بات ہے۔

میں جانتا ہوں کر سینکڑوں لوگ یہ کوشش کر چکے ہیں۔ قرآن میں غلطیوں اور تضادات کی بڑم خویش نشان دہی کر چکے ہیں۔ لیکن میں آپ کو بتا تا ہوں کہ سوفی صدصور توں میں یا تو غلط بیانی کی گئی ہے، شاط ترجمہ کیا گیا ہے یا دھوکہ دینے کی کوشش کی گئی ہے۔ آج تک کوئی بھی شخص قرآن میں کوئی ایک غلطی یا تضاد بھی بابت کرنے میں کامیاب نہیں ہوں کا۔

فرض کیجے ایک مولا ناصاحب ہیں، جو تاریخ اسلام کے بارے ہیں اچھاعلم رکھتے ہیں لیکن جدید سائنس کے بارے ہیں علم نہیں رکھتے۔ ہیں بہت سے ایسے علا کو جانتا ہوں جو دینی علوم ہیں بھی مہارت رکھتے ہیں اور سائنس ہیں بھی، لیکن میں ایک ایسے عالم کی مثال دے رہا ہوں جو دینی علوم کا تو باہر ہے لیکن سائنسی علوم کے بارے ہیں پچھ نہیں جانا۔ اگر الیے کسی عالم کے سامنے یہ دعویٰ کردیا جائے کہ قرآن میں فلاں فلاں سائنسی اغلاط موجود ہیں اور یہ عالم جواب نہ دے پائے، وضاحت نہ کر سکے، تو اس کا مطلب یہ نہیں کہ قرآن میں واقعی یہ غلطیاں موجود ہیں اور یہ کہ قرآن (نعوذ باللہ) کلام خداوندی نہیں ہے۔

• كيول كدقرآن توكبتا بك.

﴿ فَاسْتَلْ بِهِ خَبِيْرًا ٥ ﴾ [الفرقان: ٥٩]

'' جاننے دالے سے پوچھو۔''

اگرآپ قرآن کے کسی سائنسی بیان کو سجھنا چاہتے ہیں تو آپ کو کسی ایسے مخص سے۔ یو چھنا پڑے گا جو سائنس کے بارے میں جانتا ہو۔ ای صورت میں آپ کو پیتہ چل سکے گا کہ قرآن کیا کہدرہا ہے۔

ای طرح فرض کیجیے حاضرین میں سے کوئی قرآن میں (نعوذ باللہ) کسی گرامر کی خلطی کے بارے میں دعوئی کردیتا ہے۔ میں عربی زبان کا ماہر نہیں ہوں۔ میں محض ایک طالب علم ہوں۔ اب اگر میں سوال کا جواب دے سکتا ہوں تو الجمد للہ کیکن اگر میں اپنے محدود علم کی وجہ سے ،عربی زبان میں مہارت نہ رکھنے کی وجہ سے جواب نہیں دے یا تا تو اس کا مطلب میہ

نہیں کہ واقعی غلطی موجود ہے۔ جو محض اس شعبے کا ماہر ہوگا وہ جواب دے دے گا۔ آج تک کو کی فخص قرآن میں کو کی غلطی ٹابت نہیں کرسکا اور نہ ہی آئندہ کو کی ٹابت کی سیر سمج

مندرجہ بالا گفتگو کے بعد کوئی ایسافخص جوخدا پر ایمان رکھتا ہو بینہیں کہدسکتا کہ قرآ اِن مجید کلام خداوندی نہیں ہے، منزل من اللہ نہیں ہے۔ وہ لوگ جوخدا پر یقین نہیں رکھتے ، ان کا معاملہ عی دوسرا ہے، لیکن جولوگ خدا کی ہتی پر ایمان رکھتے ہیں، خواہ وہ غیر مسلم ہی کیوں نہ ہوں وہ نہ کورہ بالا دلائل دیکھنے کے بعد پینیس کہ سکتے کہ قرآن وجی خداوندی نہیں ہے۔

لہذااب ہمارے پاس تین بنیادی نظریات میں ہے آخری نظریہ بی رہ جاتا ہے اوروہ پی کہ بیر کتاب منجانب اللہ ہے۔ یعنی اللہ کی جانب سے نازل کردہ ہے۔

ربی بات دہریوں کی۔ جوکس خدا پریقین نہیں رکھتے۔ خدا پریقین ندر کھنے والے جو حطرات آج یہاں تشریف فرما ہیں، میں انھیں مبارک باد دینا چاہوں گا۔ میں لا ندہب لوگوں کو بیمبار کباداس وجہ سے دے رہا ہوں کہ ووا پی عقل استعمال کررہے ہیں۔ ہو چنے سجھنے کی طاقت سے کام لے رہے ہیں۔

خدا پر یقین رکھنے والے لوگوں کی اکثریت کا معاملہ اندھے ایمان کا ہوتا ہے، ایک فخض بالعوم اس لیے عیسائی ہوتا ہے کہ وہ پیدا بی عیسائی کے گھر میں ہوا تھا۔ یاس لیے ہندو ہوتا ہے کہ وہ ہندو کے گھر میں پیدا ہوا تھا۔ پچھ مسلمان بھی محض اس لیے مسلمان ہیں کہ وہ مسلمان میں ہیدا ہوئے تھے، ان کے والدین مسلمان تھے۔ بیش تر لوگ ایک اندھاعقیدہ رکھتے ہیں۔

جب کہ ایک لا فدہب سوچتا ہے۔ اگر وہ ایک فدہبی گھرانے سے بھی تعلق رکھتا ہے تو پھر بھی وہ سوچتا ہے کہ ''بیلوگ کیسے خدا پر ایمان رکھتے ہیں؟ ایک ایسے خدا پر جو انسانی خصوصیات رکھتا ہے، وہ خصوصیات جو مجھے میں بھی موجود ہیں، میں ایسے خدا پر کیوں ایمان لاؤں؟''لہٰذاوہ اعلان کرتا ہے کہ خدا موجود ہی نہیں۔ یوں وہ خدا کی ہستی کا انکار کردیتا ہے۔ کی مسلمان جھ سے پوچیس مے کہ ذاکر صاحب، آپ ایک لا نہ بہ فض کوایک دہریے کوس بات کی مبارک بادو سے رہی ؟

میں اے اس لیے مبارک باد دے رہا ہوں کہ وہ کلمہ شہادت کے پہلے جھے کو تیول
کرچکا ہے۔ وہ'' لا الد'' کوشلیم کرچکا ہے۔ اب اے صرف'' الا اللہ'' کوشلیم کرنا ہے،
جس کے حوالے ہے ہم ان شاء اللہ گفتگو کریں گے۔ وہ کلے کے پہلے حصہ کے حوالے سے
غور وفکر کرچکا ہے، وہ خدا کے کسی غلط تصور کوشلیم نہیں کرتا لہٰذااب یہ ہمارا فرض ہے کہ خدا
کا صحیح تصور اس کے سامنے پیش کریں۔ اور خدائے واحد اللہ سجانۂ وتعالیٰ کا وجود اس پر
نابت کریں۔

· جب بھی کوئی دہر بیر میرے سامنے بیر کہتا ہے کہ میں خدا پر ایمان نہیں رکھتا تو میں اس سے ایک سوال کرتا ہوں۔

'' یہ بتاؤتمھارے نزدیک خدا کی تعریف کیا ہے؟''

اوراے جواب دینا پڑتا ہے۔ آپ جانتے ہیں کوں؟

فرض کیجیے میں کہتا ہوں کہ' بیا یک قلم ہے''اور آپ کہتے ہیں کہ' بیا یک قلم نہیں ہے'' تو پھر ضروری ہے کہ آپ جانتے ہوں کہ قلم کہتے کے ہیں؟ آپ کوقلم کی تعریف معلوم ہونی چاہیے۔

اگر عام حالات میں آپ کوقلم کی تعریف معلوم نہیں تو اس سے کوئی فرق نہیں پڑتا۔ لیکن اگر آپ یہ کہتے ہیں کہ'' یقلم نہیں ہے'' تو پھر ضروری ہے کہ آپ جانتے ہوں کہ قلم کہتے کے ہیں؟ قلم کی تعریف کیا ہے؟

اک طرح اگرایک دہر میخف بید دعویٰ کرتا ہے کہ'' خدانہیں ہے'' تو اسے بیعلم ہونا چاہیں کے بین اللہ دہریے چاہیں کے بین الفظا'' خدا'' کا مطلب کیا ہوتا ہے؟ اور جب میں اس دہریے سے بیسوال کرتا ہوں تو وہ مجھے جواب دیتا ہے کہ'' ان لوگوں کو دیکھیں، بیلوگ کس کو پوج سے بیسوال کرتا ہوں تو وہ مجھے جواب دیتا ہے کہ'' ان لوگوں کو دیکھیں، بیلوگ کس کو پوج سے بیس؟ ایک الی ہستی کو جوانسانی خصائص رکھتی ہے۔ میں ایسے خدا پر یقین نہیں رکھتا۔

کی خدا کا غلط تصور رکھتے ہیں۔ ایک دہربیاس تصور کورد کرتا ہے لیکن میں بحیثیت مسلمان بھی اس غلط تصور کی تا ئیدنہیں کرتا، میں بھی اس غلط تصور خدا کورد کرتا ہوں۔ یہ 'لا اللہ'' کا مرحلہ ہے۔ لیکن جس وقت میں یہاں تک اس سے اتفاق کرتا ہوں، اس وقت میرا فرض بنتا ہے کہ میں خدا کا صحیح اور درست تصور بھی اس کے سامنے پیش کروں۔اللہ کے حقیق تصور سے اسے آگاہ کروں۔

اچھا اب فرض کیجے کہ ایک مختص غیر مسلم ہے بلکہ اسلام کا مخالف ہے۔ اس سے پوچھا جائے تو وہ کہتا ہے کہ میں اسلام کا اس لیے مخالف ہوں کہ ؛

يداك إللمانه ندهب ب-

يداك برحانه فدجب ب

یہ ندہب دہشت گردی کی ترویج کرتا ہے .....

يدندهب خواتين كحقوق تسليم نيس كرتا .....

بەندېب غيرسائنسى بـ

اگروہ مجھے بتا تا ہے کہ ندکورہ اسباب کی وجہ سے وہ اسلام کا مخالف ہے تو ہیں اس سے کہوں گا کہ جس ند بہب کی بیخصوصیات ہوں ہیں خوداس کا مخالف ہوں، ہیں خودکی ایسے ند بہب کو سلیم نہیں کرتا جو ظالمانہ ہو، جو خوا تین کے حقو ق خصب کرتا ہولیکن ہیں اسے بیھی بتاؤں گا کہ بیخصوصیات اسلام کی نہیں ہیں۔ ہیں اسلام کا صحیح تصور اس کے سامنے پیش کروں گا، اسے بتاؤں گا کہ اسلام تو رحم پر زور دینے والا غد بہب ہے، دہشت گردی سے اس کا کوئی تعلق نہیں۔ بید غرب خوا تین کو مساوی حقوق دیتا ہے۔ اسلام اور سائنس ہیں کوئی تعنا نہیں یا یا جاتا۔

اس کے بعد یقیناً وہ غیرمسلم، ان شاء اللہ، اسلام کوتسلیم کرےگا، بیہ ہمار افرض ہے کہ اسلام کا درست تصور بھی اسلام کا درست تصور بھی لوگوں تک پہنچا کیں۔ اس طرح خدا کا، اللہ تعالیٰ کا درست تصور بھی لوگوں تک پہنچا تا ضروری ہے۔

خداک، الله سجانہ و تعالیٰ کی، میرے خیال میں بہترین تعریف وہ ہے جو قرآن مجید میں بیان کردی گئی ہے۔ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ آحَدٌ ٥ اللَّهُ الصَّمَدُ ٥ لَمْ يَلِدُ ۚ وَلَمْ يُؤْلَدُ ٥ وَلَمْ يَوْلُدُ ٥ وَلَمْ يَكُنُ لَكُ مُؤَا اَحَدُ ٥ ﴾ [الاخلاص: ١-١]

رد کہو، وہ اللہ ہے، یکآ۔اللہ سب سے بے نیاز ہے اورسب اس کے عمّاج ہیں۔
نداس کی کوئی اولا دہ اور ندوہ کسی کی اولا د۔اور ندکوئی اس کا ہمسر ہے۔''
مندرجہ بالا آیات قرآنی میں بتایا گیا ہے کہ؛

.....خدا واحد ویکتا ہے، اکیلا ہے۔

.....وہ بے نیاز ہے، ہرکسی کواس کی ضرورت ہے۔اسے کسی کی ضرورت نہیں ہے۔ ..... وہ دنیاوی رشتوں سے پاک ہے، نہاس کے والدین ہیں نہاولا د۔وہ ماں باپ اور بچوں جیسے رشتے نہیں رکھتا۔

.....اس کا کوئی ہمسر نہیں ہے، اس کا تقابل کسی ہے نہیں ہوسکتا ، اس جیسا کوئی نہیں ہے۔اگر خدا کا کسی سے تقابل'' Comparison '' کیا جاسکے تو وہ خدانہیں ہے۔

گویا یہاں اللہ تعالیٰ کی ایک چہارسطری تعریف بیان کردی گئی ہے۔ اگر کسی کا تصویر خدا اس تعریف کے مطابق ہے تو ہم مسلمانوں کو اس تصور خدا پر کوئی اعتراض نہیں ہے، ہم اسے تسلیم کرتے ہیں۔

اب جوجوخدائی کے امیدوار ہیں، آخیں سامنے آتا ہوگا، آخیں اس امتحان پر پورااتر نا ہوگا۔ خدائی کا امیدوارکون ہے؟ کون خدائی کا دعویٰ کرتا ہے؟

بعض لوگ گرو رجنیش کو، اوشو کو خدا سجھتے ہیں۔ آ ہے ہم اے اس کسوٹی پر پر کھتے ما۔

خدا کی پہلی صفت ، واحد یکما ہونا ہے۔ کیا بھگوان رجنیش واحد و یکما تھا؟ نہیں۔اس جیسے ہزاروں لوگ موجود ہیں۔ ہمارے ملک میں ہی اس جیسے بہت سے لوگ یائے جاتے ہیں۔ لیکن ہوسکتا ہے جبنش کا کوئی پیروکار اصرار کرے کہ نہیں گرور جبنش منفر دتھا۔ وہ ایک علی ہیں۔ علی تھا۔ چلیں اسے ایک موقع دے دیتے ہیں اور دوسری صفت کی طرف بڑھتے ہیں۔ دوسری صفت ہے نیاز ہونا ہے، اللہ صد ہے، اسے کسی کی ضرورت نہیں ہے۔ لیکن ہر کسی کو اس کی ضرورت نہیں ہے۔ لیکن ہر کسی کو اس کی ضرورت ہیں۔

رجنیش کے بارے میں ہم سب جانتے ہیں کہ وہ دے کا مریض تھا۔اسے ذیا بیطس بھی ۔ وہ اپنی بیاری کیا دور کرے گا؟ جب تھی۔ وہ اپنی بیاری کیا دور کرے گا؟ جب وہ امریکہ گیا تو امریکی تحومت نے اسے گرفتار کرلیا تھا۔ ذراا ندازہ کیجیئے خدا قید میں ہے۔ کیا خدا کو دکو آزاد کیوں کرواسکا، آپ کو اور جھے کیا آزاد کروائے گا۔ ہمارے مسائل اور پریشانیاں کیا دور کرے گا؟

گرورجیش نے بیریان بھی دیا تھا کہ مجھے زہر دیا گیا ہے۔تصور کیجے! کیا خدا کو زہر دیا جاسکتا ہے؟

جب وہ بونان میں تھا تو بونان کے لاٹ پادری صاحب نے بیان دیا کہ اگر اس مخف ،

کو بونان سے نہ لکالا گیا تو اس کے اور اس کے پیرو کاروں کے مکانات تباہ کردیے جائیں
مے۔اور بونانی حکومت کو اسے جلاوطن کرنا پڑا۔ کیا ہے بے نیازی ہوتی ہے؟ کیا اسے صعریت
کہتے ہیں؟

تیری صفت یہ ہے کہ خدا نہ کس سے پیدا ہوا ہے اور نداس سے کوئی پیدا ہوا ہے۔ یعنی نہ وہ ماں باپ رکھتا ہے اور نداولا و۔ مجھے یہ تو علم نہیں کہ گرور جنیش کے کتنے بچے تھے لیکن میں یہ ضرور جانتا ہوں کہ اس کی ماں بھی تھی اور باپ بھی۔ وہ اا دمبر اسلاما کے وجبل پور میں پیدا ہوا اور ۱۹ ارجنوری و ۱۹۱ کو مرگیا۔ لیکن جب آپ پونہ میں اس کے مرکز میں جائیں تو وہاں تحریر ہے:

<u> مجلّوان رجنیش</u>

" جونت بھی پیدا ہوا، نہ بھی مرا، اس نے اا رومبرسند اعواء سے وارجوری

۱۹۹۰ء تک اس دنیا کا دورہ کیا۔''

لیکن بینیں بتایا گیا کہ دنیا کے اکیس ممالک میں اسے دیزا دینے سے انکار کردیا گیا تھا۔ وہ ان اکیس ممالک میں جانا چاہتا تھا لیکن نہیں جاسکا۔ اندازہ کیجیے خدا خود دنیا کے دورے پرآیا ہوا ہے اور اپنی دنیا کے اکیس ممالک میں جانا چاہتا ہے لیکن نہیں جاسکتا، کیا یکی خدا کا وہ تصور ہے جس پرآپ یقین رکھتے ہیں؟

اوراب آخری شرط کہ خدا کا ہم سریعنی اس جیسا اور کوئی نہیں ہے۔ اس کی مثال نہیں دی جاسکتی، اس کا کسی مثال نہیں دی جاسکتی، اس کا کسی سے تقابل نہیں کیا جاسکتا، اگر آپ خدا کا تصور کرنے میں کامیاب موجا کیں تو اس کا مطلب ہے کہ وہ خدا نہیں ہے۔ خدا کی جسیم ممکن نہیں ہے۔

جبکہ گرورجنیش کے بارے میں ہم سب جانتے ہیں کہ گرورجنیش کے لیے بال تھے، ایک لمبی لہراتی ہوئی داڑھی تھی، جس کا رنگ سفید تھا، اس نے ایک چوغہ سا پہنا ہوا ہوتا تھا۔ یعنی آپ بڑی آسانی سے اس کا تصور کر سکتے ہیں اور وہ جوتصور میں آ جائے وہ خدا نہیں ہوسکیا۔

خدا کاکی سے تقابل بھی مکن نہیں ہے۔ فرض کیجے کوئی فخص بطور مثال کہتا ہے کہ خدا آ رطلا شوارز بیٹیر سے ہزاروں گنا طاقت ور ہے۔ آ رنلا مسٹر یو نعوری، طاقتور ترین انسان تھا۔ ای طرح دارا سکھ ایک طاقت ور پہلوان تھا۔ لیکن جس وقت آ پ تقابل کریں گے، جس وقت آ پ کہیں گے کہ خدا آ رنلا شوارز بیٹیر سے، دارا سکھ سے، یا کنگ کا تگ سے ہزاروں گنا طاقت ور ہے تو اس کا مطلب ہوگا کہ آ پ کا تصور خدا ہی غلط ہے۔ خواہ آ پ کہ رہ ہوں کہ خدا کی سے ایک کروڑ گنا طاقتور ہے لیکن بہر حال آ پ تقابل تو کر ہے ہوں کہ خدا کی صے ایک کروڑ گنا طاقتور ہے لیکن بہر حال آ پ تقابل تو کر ہے ہوں گے اور خدا کی صفت یہ ہے کہ اس کا تقابل نہیں ہوسکا۔

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

'' اورکوئی اس کا ہم سرنہیں۔''

۱۹۹۰ء تک اس دنیا کا دوره کیا۔'

لیکن بینیں بتایا گیا کہ دنیا کے اکیس ممالک میں اسے دیزادیے سے انکار کردیا گیا تھا۔ وہ ان اکیس ممالک میں جانا چاہتا تھالیکن نہیں جاسکا۔ اندازہ کیجیے خدا خود دنیا کے دورے پرآیا ہوا ہے اور اپنی دنیا کے اکیس ممالک میں جانا چاہتا ہے لیکن نہیں جاسکا، کیا یکی خدا کا وہ تصور ہے جس پرآ ہے یقین رکھتے ہیں؟

اوراب آخری شرط کہ خدا کا ہم سریعنی اس جیسا اور کوئی نہیں ہے۔ اس کی مثال نہیں دی جاستی ، اس کا کسی مثال نہیں دی جاستی ، اس کا کسی ہے۔ اس کا میاب ہوجائیں ، اس کی تصویر یہانے ہیں کامیاب ہوجائیں تو اس کا مطلب ہے کہ وہ خدانہیں ہے۔ خدا کی جیم ممکن نہیں ہے۔

جبکہ گرورجنیش کے بارے میں ہم سب جانتے ہیں کہ گرورجنیش کے لیے بال تھے، ایک لجی اہراتی ہوئی واڑھی تھی، جس کا رنگ سفید تھا، اس نے ایک چوغہ سا پہنا ہوا ہوتا تھا۔ لیعنی آپ بڑی آسانی سے اس کا تصور کر کتھے ہیں اور وہ جوتصور میں آ جائے وہ خدا نہیں ہوسکا۔

خدا کا کی سے تقابل بھی ممکن نہیں ہے۔ فرض کیجے کوئی محض بطور مثال کہتا ہے کہ خدا
آ ربلڈ شوارزینگر سے ہزاروں گنا طاقت ور ہے۔ آ ربلڈ مسٹر یو نیورس، طاقتور ترین انسان
تھا۔ ای طرح دارا سکھ ایک طاقت ور پہلوان تھا۔ لیکن جس وقت آ پ تقابل کریں گے،
جس وقت آ پ کہیں گے کہ خدا آ ربلڈ شوارزینگر سے، وارا سکھ سے، یا کنگ کا تگ سے
ہزاروں گنا طاقت ور ہے تو اس کا مطلب ہوگا کہ آپ کا تصویر خدا ہی غلط ہے۔ خواہ آپ
ہی کہہ رہے ہوں کہ خدا کی سے ایک کروڑ گنا طاقتور ہے لیکن بہر صال آپ تقابل تو کر
رہے ہوں گے اور خدا کی صفت یہ ہے کہ اس کا تقابل نہیں ہوسکتا۔

﴿ وَلَمْ يَكُنْ لَكَ كُفُوا أَحَدُ ٥ ﴾ "اوركوني اس كاجم سرنبيس\_" الندااب بدبات میں اپنے معزز، دانش مند، سامعین پر چپوڑتا ہوں کہ وہ خود فیصلہ کریں کہ ان کے ذہن میں خدا کا کیا تصور ہے؟ اور کیا ان کا تصور ان شرائط پر پورا اتر تا ہے؟ کیا ان کے اس تصور میں بدچاروں خصوصیات پائی جاتی ہیں جوقر آن بیان کر رہا ہے، اگر آپ کا جواب ہاں میں ہے تو ہم مسلمانوں کوآپ کے تصور خدا پر کوئی اعتراض نہیں اور میں اسے اللہ تعالی تعلیم کرتے ہیں، بصورت دیگر فیصلہ آپ کے اپنے ہاتھ میں ہے۔لیکن بید دلائل سننے کے بعد بھی بالعموم ایک دہر ندآپ کی بات قبول نہیں کرے گا۔ وہ کے گا کہ میں ان دلائل کونہیں مانا۔ میں ایک بی چیز کوشی مانتا ہوں اور وہ ہے سائنس۔

ا تنا تو میں بھی مانتا ہوں کہ آج کا دور سائنس اور ٹیکنالو بھی کا دور ہے۔ لہذا آ ہے ہم سائنسی علوم کی ردشنی میں قرآن کا جائزہ لیتے ہیں۔ دہریے یہی کہتے ہیں کہ ہم صرف اس وعوے کو درست مانتے ہیں جو سائنس کی روشن میں درست ٹابت ہو۔ بصورت دیگر ہم خدا کو نہیں مانتے۔

میں ان تمام تعلیم یا فتہ حضرات سے ایک سوال کرنا چاہوں گا جو خدا پر یقین نہیں رکھتے لیکن سائنس پر پورا ایمان رکھتے ہیں۔ سوال یہ ہے کہ اگر آپ کے سائنے ایک شین آئے جس کے بارے ہیں آپ نے نہ کچھ سنا ہو، نہ پڑھا ہو، نہ بی اسے بھی ویکھا ہوتو آپ کے خیال میں وہ پہاا شخص کون ہوگا جو آپ کو اس شین کے بارے ہیں کمل معلومات فراہم کرسکے۔ یہ شین ایک و ہر یے کے سائنے ہے جو صرف سائنس پر یقین رکھتا ہے تو اس کے خیال میں کون ہوگا جو اس شین کے نظام عمل کے بارے میں علم رکھتا ہو؟

میں نے بیسوال سینکڑوں دہریے لوگوں سے، ندہب کے منکر لوگوں سے کیا ہے، تھوڑے سےغور وفکر کے بعدان کا جواب عموماً میں ہوتا ہے:

''شایداس مشین کا بنائے والا ہی بیمعلومات دے سکتا ہے۔''

کچھ کہتے ہیں موجد، کچھ خالق کا لفظ استعال کریں گے، کچھ تیار کنندہ کا۔ سینکڑوں لوگوں سے سوال کرنے کے بعد بھی مجھے ملتے جلتے جواب ہی ملے ہیں۔ بہرعال جواب کچھ

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

بھی ہو میں تسلیم کرلیتا ہوں۔ دونر افخص کون ہوگا؟ یہ وہ مخص بھی ہوسکتا ہے جے خالق نے بتایا ہواور کوئی ایسا مخص بھی ہوتا ہے جواپتی تحقیق ہے درست نتائج تک پہنچ گیا ہولیکن پہلا بہرصورت وہی ہوگا جواس مثین کا خالق ہے، موجد ہے، تیار کنندہ ہے، بنانے والا ہے۔

اب میں اس دہریے ہے، محکر خدا ہے، جو صرف سائنس پر یقین رکھتا ہے ایک اور سوال کرتا ہوں کہ بتا ؤید کا نات کس طرح وجود میں آئی؟

وہ جواب دیتا ہے کہ دراصل پہلے صرف مادے کا ایک مجموعہ تھا جے پرائمری نبیو لا (Primary Nebula) کہتے ہیں۔ پوری کا نبات یہی تھی۔ پھر ایک بہت بوا دھا کہ (Big Bang) ہوا۔ جس کے نتیج میں ٹانوی تقسیم ہوئی اور کہکٹا کیں وجود میں آ کمیں۔ ستارے اور سیارے بنے۔ اور بیز مین بھی وجود میں آئی جس پرہم رہ رہے ہیں۔

مل کہتا ہوں بیجنوں پر یوں کی کہانیاں تم نے کہاں سے سی جیں؟ وہ کہتا ہے "د شہیں،
بیجنوں پر یوں کی کہانیاں نہیں جی بلکہ بیٹو سائنسی حقائق جیں جوکل ہی ہمارے علم میں آئے
جیں۔ سائنس کی دنیا میں "کل" سے مراد نصف صدی یا ایک صدی کا عرصہ بھی ہوسکتا ہے۔
اور بیس کے اواقعہ ہے کہ دو سائنسدانوں کو "معظیم دھاکے کا نظریہ Big Bang دریافت کرنے پر نوبل انعام سے نوازا گیا۔"
Theory دریافت کرنے پر نوبل انعام سے نوازا گیا۔"

میں کہتا ہوں بالکل ٹھیک۔تمہاری ہر بات ہے مجھے اتفاق ہے،لیکن اگریں شمھیں ہے بتا کال کہ بیہ بات قرآن میں آج ہے ۱۴۰۰ سال پہلے ہی بیان فر مادی گئی تھی۔سور و انبیاء میں ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

﴿ اَنَّ السَّمَوٰتِ وَالْاَرْضَ كَانَتَا رَتُقًا فَفَتَقُنَّهُمَا وَجَعَلْنَا مِنَ الْمَآءِ كُلَّ شَيْءٍ حَيِّ أَفَلَا يُؤْمِنُوْنَ ٥ ﴾ [الانبيآء: ٣٠]

'' بیسب آسان اور زمین با ہم ملے ہوئے تھے، پھر ہم نے انھیں جدا کیا، اور رن

پانی سے ہرزندہ چیز پیدا کی کیاوہ (ہماری اس خلاتی کو) نہیں مانے؟

میرا قرآن آج سے چودہ صدیاں پیش تر نازل ہوا تھا۔ اس بات کے کافی مجوت

موجود ہیں کہ بیدوئی کتاب ہے جو ۱۳۰۰ سال پہلے موجود تھی۔ تو پھر یہ کیوں کر ممکن ہوا کہ اس میں عظیم دھا کے کے نظریے کی طرف اشار ہ موجود ہے؟

اس آیت میں انہائی انتصار کے ساتھ Big Bang Theory موجود ہے۔ تم کہتے ہو یہ نظریہ سویا پچاس سال پہلے سامنے آیا ہے تو پھر قرآن میں اس کا ذکر کہاں ہے آگیا؟

لا فد جب اس سوال کا جواب دیتے ہیں کہ '' شاید کی نے اندازہ لگایا ہوگا۔'' میں بحث نہیں کرتا، ان کی بات مان لیتا ہوں اور آ کے بڑھتا ہوں۔ میں پو چھتا ہوں کہ یہ زمین جس پر ہم رہ رہے ہیں، اس کی شکل کیسی ہے؟ جواب ماتا ہے کہ پہلے تو لوگ بھی تھے کہ زمین چپٹی ہے اور ای لیے وہ طویل سفر سے گھراتے بھی تھے کہ کہیں ایسا نہ ہوکہ وہ زمین کے گئی سائنسی ہوت کا نارے پر پہنچ کر پڑیں۔ لیکن آئ جارے پاس اس بات کے کافی سائنسی ہوت موجود ہیں کہ زمین چپٹی کر پڑیں۔ لیکن آئ جارے پاس اس بات کے کافی سائنسی ہوت موجود ہیں کہ زمین چپٹی کے دیاں دراصل گول یعنی کرے کی شکل میں ہے۔ میں موجود ہیں کہ زمین چپٹی کہا معلوم ہوئی؟

جواب ملتا ہے، ماضی قریب میں، سوسال پہلے، دوسوسال پہلے ادر اگر جواب دیے والا صاحب علم ہوتو اس کا جواب ہوتا ہے کہ پہلافخص جس نے یہ بات ٹابت کی تھی وہ سر فرانس ڈریک تھا، جس نے ۱۵۹۷ء میں بیٹابت کیا کہ زمین کروی ہے۔

میں اسے کہتا ہوں کہ سورہ لقمان کی اس آیت کا تجزیہ کرے:

﴿ اَكُمْ تَرَ اَنَّ اللَّهَ يُولِمُ النَّهَا فِي النَّهَارِ وَيُولِمُ النَّهَارَ فِي النَّيْلِ وَسَخَّرَ الشَّهُ مِنَ اللَّهَ بِمَا تَعْمَلُونَ الشَّهُمْ وَاَنَّ اللَّهَ بِمَا تَعْمَلُونَ عَبْيْرٌ ٥ ﴾ [لقمان: ٢٩]

" کیاتم دیکھتے نہیں ہو کہ اللہ رات کو دن میں پروتا ہوا لے آتا ہے اور دن کو رات میں اس نے سورج اور چا مکو کر رکھا ہے، سب ایک وقت مقررتک چلے جارہے ہیں اور (کیاتم نہیں جانتے کہ) جو پھے بھی تم کرتے ہواللہ اس سے باخرے۔"

پروتے ہوئے لانے سے مراد ہے ایک ست رواور بترری تبدیلی۔ یعنی رات آہتہ آہتہ، بتدری دن میں۔ بیٹل اس طرح ہوتا آہتہ، بتدری دن میں۔ بیٹل اس طرح ہوتا مکن ہی نہیں اگر زمین چیٹی ہو۔ اس کے لیے ضروری ہے کہ زمین کی شکل کروی ہو۔ اس کے لیے ضروری ہے کہ زمین کی شکل کروی ہو۔ اس طرح کا ایک پیغام ہمیں قرآ ن مجید کی سورۃ الزمر میں بھی ملتا ہے، جہاں ارشاد ہوتا ہے:

﴿ خَلَقَ السَّمُوٰتِ وَالْاَرْضَ بِالْحَقِّ يُكُوِّدُ اللَّيْلَ عَلَى النَّهَارِ وَيُكُوِّدُ اللَّهَارَ عَلَى النَّهَارِ وَيُكُوِّدُ اللَّهَارَ كُلُّ يَجْدِيْ لِاَجَلِي مُّسَمَّى الْاَلْورِ : ٥] [الزمر: ٥]

"اس نے آسانوں اور زمین کو برخق پیدا کیا ہے۔ وہی دن پر رات اور رات پر دن کو لپیٹتا ہے۔ اس نے سورج اور چاند کو اس طرح منخر کر رکھا ہے کہ ہر ایک، ایک دفت مقرر تک چلے جارہا ہے۔ جان رکھو! وہ زبر دست ہے اور درگز رکرنے والا ہے۔''

دن کورات پر لیشنے اور رات کودن پر لیشنے کا یمل بھی صرف اس صورت بیل ممکن ہے۔ اگر زمین کول یعنی کرہ نما ہو۔ زمین کے چیٹے ہونے کی صورت میں یہ ممکن ہی نہیں ہے۔ آپ جھے بتاتے ہیں کہ یہ بات 2014ء میں سامنے آئی تھی تو پھر قرآ ن عظیم میں یہ بات ایک ہزار چارسوسال پہلے کس طرح موجود تھی؟

ہوسکتا ہے وہ کہیں کہ یہ بھی انفاق تھا،محض ایک انفاق، ایک انداز ہ جو درست ٹابت ہوا۔ بیس پہال بھی بحث نہیں کرتا اور آ گے بڑھتا ہوں۔

میرااگلاسوال یہ ہوگا کہ چاند سے جوروثنی ہم تک پنچنی ہے یہ س چیز کی روشی ہوتی ہے؟ وہ مجھے بتائے گا کہ پہلے ہم بھی سجھتے تھے کہ یہ چاند کی اپنی روشیٰ ہوتی ہے۔ لیکن آج جب کہ سائنس ترتی کرچک ہے، آج ہم جانتے ہیں کہ دراصل بیسوری کی روشیٰ ہوتی ہے جو چاند سے منعکس ہوکرز ہین تک آتی ہے۔ چاندخود سے روشنہیں ہے۔

اس کے بعد میں اس سے ایک اور سوال کروں گا۔ اور وہ بیا کہ قرآن مجید کی سورہ

فرقان میں ارشاد ہوتا ہے:

﴿ تَبَارَكَ الَّذِي جَعَلَ فِي السَّمَآءِ بُرُوجًا وَجَعَلَ فِيْهَا سِرَاجًا وَقَمَرًا مُّنِيْرًا٥﴾ [الفرقان: ٦١]

'' بردامتبرک ہے وہ جس نے آسان میں برج بنائے اور اس میں ایک جراغ اور ایک قمر منیرروش کیا۔''

عربی میں جاند کے لیے لفظ'' قمر'' استعال ہوتا ہے۔اور اس کی روشنی کے لیے لفظ ''منیرا'' استعال ہواہے۔جس سے مراد منعکس یا منعطف روشنی ہوتی ہے'' نور'' کالفظ الیم 'ہی روشنی کے لیے استعال ہواہے۔

تم كتے ہوكہ يہ حقيقت تم نے آج دريافت كى ہے، تو پھر بتاؤ، قرآن ميں يہ بات اور اسال پہلے كس طرح موجود تقى؟ وہ نورى جواب نہيں دے سكے گا، اسے كچھ درسوچنا پڑے گا اور شايد بالآخر اس كا جواب كبى ہوگا كہ غالبًا يہ بھى تفض اتفاق ہے، انداز ہ ہے يا "كا لگ گيا ہے۔"

میں اس سے بھر بھی بحث نہیں کروں گا۔ گفتگو آ کے چلانے کے لیے میں بحث سے گریز کروں گا۔ میں کہوں گا کہ اگر تمھارا جواب بھی ہے تو میں تم سے بحث نہیں کرتا۔ اور بات آ کے بڑھا تا ہوں۔

میں اسے کہتا ہوں کہ میں نے ۱۹۸۲ء میں وسویں جماعت کا امتحان پاس کیا تھا۔ اس
وقت ہمیں بتایا گیا تھا کہ سورج ساکن ہے یعنی اپنے مرکز کے گردتو مسلسل حرکت کررہا ہے،
گھوم رہا ہے، لیکن اپنے مقام کے لحاظ سے ساکن ہے۔ ہوسکتا ہے وہ پوچھے کہ کیا قرآن بھی
بی کہتا ہے؟ میرا جواب ہوگا کہ نہیں۔ یہ بات تو ہمیں سکول میں بتائی گئ تھی، میں اس سے
پوچھوں گا کہ کیا واقعی ای طرح ہے؟

وہ کے گا کہ نہیں۔ آج سائنس ترتی کر چکی ہے۔ اب ہمیں پھ چلا ہے کہ سورج اپنے رہر کے گردحرکت کا مرکز کے گردحرکت کا

آپ مشاہرہ بھی کر سکتے ہیں، اگرآپ کے پاس ضروری آلات موجود ہوں۔ سورج کی سطح پر سیاہ دھیے موجود ہیں اور ان دھبول کی حرکت سے معلوم ہوتا ہے کہ سورج اپنے مرکز کے گردایک چکرتقر با بچیں دن میں پورا کرلیتا ہے۔ لیکن اس حرکت کے علاوہ سورج ایک مدار میں بھی حرکت کرد ہاہے۔

کیا قرآن کہتا ہے کہ سورج ساکن ہے؟ ہوسکتا ہے وہ دہریہ جس سے میں گفتگو کررہا موں اس موقع پر ہننے گگے۔

ليكن پھر ميں بتا تا ہوں كەنبىس نقر آن ميں فر مايا گيا:

﴿ وَهُوَ الَّذِي عَلَقَ الَّيْلَ وَالنَّهَارَ وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ كُلُّ فِي فَلَكٍ يَسْبَحُونَ ٥ ﴾ [الانبيآء: ٣٣]

'' اور وہ اللہ ہی ہے جس نے رات اور ون بنائے اور سورج اور جا ندکو پیڈا کیا۔سب ایک ایک فلک میں تیررہے ہیں۔''

قرآن بتارہا ہے کہ سب ایک فلک میں، ایک مدار میں حرکت کر رہے ہیں، میں پوچھتا ہوں کداگر سے بات جدید سائنس نے حال ہی میں دریافت کی ہے تو پھر قرآن میں سے بات چودہ سوسال پہلے ہی کس طرح بیان کر دی گئی تھی؟

وہ تھوڑی دیر تک خاموش ہی رہتا ہے اور کھے دیر کے بعد کہتا ہے کہ عرب علم فلکیات کے ماہر تھے۔ لہذا ہوسکتا ہے عربول میں سے کسی نے بیابات تمہارے پیفیر منظے کیا ہے کی ہوا در انھوں نے اسے اپنی کتاب میں درج کردیا ہو!

میں مانتا ہوں ، تسلیم کرتا ہوں کہ عرب علم فلکیات میں انتہائی ترتی یافتہ ہے لیکن ساتھ ہی میں انتہائی ترتی یافتہ ہیں ترقی کرنا میں انتہائی ترقی کے فلکیات میں ترقی کرنا ہیں است ہوں کہ وہ اور قرآن اس سے صدیوں پہلے نازل ہو چکا تھا۔ بلکہ دراصل عربوں بہت بعد کی باث ہے اور قرآن اس سے صدیوں تھا۔ علم فلکیات عربوں ہے قرآن میں نہیں آیا، کے فلکیات عربوں نے قرآن میں نہیں آیا، قرآن سے عربوں نے سیما تھا۔ قرآن بہت سے سائنسی تھایت کا ذکر کرتا ہے۔

جغرافیے کے حوالے سے اور پھر'' آئی چکر'' (Water Cycle)کے حوالے سے دیکھیے تو قرآن میں ارشاد ہوتا ہے:

﴿ اَلَهُ تَوَ اللّٰهَ اَنْزَلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآهُ فَسَلَكَةً يَنَابِيعً فِي لَاَرْضِ

فُحَدُ يُخْرِجُ بِهِ زَرْعًا مُّخْتَلِفًا الْوَانَهُ ﴿ [الزمر: ٢١]

''كياتم نبيل ديميح كه الله نے آسان سے پانی برسایا پھراس كوسوتوں اور چشموں اور دریاؤں كی شکل بی زبین كے اندر جاری كیا، پھراس پانی كے ذریعہ سے وہ طرح طرح كی تھیتیاں نكاتا ہے جن كی قسمیں مختلف بیں۔'
قرآن آبی چکركا ذکر متعدد آیات بی كرتا ہے اور پوری تفصیل كے ساتھ كرتا ہے۔
قرآن بتاتا ہے كہ پانی سمندروں كی سطح سے بخارات بن كر افتا ہے۔ بادلوں بین تبدیل ہوتا ہے۔ بادل بالآخر کثیف ہوجاتے ہیں، ان میں بجلیاں چکتی ہیں ادران سے بارش ہوتی ہے۔ اس مظہركا ذكر قرآن مجید کی متعدد آیات میں آیا ہے۔

سورهٔ مومنون میں ارشاد ہوتا ہے:

﴿ وَاَنْزَلْنَا مِنَ السَّمَآءِ مَآءً بِقَدَرٍ فَأَسُكُنْهُ فِي الْاَرْضِ وَإِتَّا عَلَى ذَهَابٍ إِ

''اور آسان سے ہم نے تھیک حساب کے مطابق ایک خاص مقدار میں پانی اُتارا اوراس کوز مین میں تھرادیا، ہم اسے جس طرح جا ہیں غائب کر سکتے ہیں۔''

سورہ روم میں ارشادِ باری تعالی ہے:

﴿ اللّٰهُ الَّذِي يُرْسِلُ الرِّيامَ فَتَعْفِيْرُ سَحَابًا فَيَبُسُطُهُ فِي السَّمَا وَكَيْفَ يَشَآءُ وَيَجْعَلُهُ كِسَفًا فَتَرَى الْوَدْقَ يَخْرُبُ مِنْ خِلْلِهِ فَإِذَا أَصَابَ بِهِ مَنْ يَّشَآءُ مِنْ عِبَادِةِ إِذَا هُمْ يَسْتَنْشِرُوْنَ٥ ﴾ [الروائة ١٤٨]

"الله بى ب جو ہوا ك كو بھيجا ب اور وہ بادل الله الله الله بى بروہ ان بادلوں كو آت بادلوں كو آت بادلوں كو آت بان ميں پھيلا تا ہے جس طرح چا ہتا ہے ادر اضين كو يوں ميں تقسيم كرتا ہے،

پھر تو دیکھتا ہے کہ بارش کے قطرے بادل میں سے میکے چلے آتے ہیں۔ یہ بارش جب وہ اپنے بندوں میں سے جس پر چاہتا ہے برساتا ہے تو وہ ایکا یک خوش وخرم ہوجاتے ہیں۔''

سورہ توریس ارشاد ہوتا ہے:

﴿ اَلَمْ تَرَ اَنَّ اللّٰهَ يُزْجِي سَحَابًا ثُمَّ يُؤَلِّفُ بَيْنَةَ ثُمَّ يَجْعَلُهُ رُكَامًا فَتَرَى الْوَدْقَ يَخُرُجُ مِنْ عِلاَلِهِ ﴿ ﴾ [النور: ٤٣]

'' کیاتم دیکھتے نہیں ہو کہ اللہ بادل کو آہتہ آہتہ چلاتا ہے۔ پھر اس کے کلڑوں کو باہم جوڑتا ہے، پھر اسے ہمیٹ کر ایک کثیف اجر بنادیتا ہے۔ پھرتم دیکھتے ہو کہ اس کے خول میں سے بارش کے قطرے ٹیکتے چلے آتے ہیں۔'' سور ۂ روم میں فر مایا گیا:

﴿ وَمِنْ الْمَتِهِ يُرِيْكُمُ الْبَرُقَ خَوْفًا وَّطَمَعًا وَّيُنَزِّلُ مِنَ السَّمَآءِ مَآءً فَيُحْيِيهِ الْاَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَيْتٍ لِقَوْمٍ يَّعْقِلُوْنَ۞ ﴾

[الروم: ٢٤]

"اوراس کی نشانیوں میں سے ہے کہ وہ شمیں بکل کی چمک دکھاتا ہے، خُوف کے ساتھ بھی اورآ سان سے پائی برساتا ہے پھراس کے دریوں سے دریوں کے ساتھ بھی ۔ اورآ سان سے پائی برساتا ہے پھراس کے ذریعہ سے زمین کواس کی موت کے بعد زندگی بخشا ہے۔ یقینا اس میں بہت سی نشانیاں ہیں، ان لوگوں کے لیے جوعمل سے کام لیتے ہیں۔"

یعیٰ قرآن متعدد مقامات برآ بی چگر کی تفصیلات بیان کرتا ہے۔ جب کہ بیآ بی چکر (Water Cycle) ایک سائنسدان نے جس کا نام Palacy قاء ۱۵۸۰ء میں بیان کیا تھا۔ جوآ بی چکر سائنس ۱۵۸۰ء میں دریافت کر رہی ہے وہ قرآن میں اس سے ہزار سال پہلے ہی موجود تھا؟ کیسے؟

اب ہم" ارضات" كى جانب آتے ہيں۔علم ارضات ميں ايك تصور بيان كيا جاتا -

ہے جسے Folding کہتے ہیں۔ جس زمین پرہم رہتے ہیں اس کی ہیرونی پرت یاسطح خاصی باریک ہے۔اس سطح میں بل پڑنے کے سبب پہاڑی سلسلے وجود میں آتے ہیں جوسطے زمین کو استحکام فراہم کرتے ہیں۔اب میں اس وہر بے کو بتا تا ہوں کہ قرآنِ مجید کی سور و نہا میں بتایا حجمیا ہے:

﴿ اَكُمْ نَجْعَلِ الْأَرْضَ مِهْدًا ٥ وَالْجِبَالَ أَوْتَادًا ٥ ﴾ [النباء: ٢-٧]

"كيابيواقعنيس بكهم في زين كوفرش بتايا اور بها رون كومينون كاطرخ الردان،

قرآن کہتا ہے کہ پہاڑوں کو مینیں بنایا گیا ہے۔"اوتاد" عربی میں اس میٹ کو کہا جاتا ہے جو خیمہ کھڑا کرنے کے لیے گاڑی جاتی ہے۔ اور جدید سائنس بھی پہاڑوں کا ای طرح کا کرداریان کرتی ہے۔

یعنی پہاڑوں کی مثال حیموں کی میخوں کی سی ہے۔قرآن مزید کہتا ہے:

﴿ وَجَعَلْنَا فِي الْاَرْضِ رَوَاسِيَ آنُ تَمِيْدَيهِمْ وَجَعَلْنَا فِيْهَا فِجَاجًا سُبُلًا لَّعَلَّهُمْ يَهْتَدُونَ ٥ ﴾ [الانبيآء: ٣١]

'' اور ہم نے زمین میں پہاڑ جمادیے تا کہ وہ اٹھیں لے کر ڈھلک نہ جائے، اوراس میں کشادہ راہیں بنادیں، شاید کہلوگ اپنا راستہ معلوم کرلیں۔''

محویا قرآن میر کہنا ہے کہ زمین میں پہاڑاس لیے بنائے گئے ہیں تا کہ زمین ڈھلکنے سے محفوظ رہے۔

مزید برآ ل میرے بوچنے پروہ دہریہ کے گا کہ اس کے علم میں ہے کہ سمندر میں میٹھا اور کھارا پانی بعض جُنبوں پرالگ الگ رہتے ہیں۔ان کے درمیان ایک روک موجود ہوتی ہے۔ایک آ ژموجود ہوتی ہے جو دونوں طرح کے پانی کو ملئے نہیں دیتی اور الگ الگ رکھتی ہے۔میں اُسے سورہُ فرقان کی یہ آیت سناتا ہوں:

﴿ وَهُوَ الَّذِي مَرَجَ الْبَحْرَيْنِ لِهَذَا عَنْبٌ فُرَاتٌ وَّلَمْذَا مِلْمٌ أَجَاجُ

وَجَعَلَ بَيْنَهُمَا بَرْزُخًا وَجِجْرًا مُحْجُورًا ٥ ﴾ [الفرقان: ٥٦]

'' اور وہی ہے جس نے دوسمندروں کو ملا رکھا ہے۔ ایک لذیذ وشیریں ، دوسرا ملخ وشور۔ اور دونوں سے درمیان آیک پردہ حائل ہے۔ ایک رکاوٹ ہے جو

انھیں گذیر ہونے ہے۔''

ای طرح کی بات سورۂ رحمان یں بھی کی گئ ہے: ﴿ مَرَجَ الْبَحْرَيْنِ يَلْتَقِيَانِ۞ بَيْنَهُمَا بَرُزَخٌ لَّا يَبْغِيَانِ۞ ﴾

[الرحمل: ٢٠]

" دوسمندرول کواس نے چیوڑ دیا کہ باہم مل جائیں، پھر بھی ان کے درمیان ایک پردہ حائل ہے جس سے وہ تجاوز نہیں کرتے۔"

آئ جدیدسائنس بھی ہمیں یہی بتاتی ہے کہ بعض مقامات پرسمندر میں میٹھا اور کھاری
پانی ایک دوسرے میں حل نہیں ہوتے ، ان کے درمیان آیک روک موجود رہتی ہے۔ ہوسکن
ہوت وہ دہریہ جس سے میں گفتگو کر رہا ہوں وہ اس موقع پر کھے کہ '' شاید کسی عرب نے سمندر
میں خوطہ لگا کر اس روک کو دیکھ لیا ہوگا اور رنول اللہ مطابق کو بتادیا ہوگا، یوں یہ بات
قرآن میں آگئ ہوگا۔''

کیکن بات میہ ہے کہ جس روک یا آ ژکا یہاں ذکر یہاں ہور ہا ہے، وہ نظر تو آتی ہی نہیں۔ بیتوایک نادیدہ رکاوٹ ہے۔ای ٰ لیے قرآن اس کے لیے'' بزرخ'' کالفظ استعال کرتا ہے۔

یہ مظہرانہائی واضح طور پر'' کیپ ٹاؤن'' کے قریب دیکھا جاسکتا ہے۔ یعنی افریقہ۔ انہائی جنوب میں۔مصر میں بھی جہاں دریائے نیل سمندر سے ملتا ہے، یہی صورت حال ہوتی ہے۔ ای طرح خلیج عرب میں جہاں ہزاروں کلومیٹر تک دونوں طرح کا پانی موجو ہے،لیکن الگ آلگ رہتا ہے۔

قر آنِ مجید کی سورهٔ انبیاء میں الله سجامهٔ د تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿ اَوَلَمُ يَرَ الَّذِيْنَ كُفَرُوْا اَنَ السَّمُونِ وَالْأَرْضَ كَانَتَا رَبُّنَا فَفَتَقُنْهُمَا وَجَعَلْنَا مِنَ الْمَاءِ كُلَّ شَيْءٍ حَيِّ اَفَلَا يُؤْمِنُونَ 0 ﴾ [الانبياء: ٣٠]

"كيا وه لوگ جفول نے (ني مِضْفَقِلَ كي بات مانے سے) انكار كرديا ہے، غور نيس كرتے كہ يہ سب آسان و زمين باہم لحے ہوئے تھے۔ پرہم نے انسی جدا كيا، اور پانی سے ہرزندہ چيز پيدا كى؟ كيا وہ (ہمارى اس خلاقى كو) نہيں مانے؟"

آپ ذرا تصور کیجے کہ عرب کے محرا کل بیں جہاں پانی کی شدید قلت ہوتی ہے،
وہاں یہ بات کی جاری ہے۔ وہاں کس کو یہ خیال آسکا تھا کہ ہر چیز پانی سے پیدا کی گئ
ہے۔ اگر انھیں اندازہ لگا با ہی ہوتا تو وہ ہر چیز کا اندازہ لگا سے تھے، انھیں کسی بھی چیز کا خیال
آسکتا تھا، سوائے پانی کے۔ آج جدید سائنس ہمیں بتاتی ہے کہ ہر زندہ چیز ظیوں سے بنی
ہے۔ ان ظیات کا بنیادی جز وسائٹو پلازم Cytoplasm ہوتا ہے جو کہ اس فی صد پانی پر مشتمل ہوتی ہے۔ ہر زندہ چیز پچاس سے نوے فی صد پانی پر مشتمل ہوتی ہے۔
لیکن سوال یہ ہے کہ آج سے چودہ صدیاں پیش تر، یہ بات قرآن کیم میں کول کر

سین سوال یہ ہے کہ آج سے چودہ صدیاں چیں تر، یہ بات قرآن علیم میں کوں کر بیان کردی گئ تھی؟ اب دہ دہریہ بھی چپ ہو چکا ہوگا۔ وہ کوئی جواب دینے کے قائل نہیں ہوگا۔

شاریات کا ایک نظریہ ہے جے Theory of Probability کہا جاتا ہے۔
مثال کے طور پر یوں مجھیے کہ ایک ایسا سوال ہے کہ جس کے دو مکنہ جوابات ہو سکتے ہیں۔
ایک مجھے اور ایک غلط۔ اگر آپ محض اندازے سے جواب دیں تو بچاس فی صدامکان ہے کہ
آپ کا جواب درست ہوگا۔ مثال کے طور پر جب آپ ٹاس کرتے ہیں تو دونوں طرف
بچاس بچاس فی صدامکان ہوتا ہے۔ لیکن اگر آپ دو دفعہ ٹاس کریں تو اس بات کا کتنا
امکان ہے کہ دونوں مرتبہ ہی آپ کا جواب درست ہوگا۔ پہلی مرتبہ بچاس فی صدیعی دو
میں سے ایک اور دوسری مرتبہ بچاس فی صدکا بچاس فی صدیعیٰ چار ہیں سے ایک امکان یا

یوں کہے کہ بچیں فی صدامکان ہے کہآ پ دونوں مرتبہ درست جواب دیں گے۔

فرض کیجے میں ایک پانسہ (Dice) پھیکٹا ہوں جس کے چھرٹ ہے۔ ۵،۴،۳،۲،۱، اور ۲۔ اب اگر میں اندازہ لگاؤں تو اس اندازے کے درست ہونے کا امکان چھ میں سے ایک ہوگا۔ اب اگر میں دو دفعہ ٹاس کردں اور ایک دفعہ پانسہ چیکٹوں تو یہ امکان کتا ہے کہ ہردفعہ میں جواب درست ہوگا؟

بیامکان ہوگا،۲ را ضرب۲ را ضرب۲ را بعن ۱۷۲۴ یا دوسرے لفظوں میں چوہیں میں ایک امکان میہ ہے کہ میرا جواب ہر بار درست ہوگا۔

آ یے بینظریہ (Theory of Probability) قرآن پر لاگوکر کے دیکھتے ہیں۔ محض گفتگو کا سلسلہ آ گے بڑھانے کے لیے ہم تسلیم کیے لیتے ہیں کہ قرآن میں جو معلومات فراہم کی گئی ہیں دہ محض اندازے ہیں جو درست ثابت ہوئے۔ ہم دیکھتے ہیں کہ ان اندازوں کے درست ہونے کا امکان کتا تھا؟

قرآن کہتا ہے کہ زمین گول یعنی کرہ نما ہے۔اب آپ دیکھیے کہ زمین کی شکل کے بارے میں کیا اندازے لگائے جاسکتے ہیں؟ کی فض کے ذہن میں زمین کی کون سی ممکنہ شکلیں آسکتی ہیں؟

کہا جاسکا ہے کہ زمین چیٹی ہے یا تکون ہے یا چوکور ہے یاشش پہلو ہے یا ہشت پہلو ہے، ای طرح بہت می مکنشکلیں سو چی جاسکتی ہیں، ذہن میں آسکتی ہیں۔ ہم فرض کر لیتے ہیں کہ صرف تمیں مکنشکلیں ہوسکتی ہیں۔ اب اگر کوئی محض محض اندازہ لگا تا ہے تو اس اندازے کے درست تابت ہونے کا مکان ۳۰ میں سے ایک ہوگا۔

چاند کی روشی یا تو اس کی اپنی ہوگی یا منعکس ہوگی للندا دو ہی صورتیں ہیں اور یہاں اندازہ درست ثابت ہونے کا امکان دو میں سے ایک ہے۔لیکن بیدامکان کدایک مختص کے دونوں اندازے درست ثابت ہوں گے،ساٹھ میں ایک ہے۔

ا چھا، اب یہ بتاہیۓ کہ صحرائے عرب میں رہنے والاقحض کیا انداز ہ لگائے گا کہ انسان

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

بلکہ تمام جاندار کس شے سے بنے ہوئے ہیں؟ اور اندازہ بھی صخرا کے رہنے والے خض نے بی لگانا ہے تو اس کا جواب کیا ہوسکتا ہے؟ ہوسکتا ہے اس کا جواب ریت ہو، یالکڑی یالوہایا کوئی اور دھات یا کوئی میس یا تیل۔وہ خض دس بزار اندازے لگا سکتا ہے اور اس کا آخری اندازہ یائی ہوگا۔

قرآن كہتا ہے كہ مرزند وخلوق پانى سے بنائى كئ ہے:

﴿ وَجَعَلْنَا مِنَ الْمَآءِ كُلُّ شَيْءٍ حَيْ ﴿ ﴾ [الانبيآء: ٣٠] " اوربم ن پانى س برنده چزيداكى - "

أي طرح أيك اورجكه فرمايا حميا:

﴿ وَاللَّهُ مَلَقَ كُلَّ دَآبَةٍ مِنْ مَّآءٍ ﴾ [النور: ٥٥] "اورالله في برجانداراكي طرح كي پانى سے بيداكيا-"

یہ بات اگر محض اندازے ہے کی جائے تو اندازہ درست ہونے کا امکان دی برار میں ایک ہوگا۔ اب یہ امکان کہ ایک محض فرکورہ بالا تیوں معاملات میں اعدازے سے جواب دے اور ہر بار اس کا اندازہ درست تابت ہو، چھ لاکھ میں سے ایک ہے۔ لینی کا اندازہ درست تابت ہو، چھ لاکھ میں سے ایک ہے۔ لینی کا اندازہ درست تابت ہوں کہ اس کے بعد آ پ Theory کا اطلاق قرآن پر کرنا چا جی کے پانہیں۔ of Probability کا اطلاق قرآن پر کرنا چا جی کے پانہیں۔

قرآن ایسینظروں حقائق کا ذکر کرتا ہے جواس وقت لینی نزول قرآن کے زمانے میں لوگوں کے علم میں نہیں تھے۔ اگر ان تمام بیانات کو اندازے فرض کیا جائے تو ان اندازوں کے بیک وقت درست ہونے کا امکان نہ ہونے کے برابر رہ جاتا ہے۔ اور Probability کے نظریے کی روسے تو یہ امکان صفری رہ جاتا ہے۔

یہاں پھولوگ بہ سوال کر سکتے ہیں کہ'' ذاکر صاحب کیا آپ قرآن کو سائنس کی مدد سے قابت کرنے کی کوشش کر رہے ہیں؟''لہذا میں یہ پاود ہانی ضروری مجھتا ہوں کہ'' قرآن سائنس کی کتاب نہیں ہے۔ بیسائنز کی کتاب ہے۔ یعنی ؛

## Quran is not a book of Science

It is a Book of SIGNS.

یعنی بین نشاندوں کی ، آیات کی کتاب ہے، اس کتاب میں چھ ہزار آیات موجود ہیں۔
جن میں سے ایک ہزار سے زاید آیات الی ہیں جن کا تعلق سائنسی علوم سے ہے۔ میں
سائنس کو قرآن کے اثبات کے لیے استعال نہیں کر رہا کیوں کہ کسی چیز کو فابت کرنے کے
لیے آپ کو کسی پیانے کی ، کسی معیار کی ضرورت ہوتی ہے۔ اور ہم مسلمانوں کے لیے آخر ہی
پیاند اور حتی معیار خود قرآن ہے۔ قرآن ہی ہمارے لیے فرقان یعنی حق و باطل کو پر کھنے کی
کسوئی ہے۔ اس پیانے پر ہم یعنی مسلمان سے اور غلط بیان کا فیصلہ کرتے ہیں۔

لین ایک و ہر ہے کے لیے، ایک پڑھے لکھے فض کے لیے جو خدا پر ایمان ہی نہیں رکھتا، اس کے لیے معیار کیا ہے؟ اس کے لیے تو آخری پیانہ سائنس ہی ہے۔ لہذا ہیں اپنی بات اس کے سامنے ای کے پیانے سے درست فابت کر رہا ہوں۔ البتہ ہم ہی جانے بیل کہ سائنسی نظریات بسا اوقات تبدیل بھی ہوجایا کرتے ہیں، البذا ہم نے صرف فابت شدہ سائنسی حقائق ہی کو سامنے رکھا ہے۔ ہیں ہے محض نظریات اور مفروضوں کی بنیاد پر بات نہیں سائنسی حقائق ہی کو سامنے رکھا ہے۔ ہیں ہے محض نظریات اور مفروضوں کی بنیاد پر بات نہیں کی ۔ یعنی ایسے نظریات کو دلیل نہیں بنایا جن کی بنیاد مفروضوں پر ہے۔ ہیں ہے اس کو یہ بتایا ہے کہ جو چیز تمعار سے معیار اور پیانے نے آئ سے سویا پیاس برس پہلے فابت کی ہے تر آن اس چودہ سوسال پہلے ہی بیان کر رہا تھا۔ لہذا بالآخر ہم اس نتیج پر جہنچ ہیں کہ قرآن اس جی برتری قرآن ہی کو حاصل ہے۔ قرآن میں سے برتری قرآن ہی کو حاصل ہے۔ قرآن میں سے برتری قرآن ہی کو حاصل ہے۔ قرآن متعدد سائنسی حقائق ہارے سامنے پیش کرتا ہے۔

سورة طلا من ارشاد موتاب:

﴿ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ مَهُدًا قَسَلَتَ لَكُمْ فِيهَا سُبُلًا قَلْزَلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآءً فَأَخُرَجُنَا مِهَ أَزْوَاجًا مِنْ نَبَاتٍ شَتْهِ ﴿ } [طه: ٣٠] السَّمَآءِ مَآءً فَأَخُرَجُنَا مِهِ أَزْوَاجًا مِنْ نَبَاتٍ شَتْهُ هِ ﴾ [طه: ٣٠] "وي جَن عَن الله وراس مِن تمارے جلاكو

راتے بنائے اور اوپ سے پانی برسایا پھراس کے ذریعے نباتات کے جوڑے نکا لے۔''

آپ میہ بات ماضی قریب میں دریافت کر رہے ہیں کہ نباتات میں بھی نر اور مادہ ہوتے ہیں۔ای طرح سورہ انعام میں ارشاد ہوتا ہے:

﴿ وَمَا مِنْ دَآبَةٍ فِي الْأَرْضِ وَلَا طَنْدٍ يَّطِيْرُ بِجَنَاحَيْهِ اللَّالَمَدُّ الْمُأْمَدُّ وَمَا مِنْ مَنْ شَيْءٍ ثُمَّ اللهِ رَبِّهِمْ يُحْشَرُونَ٥٠ ﴾ المَقَالُكُمْ مَا فَرَّطْنَا فِي الْكِتٰبِ مِنْ شَيْءٍ ثُمَّ اللهِ رَبِّهِمْ يُحْشَرُونَ٥٥ ﴾

[الانعام: ٣٨]

" زمین میں چلنے والے کسی جانور اور ہوا میں پروں سے اڑنے والے کسی پرندے کو دکھے او، بیسب تمھاری ہی طرح کی انواع ہیں، ہم نے ان کی تقدیر کے نوشتے میں کوئی کسرنہیں چھوڑی ہے۔ پھر بیسب اپنے رب کی طرف سمیٹے حاتے ہیں۔"

سائنس اس بات کا اثبات کچھ ہی عرصة بل کر دہی ہے۔

قرآن مجیدی سور انحل میں بتایا گیا ہے کہ شہدی کھی شہد بنانے کے لیے رس جمع کرتی ہے۔ یہاں اس کے لیے مونٹ کا صیفہ استعال ہوا ہے۔ یعنی بیکام نرکھی نہیں کرتی بلکہ مادہ کھی کرتی ہے۔ یہاں اس کے لیے مونٹ کا صیفہ استعال ہوا ہے۔ یعنی بیکام نرکھی کرتی ہے۔ سائنس کمھی کرتی ہے۔ یہ کھیاں صرف نو دریافت شدہ بودوں اور پھولوں کا خیال تھا کہ بیکام نرکھی کرتی ہے۔ یہ کھیاں صرف نو دریافت شدہ بودوں اور پھولوں کی اطلاع ویکر کھیوں کو دیتی ہیں۔

سوره عنكبوت مين ارشاد فرمايا حميا

﴿ وَإِنَّ أَوْهَنَ الْبُيُونِ لَبَيْتُ الْعَنْكُبُوتِ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ﴾

[العنكبوت: ٤١]

'' اورسب گھروں سے زیادہ کمزورگھر، کمڑی کا گھر ہی ہوتا ہے۔'' یہاں بات محض کمڑی کے گھر بعنی جالے کی طاہری کمزوری کے جوالے سے نہیں کی جار ہی۔ یہ آیت مکڑی کی گھریلو زندگی کی خصوصیت بھی بیان کر رہی ہے کہ تعلقات کے لحاظ سے بھی سب سے کمرور گھر مکڑی کا ہی ہوتا ہے۔ کیوں کہ بسااوقات مادہ مکڑی اپنے نرکو ہلاک کردیتی ہے۔

ای طرح سور و مُمل کی آیت نمبر کااور ۱۸ میں چیونٹیوں کے باتیں کرنے کا ذکر ہے۔ سپھے لوگ کہیں گے کہ بیاتو جنوں پر یوں کی کہانیوں والی بات ہے۔ کیا چیونٹیاں بھی آپس میں بات کرسکتی ہیں؟

لیکن آج سائنس ہمیں بتاتی ہے کہ حیوانات میں سے چیونٹیوں کا طرز زندگی انسانی طرز زندگی ہے۔ یہاں تک طرز زندگی کے قریب ترین ہے۔ یعنی انسانی طرز حیات سے مشابہت رکھتا ہے۔ یہاں تک کہ چیونٹیوں میں مردہ چیونٹیوں کو دفنانے کی عادت بھی موجود ہے اور سب سے بڑی بات یہ کہ ان کے درمیان را بطے کا ایک کمل نظام موجود ہوتا ہے۔ ان کے درمیان پیغا مات کی ترسیل کا ایک با قاعدہ نظام یایا جا تا ہے۔

ای طرح سور ہل میں ارشاد ہوتا ہے:

﴿ يَخْرُجُ مِنْ بُطُونِهَا شَرَابٌ مُّخْتَلِفٌ ٱلْوَانُهُ فِيهِ شِفَاءٌ لِلنَّاسِ ﴾

[النحل: ٦٩]

'' اس مکھی کے اندر سے رنگ برنگ کا ایک شربت نکاتا ہے، جس میں شفا ہے لوگوں کے لیے۔''

اس آیت قرآنی میں فرمایا گیا کہ شہد ہیں انسانوں کے لیے شفار کھی گئی ہے اور آج سائنس ہمیں بتاتی ہے کہ شہد میں جراثیم کش خصوصیات پائی جاتی ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ روی فوجی دوران جنگ اپنے زخموں پرشہد لگاتے رہے۔ اور نہ صرف ان کے زخم مندل ہوجاتے سے بلکہ زخم کا نشان بھی بہت کم باتی رہتا تھا۔ بعض اقسام کی الرجی کے علاج کے لیے شہد آج بھی استعال کیا جارہا ہے۔

ای طرح قر آن دورانِ خون اور دودھ کی افزائش کے حوالے سے بھی بات کرتا ہے۔

سورہ کی آیت نمبر ۲۲ اور سورہ مومنون کی آیت نمبر ۲۱ میں یہ ذکر موجود ہے اور نزول قرآن کے چیسوسال بعد ابن نفیس نے دورانِ خون کاعمل دریافت کیا۔ مغربی دنیا کے حوالے سے دیکھا جائے تو نزول قرآن کے ایک ہزارسال بعد Harvey تامی سائنس دان نے یہ نظریہ عام کیا۔

قرآن علم الجنین کے بارے میں بھی بات کرتا ہے۔ قرآ نِ مجید کی سب سے پہلے نازل ہونے والی آیات، سور وُعلق کی درج ذیل آیات تھیں۔

﴿ إِقْرَأُ بِالسَّمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ ٥ خَلَقَ الْإِنسَانَ مِنْ عَلَقٍ ٥ ﴾

[العلق: ٢\_١]

" پڑھو (اے نبی مضطَقَیّن !) اپنے رب کے نام کے ساتھ جس نے پیدا کیا۔ جے ہوئے خون کے ایک لوتھڑے سے انسان کی تخلیق کی۔"

''علقة'' كا ترجمه خون كالوتحرائي نہيں ہوتا بلكه اس لفظ كا مطلب'' چپكنے والى چيز''اور ''جو كك نما چيز'' بھى ہوتا ہے۔ يہ آيت اور قر آن ميں موجود علم الجنين كے حوالے سے موجود ديگر بيانات پروفيسر كيتھ موركودكھائے گئے تھے۔ پروفيسر صاحب كاتعلق ٹورنؤ، كينيڈا سے ہاور وہ اس شعبے كے اعلى ترين ماہرين ميں سے شار كيے جاتے ہيں۔

تی کھے عرب حضرات نے اس قرآنی ہدایت برعمل کیا کہ'' اگرتم نہیں جانے تو ان سے
پوچھ لو جو جانے ہیں'' اور وہ پروفیسر کیتھ مور کے پاس چلے گئے۔ یہ سارا لوازمہ ان کے
سامنے رکھا اور ان سے پوچھا کہ کیا یہ تمام با تیں ٹھیک ہیں؟ ڈاکٹر صاحب نے جواب دیا کہ
قرآنی بیانات میں سے ہیں تر تو جدید ترین تحقیقات کی روشنی میں سوفی صد درست ہیں لیکن
بعض بیانات ایسے ہیں، جن کے بارے میں وہ کوئی رائے نہیں وے سکتے کیوں کہ انھیں خود
اس بارے میں مکمل علم حاصل نہیں ہے۔

ان آیات میں سے ایک آیت و ہتی جس میں فرمایا گیا ہے کہ'' ہم نے انسان کو ایک جو تک نماشے سے تخلیق کیا ہے۔'' ڈاکٹر صاحب اپٹی تجربہ گاہ میں گئے۔انھوں نے جو تک کی تصاویر کا تقامل جنین کے بالکل ابتدائی مراحل کے ساتھ کیا۔ طاقتور خورد بین سے تفصیلی جائزہ لینے کے بعدوہ اس متیج پر پنچ کہ بالکل ابتدائی مراحل کے جنین اور جونک میں واقعی مشابہت پائی جاتی ہے۔

لہذاانھوں نے یہ بیان دیا کہ جو کچھ تر آن میں فرمایا گیا ہے، وہ صحح اور درست ہے۔
یک نہیں، پروفیسر مور نے آیاتِ قرآنی سے اخذ کردہ یہ معلومات اپنی کتاب کو اس
کی نہیں، پروفیسر مور نے آیاتِ قرآنی سے اخذ کردہ یہ معلومات اپنی کتاب کو اس
مال کی ایک مصنف کی تکھی ہوئی بہترین طبی کتاب کا ایوار ڈبھی ملا۔ ڈاکٹر مور نے یہ بھی
سال کی ایک مصنف کی تکھی ہوئی بہترین طبی کتاب کا ایوار ڈبھی ملا۔ ڈاکٹر مور نے یہ بھی
سال کی ایک مصنف کی تکھی ہوئی بہترین طبی کتاب کا ایوار ڈبھی ملا۔ ڈاکٹر مور نے یہ بھی
سال کی ایک مصنف کی تھی ہوئی بہترین کی ہوئی کی انہ بھی موجود
یا تھی حال ہی میں دریافت کی ہیں۔ کیوں کی ملم الجنین تو علم طب کی جدیدترین شاخوں میں
ہوں حال ہی میں دریافت کی ہیں۔ کیوں کی ملم ایک میں آج سے چودہ سو برس پہلے موجود
ہوں ۔ لہذا قرآن لاز ما ایک الہامی کتاب ہے۔

قرآن مجيد مين ارشاد فرمايا حميا:

﴿ فَلْيَنْظُرِ الْإِنْسَانُ مِمَّ خُلِقَ ٥ خُلِقَ مِنْ مَّآءٍ دَافِقٍ ٥ يَّخُرُجُ مِنْ بَيْنِ الصَّلْبِ وَالتَّرَ آنِبِ٥ ﴾ [الطارق: ٧-٥]

" پھر ذراانسان بھی دیکھ لے کہوہ کس چیز سے پیدا کیا گیا ہے۔ ایک اچھلنے والے پانی سے پیدا کیا گیا ہے جو پیٹھ اور سینے کی ہڈیوں کے درمیان سے نکلتا ہے۔"

اور آج جدیدعلم الجنین ہمیں بتاتا ہے کہ ابتدائی مراحل میں جنسی اعضاء لینی فوطے اور رحم وغیرہ اس مقام سے بغتے ہیں جہال گردے ہوتے ہیں لیعنی ریڑھ کی ہڈی اور گیارھویں ہارھویں کپلی کے درمیان۔

سورة مجم مين الله سجانة وتعالى كاارشاد ب:

﴿ وَأَنَّهُ خَلَقَ الزَّوْجَيْنِ الذَّكَرَ وَالْأَنْثَى مِنْ نَّطْفَةٍ إِذَا تُمْنَى ٥ ﴾

[النجم: ٤٦\_٥٤]

'' اور پیرکه ای نے نزاور ماده کا جوڑا پیدا کیا ایک بوند ہے، جب وہ ٹپکائی جاتی ہے۔''

ای طرح ایک اور جگه ارشاد موتا ہے:

﴿ اَلَهُ يَكُ نُطُفَةً مِنْ مَّنِي يَّهُنَى ٥ ثُمَّ كَانَ عَلَقَةً فَخَلَقَ فَسَوَّى ٥ فَمَّ كَانَ عَلَقَةً فَخَلَقَ فَسَوَّى ٥ فَمَعَلَ مِنْهُ الزَّوْجَيْنِ النَّاكُرَ وَالْأَنْثَى ٥ ﴾ [القيامة: ٣٩-٣٧]

"كياوه ايك تقير پاني كانطف نه تقاجو (رقم مادر من ) يُكايا جاتا ہے؟ چروه ايك لوتحز ابنا، پھر الله نے اس كاجم بنايا اور اس كے اعضا ورست كيے، پھر اس سے مردادر عورت كى دونتميں بنائيں۔"

مندرجہ بالا آیات ہے معلوم ہوتا ہے کہ بچے کی جنس کا تعین نطفہ کرتا ہے۔ لیعنی مرد بچے کی جنس کا ذمہ دار ہوتا۔ جدید سائنس نے بید هیقت بھی حال ہی میں دریافت کی ہے۔ قرآن بی بھی بتاتا ہے کہ جنین تین اندھیروں یا تین تہوں کے اندر ہوتا ہے۔ اور جدید تحقیقات بھی اس بات کی تائید کرتی ہیں۔

سورہ ج میں ہمی سیمراحل بیان فرمائے سکتے ہیں:

﴿ يَاكَيُّهَا النَّاسُ إِنْ كُنْتُمْ فِي رَيْبٍ مِّنَ الْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِّنْ تُرَابٍ ثُمَّ الْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِّن تُرَابٍ ثُمَّ مِنْ تُطْفَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ثُمَّ مِنْ مُضَغَةٍ مُّخَلَّقَةٍ وَغَيْرِ مُخَلَّقَةٍ لِيَاكُمُ وَنُقِرُ فِي الْاَرْحَامِ مَا نَشَآءُ إِلَى اَجَلٍ مُسَمَّى ثُمَّ نُخْرِجُكُمُ طِفْلًا ثُمَّ لِتَبْلُغُوا اللهُ مَن يُرَدَّ إِلَى اللهُ وَمِنْكُمْ مَن يُرَدَّ إِلَى اللهَ الْعُمْرِ لِكُيلًا يَعْلَمَ مِنْ بَعْدِ عِلْمِ شَيْئًا ﴾ [الحج: ٥]

''لوگو، اگر شعیں زندگی بعد موت کے بارے میں کچھ شک ہے تو شعیں معلوم ہوکہ ہم نے تم کو مٹی سے پیدا کیا ہے، پھر نطف ہے، پھر خون کے لوتھڑے سے پیرا کیا ہے، پھر نطف ہے، پھر خون کے لوتھڑے سے پھر گوشت کی بوٹی ہے، ور بے شکل بھی۔ (بیہ ہم اس لیے بتارہے ہیں) تا کہ تم پر حقیقت واضح کریں۔ ہم جس نطفے کو چا ہتے ہیں، ایک وقت خاص تک رحموں میں تھر اے رکھتے ہیں۔ پھر تم کو ایک نیچ کی صورت میں نکال لاتے ہیں۔ (پھر شعیں پرورش کرتے ہیں) تا کہ تم اپنی جوانی کو پہنچو۔ اور تم میں ہے کوئی پہلے ہی واپس بلالیا جاتا ہے اور کوئی برترین عمر کی طرف پھیردیا جاتا ہے تا کہ سب پچھ جانے کے بعد پھر پچھ نہ جانے۔''

سور و سجده من ارشاد موتا ہے:

﴿ ثُمَّ سَوِّيهُ وَنَفَخَ فِيهِ مِنْ رُّوحِهِ وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ ۖ ﴾

[السجده: ٩]

'' پھراس کوئک سک ہے درست کیا اور اس کے اندرا پی روح پھوٹک دی اور تم کوکان دیے، آئکھیں دیں۔''

الدهرين دوباره ارشادموا:

﴿ فَجَعَلْنَهُ سَمِيعًا بَعِيدُونَ ٥ ﴾ [الدهر: ٢]
" بم في ال سنن والا اورد كيف والا بنايا-"

ند کورہ بالا دونوں آیات قرآنی میں سنتے کی صلاحیت کا ذکر'' دیکھنے کی صلاحیت' یعنی بسارت سے پہلے آیا ہے۔ آج کا جدید علم طب بھی ہمیں یہی بتاتا ہے کہ ساعت کی قوت پہلے آتی ہے اور بسارت کی بعد میں ،ساعت کا نظام پانچویں مہینے میں بن چکا ہوتا ہے جبکہ بسارت سانویں ماہ میں کمل ہوتی ہے۔

لوگوں نے سوال کیا کہ مرنے کے بعد تو انسان کی بڈیاں بھی مٹی میں مل کرمٹی ہو پچک ہوں گی تو پھر اللہ تعالی قیامت کے دن انسان کو دوبارہ کس طرح زیمہ کرےگا؟

جواب مين فرمايا كيا:

﴿ آيَحْسَبُ الْإِنسَانُ آلَنَ تَجْمَعَ عِظَامَةُ ٥ بَلَى قَدِرِيْنَ عَلَى آنُ نُسَوِّىَ بَنَانَهُ ٥ ﴾ [القيمة: ٤ - ٣]

'' کیا انسان یہ بمحدر ہاہے کہ ہم اس کی ہڈیوں کو جمع نہ کرسکیں گے؟ کیوں نہیں؟ ہم تو اس کی انگلیوں کی پور پور تک ٹھیک بنادینے پر قادر ہیں۔''

مندرجہ بالا آیت میں ہڈیوں کے ساتھ انگیوں کی پوروں کا ذکر کیوں فرمایا گیا ہے؟ قرآن کا بیان ہے کہ قیامت کے دن اللہ تعالی انگیوں کی پوریں بھی ٹھیک ٹھیک بنادینے پر قادر ہے۔ یہذکر کیوں کیا جارہا ہے؟

• ۱۸۸۰ء میں انگیوں کے نشانات Finger Prints کی مدد سے لوگوں کی شاخت کا طریقہ دریافت ہوا۔ میں طریقہ کار آج بھی لوگوں کی شاخت کے لیے استعمال کیا جارہا ہے۔ کیوں کہ لاکھوں کروڑوں لوگوں میں کوئی دوانسان بھی ایسے نہیں ہوتے جن کی انگلیوں کے نشانات یکساں ہوں۔

اور قرآن آج سے چودہ سوسال پہلے ہی اس طرف اشارہ دے رہا ہے۔ الیمی بہت مثالیں مزید پیش کی جاسکتی ہیں۔اگر آپ قرآن اور سائنس کے حوالے سے مزید تفصیلات جاننا چاہیں تو میری کتاب'' Quran & Modern Science " سے

ایس کتاب کا اُردور جمہ' قرآن اور سائنس' کے نام سے دارالنواور کی جانب سے شالع کیا جاچکا ہے۔

#### رجوع كريكتے ہيں۔

میں صرف ایک مثال مزید پیش کرنا چاہوں گا۔ تھائی لینڈ سے تعلق رکھنے والے ایک سائنس دان ہے، جن کا نام تھا Shaun انھوں نے درد اور درد محسوس کرنے والے اعضا کے حوالے سے کافی تحقیقات کی ہیں ۔ قبل ازیں خیال یہی تھا کہ دردمحسوس کرنے والے اعضا کے حوالے سے کافی تحقیقات کی ہیں۔ قبل ازیں خیال یہی تھا کہ دردمحسوس کرنے کا عمل ایک د ماغی عمل ہے۔ یعنی و ماغ اعصاب کی مدد سے دردمحسوس کرتا ہے۔ لیکن حال ہی میں دریا فت ہوا ہے کہ دردمحسوس کرنے کے عمل میں جلد بھی ذمہ دار ہوتی ہے۔ جلد میں دریا فت ہوا ہے کہ دردمحسوس کرتا ہے۔ جلد میں کوریا نیا میں فر مایا گیا:

﴿ إِنَّ الَّذِيْنَ كَفَرُوا بِأَيْتِنَا سَوْقَ نُصْلِيْهِمْ نَارًا كُلَّمَا نَضِجَتُ جُلُودُهُمْ بَكَالُنَّهُمْ بَكَّلْنَاهُمْ جُلُودًا غَيْرَهَا لِيَذُوتُوا الْعَذَابَ ﴿ ﴾ [النساء: ٥٦]

"جن لوگوں نے ہماری آیات کو ماننے سے انکار کردیا ہے، انھیں بالیقین ہم آگ میں جھونکیں گے۔ اور جب ان کے بدن کی کھال جل جائے گی تو اس کی

جگه دوسری کھال پیدا کردیں گے تا کہ وہ خوب عذاب کا مزہ چکھیں۔'' تبصیر سے مصرف

قر آن کی بی آیت واضح طور پر بتارہی ہے کہ جلد کا در دمحسوں کرنے کے عمل سے براہِ راست تعلق ہے۔ یعنی یہاں Pain Receptors کی طرف واضح اشارہ موجود ہے۔

ڈاکٹر تھا گاڈا کو جب اندازہ ہوا کہ یہ کتاب آج سے ۱۳۰۰ سال قبل ہی یہ معلو ہات فراہم کرر ہی تھی تو انھوں نے صرف اس ایک دلیل کی بنیاد پر قاہرہ میں ایک طبی کانفرنس کے دوران اسلام قبول کرنے کا اعلان کردیا۔اور برسر عام کہددیا:

((لَا إِلَّهُ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدٌ الرَّسُولُ اللَّهِ ))

''الله كسواكوئي معبودنهين اورحمر الطيئيكية الله كرسول بين ''

اب اگرایک دہریے سے بوچھا جائے کہ بیتمام معلومات قرآن میں کہاں سے آگئ میں تو اس کا جواب کیا ہونا جا ہے؟ اس کے پاس ایک ہی جواب ہوگا۔ وہی جواب جو ہمارے پہلے سوال کا تھا۔ پہلاسوال بیتھا کہ ایک نامعلوم شین کے بارے میں معلو مات کس سے اس کتی ہیں؟ جواب تھا۔ بنانے والے سے، خالق سے۔

قرآن میں بیسارے حقائق بیان کرنے والا بھی اس کا نئات کا خالق، اس کا بنانے والا اس کا ایجاد کرنے والا ہی ہے۔ جس کے لیے انگریزی میں GOD کا لفظ استعال کیا جاتا ہے اور عربی میں بہتر طور پر اللہ کا لفظ مستعمل ہے۔

Francis Beacon نے بچا طور کہا تھا:

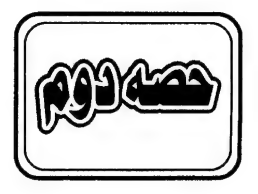
" سائنس كا نامكمل علم آپ كولمحد بناديتا كيكن سائنس كا وسيع اور عميق مطالعه آپ كوخدا پرايمان ركھنے والا بناديتا ہے۔"

يمى وجه ہے كه آج كا سائنسدان جھوٹے خداؤں كوتورد كر چكا ہے يعنى لا الله كے مقام پر تو پہنچ چكا ہے كيكن ' الا اللهٰ' كى منزل تك نہيں پہنچ پايا۔

ميں اپني گفتگو كا اختيام قرآنِ مجيد كي اس آيت پر كرما جا ہوں گا:

وَآخِرُ دَعُوانَا آنِ الْحَمْدُ لِلهِ رَبِّ الْعَلْمِينَ ﴿





### سوال: ....ملان ،خدا كوالله كهدر كول يكارت بين؟

ڈاکٹو ذاکو خائیک : .....میری بہن نے سوال پوچھا ہے کہ مسلمان خدا کے لیے لفظ '' اللہ'' کیوں استعال کرتے ہیں؟ اپنی گفتگو کے دوران میں نے قرآن مجید کی سور کا اظلاص سے اللہ کی تعریف آپ کے سامنے پیش کی تھی۔ ان آیات میں فرمایا گیا ہے:

﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ آحَدٌ ٥ اَللَّهُ الصَّمَدُ ٥ لَمْ يَلِدُ وَلَمْ يُؤْلَدُ ٥ وَلَمْ

يَكُنُّ لُّهُ كُفُوا أَحَدٌ ٥﴾ [الاحلاص: ٤-١]

'' کہووہ اللہ ہے یکتا۔اللہ سب سے بے نیاز ہے۔اورسب اس کے مختاج ہیں۔ نداس کی کوئی اولا د ہے اور نہ وہ کسی کی اولا د۔اور کوئی اس کا ہم سرنہیں ہے۔'' ' سے مصر مصرف نصر نہیں ہے۔''

لَكُن قَرْآ نِ مِجْدِمِينِ يَبِهِى فَرَادِيا كَيَاجٍ: ﴿ قُلُ ادْعُوا اللَّهَ أَو ادْعُوا الرَّحْلِيَ آيًّامًّا تَدْعُوا فَلَهُ الْاَسْمَآءُ

الْحُسْنَى ﴿ ﴾ [بني اسرائيل: ١١٠]

''ان ہے کہو''اللہ کہہ کر پکارویا رحمان کہہ کر، جس نام سے بھی پکارو، اس کے لیےسب اچھے ہی نام ہیں۔''

لیعن ہراچھا نام اللہ تعالیٰ کے لیے ہے۔ یہ بات قرآنِ مجید میں دیگر متعدد مقامات پر بھی فرمائی گئی ہے۔سور وُ اعراف میں ارشاد ہوتا ہے:

﴿ وَلِلّٰهِ الْاَسْمَآءُ الْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا ﴿ ﴾ [الاعراف: ١٨٠]
"الله اليَّصِ نامول كاستَق ب، اس اليَّص نامول بى س يكارو-"
﴿ هُوَ اللّٰهُ الْخَالِقُ الْبَارِئُ الْمُصَوِّدُ لَهُ الْاَسْمَآءُ الْحُسْنَى ﴿ ﴾

[الحشر: ٢٤]

'' وہ اللہ ہی ہے جو تخلیق کا منصوبہ بنانے والا اور اس کو نافذ کرنے والا اور اس کے مطابق صورت گری کرنے والا ہے۔اس کے لیے بہترین نام ہیں۔'' ﴿ اَللّٰهُ لَا إِلٰهَ إِلَّا هُو لَهُ الْأَسْهَآءُ الْحُسْنٰی ٥ ﴾ [طلا: ٨] ''وہ اللہ ہے۔اس کے سواکوئی معبود ہیں۔اس کے لیے بہترین نام ہیں۔'' گویا تمام بہترین نام اللہ ہی کے لیے ہیں لیکن ایک توبی نام خوبصورت ہونے چاہئیں اور دوسرے ان ناموں کوئن کر آپ کے ذہن میں کوئی تصویر نہیں بنی چاہیے۔ یعنی ان ناموں میں تجسیم کا کوئی پہلونہیں ہونا چاہیے۔

ربی یہ بات کہ مسلمان لفظ اللہ کو انگریزی لفظ GOD کے مقابلے میں ترجیح کیوں دیتے ہیں تو اس کا سبب یہ ہے و بی لفظ "اللہ" ایک خالص اور منفر د لفظ ہے۔ جب کہ انگریزی لفظ " کا ڈ " کی یہ صورت نہیں۔ اس کے ساتھ چھیٹر چھاڑ ممکن ہے۔ اگر آپ اس لفظ کے آخر میں حرف" S" لگادیں تو یہ GODS بن جاتا ہے یعنی جمع کا صیفہ لیکن عربی نفظ کے آخر میں حرف" کا "لگادیں تو یہ خداؤں کا کوئی تصور بی نہیں ہے۔ اللہ عربی نہیں ہے۔ اللہ ایک بی ہے۔

﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ ٥ ﴾ [الاخلاص: ١]

'' کہووہ اللہ ہے، یکتا۔''

ای طرح اگر آ پ انگریزی لفظ GOD کے آخر میں "ESS" کا اضافہ کردیں توبیہ ایک اور لفظ CODESS بن جائے گا۔ یعنی "مونث خدا"۔ جب کہ عربی لفظ اللہ کے ساتھ تذکیرو تا نیٹ کا کوئی تصور وابستہ نہیں ہے۔ اللہ تعالی جنس کے تصور سے پاک ہے۔ انگریزی لفظ کے ساتھ ایک مسئلہ یہ بھی ہے کہ اگر آپ اسے بڑے" "" سے تکھیں گے تو اس کا مطلب اس کا مطلب خدا ہوگا لیکن اگر آپ اسے چھوٹے" و"" سے تکھیں گے تو پھر اس کا مطلب دویا" یا" جھوٹے خدا" ہوگا۔

اسلام میں صرف ایک ہی معبو دِحقیق لیننی الله کا نصورمو جود ہے۔ ہم کسی دیوتا وغیرہ پر یقین نہیں رکھتے ۔

اگر آپ لفظ God کے بعد Father کا اضافہ کردیں تو یہ Godfather بن جاتا ہے۔کہا جاتا ہے کہ'' فلاں میرا گاڑ فادر ہے'' یعنی فلاں میراسر پرست ہے۔لیکن لفظ اللہ

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

کے ساتھ اس نوع کا کوئی اضافہ ممکن نہیں۔'' اللہ ابا'' یا'' اللہ باپ'' جیسا کوئی تصور موجود نہیں ہے۔ ای طرح اگر آپ God کے بعد Mother کا اضافہ کریں تو لفظ Godmother بن جائے گا۔اس قتم کا کوئی لفظ بھی اسلام میں نہیں بایا جاتا۔

لفظ God سے قبل Tin لگادیا جائے تو یہ Tingod بن جاتا ہے جس کے معنی ہیں جمو شے خدا یا جعلی خدارلیکن لفظ اللہ کے ساتھ اس تقم کا کوئی سابقہ یا لاحقہ لگا ناممکن ہی نہیں ہے۔

اللہ تعالی پاک ہے۔ واحد ویک ہے۔ آپ اسے کسی بھی نام سے پکار سکتے ہیں لیکن یہ نام خوبصورت ہونا چاہیے۔

من أميدر كمتا مول كرآب كوابي سوال كاجواب ل كيا موكار

سوال: ..... ارون شوری نے لکھا ہے کہ قرآن مجید کی چوشی سورۃ کی گیارھویں بارھویں آیت میں ورٹا کے جھے بیان کرتے ہوئے جوتفعیل بیان کی گئی ہے، اگرآپ ان تمام حصوں کو جمع کریں تو حاصل جمع ایک سے زیادہ آتا ہے۔ بقول ارون شوری اس سے بیا ٹابت ہوتا ہے کہ قرآن کے مصنف کو ریاضی نہیں آتی تھی۔ آپ سے گزارش ہے کہ وضاحت فرما کیں؟

ڈاكٹر ذاكر طائيك :.....ميرے بھائی نے سوال يہ پوچھا ہے كہ اردن شورى كا دعویٰ ہے كہ'' قرآنِ پاک کی سورۂ نسا كی آیت گیارہ اور بارہ میں بیان كردہ ور ٹا کے حصوں كواگر جمع كيا جائے تو جواب ايك سے زيادہ آتا ہے'' اور يہ كہ'' اس طرح پنۃ چاتا ہے كہ قرآن كے مصنف كورياضى نہيں آتی تقی۔'' (نعوذ باللہ)

جیسا کہ میں نے پہلے بھی اپنی گفتگو کے دوران میں داضح کیا تھا، بات یہ ہے کہ یوں تو سینکڑوں لوگ ہیں جو قر آن میں غلطیاں تلاش کرنے کے دعوے کرتے ہیں لیکن اگر آپ تجزید کریں تو پہتہ چلنا ہے کہ بیتمام دعوے غلط اور جھوٹے ہیں مان میں سے کوئی ایک دعویٰ میمی ایسانہیں جے بابت کیا جاسکے۔ جہاں تک وراثت کا تعلق ہے، قرآنِ مجید میں متعدد مقامات پراس حوالے سے ہات کی گئ ہے۔ مثال کے طور پر درج ذیل آیات میں وراثت کا بیان موجود ہے۔

سورهٔ بقره .....آیت • ۱۸

سورهُ بقره .....آیت ۲۴۴

سورهٔ نسا..... آیت ۱۹

لیکن جہاں تک ان حصوں کی بوری تفصیل کا تعلق ہے تو بیسور و نساء کی آیات ۱۲،۱۱ اور پھر ۲ کا میں بیان کی گئی ہے۔ ارون شوری نے جس بیان کا ذکر کیا ہے وہ سور و نساء کی گیار ھویں اور بار ھویں آیت میں موجود ہے، جہاں فر مایا گیا ہے:

﴿ يُوْصِيْكُمُ اللَّهُ فِي آوُلَادِكُمُ لِلنَّاكِرِ مِقْلُ حَظِّ الْأَنْفَيَيْنِ فَإِنْ كُنَّ نِسَآءً فَوْقَ اثَنَتَيْنِ فَلَهُنَّ ثُلُقًا مَا تَرَكَ وَإِنْ كَانَتْ وَاحِدَةً فَلَهَا النِّصْفُ وَلِاَبَوَيْهِ لِكُلِّ وَاحِدٍ مِّنْهُمَا الشُّدُسُ مِمَّا تَرَكَ إِنْ كَانَ لَهُ وَلَدٌ فَإِنْ لَكُمْ يَكُنُ لَكُ وَلَدٌ وَّوَرِئَةً اَ بَوْهُ فِلُامِّهِ الثُّلُثُ فَإِنْ كَانَ لَهُ إِخُوَةٌ فَلِكُمِّهِ السُّدُسُ مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُّوْصِي بِهَآ ٱوْدَيْنِ ابْآؤُكُمُ وَأَبْنَآ فُكُمْ لاَ تَدْرُونَ آيُّهُمْ ٱقْرَبُ لَكُمْ نَفْعًا فَرِيْضَةً مِّنَ اللهِ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِيْمًا حَكِيْمًا ٥ وَلَكُمْ نِصْفُ مَا تَرَكَ ٱزْوَاجُكُمْ إِنْ لَّمْ يَكُنْ لَّهُنَّ وَلَدٌ فَإِنْ كَانَ لَهُنَّ وَلَدٌ فَلَكُمُ الرَّبُعُ مِمَّا تَرَكْنَ مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُّوْصِيْنَ بِهَآ أَوْدَيْنِ وَلَهُنَّ الزُّبُحُ مِمَّا تَرَكْتُمُ إِنْ لَّمْ يَكُنْ لَّكُمْ وَلَدٌّ فَإِنْ كَانَ لَكُمْ وَلَدٌ فَلَهُنَّ القُّمُنُ مِمَّا تَرَكَّمُتُمْ مِينَ بَعْدِ وَصِيَّةٍ تُوْصُوْنَ بِهَآ أَوْدَيْنِ وَإِنْ كَانَ رَجُلٌ يَّوْرَكُ كَلْلَةً أَوِ امْرَأَةً وَّلَهُ أَخْ أَوْ أُخْتُ فَلِكُلِّ وَاحِدٍ مِّنْهُمَا السُّدُسُ فَانَ كَانُوْا ٱكْثَرَ مِنْ ذَٰلِكَ نَهُمْ شُرَكَآءُ فِي الثُّلُثِ مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُّوْصَى بِهَاۤ أَوْدَيْنِ غَيْرَ مُضَآرِ وَصِيَّةٌ مِّنَ اللَّهِ وَ اللَّهُ عَلِيْمٌ حَلِيْمٌ ٥ ﴾ [النساء: ١١.١]

'' تحصاری اولا د کے بارے میں اللہ صحیب بدایت کرتا ہے کہ: مرد کا حصہ دو عورتوں کے برابر ہے۔ اگر (میت کی وارث) دو سے زاید لڑکیال ہول تو انھیں تر کے کا دو تہائی دیا جائے۔اور اگر ایک جی لڑی وارث ہوتو آ دھا تر کہ اس كا ہے۔ اگرميت صاحب اولا د ہوتو اس كے والدين ميں سے ہراكك كو تر کے کا چھٹا حصہ ملنا جا ہیے۔اوراگر وہ صاحب اولا د نیہ ہواور والدین ہی اس کے وارث ہوں تو مال کو تیسرا حصد دیا جائے اور اگر میت کے بھائی جہن بھی ہوں تو ماں چھے ھے کی حق دار ہوگی۔ (بیسب ھے اس وقت نکالے جا کیں عے ) جب کہ وصیت جومیت نے کی ہو پوری کردی جائے قرض جواس پر ہوادا کردیا جائے۔ اور تم نہیں جانتے کہ تمھارے ماں باب اور تمھاری ادلادیں ے کون بلحا ظِ نفع تم ہے قریب تر ہے۔ یہ حصاللہ نے مقرر کر دیے ہیں اور اللہ یقیناً سب حقیقوں ہے واقف اور ساری مصلحوں کا جاننے والا ہے۔ اورتمهاری بیوبوں نے جو کچھ چھوڑا ہو، اس کا آ دھا حصہ شمیں ملے گا، اگروہ باولاد موں، ورنہ اولا دمونے کی صورت میں ترکہ کا ایک چوتھائی حصة تمارا ہے۔ جب کہ وصیت جو انحوں نے کی ہو پوری کردی جائے اور قرض جو انحول نے چھوڑا ہوادا کردیا جائے اور وہ تمھارے ترکے میں سے چوتھائی کی حق دار ہوں گی ، اگرتم بے اولا د ہو، ورنہ صاحب اولا د ہونے کی صورت میں ان کا حصہ آٹھواں ہوگا۔ بعداس کے کہ جو وصیت تم نے کی ہودہ پوری کردی جائے اور جو قرض تم نے جھوڑ ا ہو وہ ادا کر دیا جائے۔

اوراگر وہ مردیاعورت (جس کی میراث تقتیم طلب ہے) بے اولا دبھی ہواور اس کے ماں باپ بھی زندہ نہ ہوں، گرائی کا ایک بھائی یا ایک بہن موجود ہو تو بھائی اور بہن ہرایک کو چھٹا حصہ لے گا۔ اور بھائی بہن ایک سے زیادہ ہوں تو کل ترکے کے ایک تہائی میں وہ سب شریک ہوں گے جب کہ وصیت جوگ گئی ہو پوری کردی جائے اور قرض جومیت نے چھوڑا ہوا دا کر دیا جائے بشرطیکہ وہ ضرر رسال نہ ہو۔ میرتھم ہے اللہ کی طرف سے اور اللہ دانا بینا اور نرم خوہے۔''

مویا مختران کہا جاسکتا ہے کہ ان آیات میں پہلے اولا دپھر والدین اور پھر دیگر جھے دار بیان کردیے گئے ہیں۔ اسلام وراشت کے بارے میں بڑی تفصیلی اور کمل رہنمائی دیتا ہے۔ ان آیات میں بنیادی اصول بیان کردیے مئے ہیں۔ کمل تفاصیل کے لیے ہمیں حدیث کی طرف رجوع کرنا ہوتا ہے۔ یہ ایسا موضوع ہے کہ جس کی تحقیق میں پوری زندگی صرف کی جاسکتی ہے۔ جب کہ ارون شور کی صرف دوآیات پڑھ کرخود کو قانون وراشت پر رائے دینے کا الی مجھتا ہے۔

اس کی مثال اس مخص کی ہے جوریاضی کی ایک ویجیدہ مساوات حل کرنا جا ہتا ہے لیکن علم ریاضی کے خور پر وہ اصول جے لیکن علم ریاضی کے بنیادی اصول بھی نہیں جانتا۔ مثال کے طور پر وہ اصول جے BODMAS کہا جاتا ہے، یعنی:

BO: Brackets off

D: Division

M: Multiplication

A: Addition

S: Subtraction

یہ تر تیب ونظر انداز کردیا جائے، آپ پہلے تفریق کریں پھر ضرب دیں پھر جمع کردیں تو یقینا آپ کا جواب غلط ہوگا، ای طرح کا معاملہ ارون شوری کا ہے۔

ایک سیدھا سا اصول ہے کہ آپ والدین اورمیاں یا بیوی کا حصہ ادا کرنے کے بعد اولا دمیں تر کتقسیم کریں گے۔اور میمکن ہی نہیں ہے کہ اس طرح حصوں کا کل میزان ایک

سے زیادہ آ جائے۔

## مجھے اُمید ہے کہ آپ کواپے سوال کا جواب ل گیا ہوگا۔

سوال ..... بین ایک نومسلم ہوں۔ بین نے ۱۹۸۰ء بین عیمائیت چھوڑ کر اسلام قبول کیا، بین ایپ والدین کویدیقین کس طرح دلاسکتی ہوں کہ قرآن، انجیل کی نقل نہیں ہے؟

قاکنتو ذاکو فائیک ..... میری بہن نے ایک سوال پیش کیا ہے۔ انھوں نے یہ بھی بتایا ہے کہ وہ پہلے سی تھیں اور پھر انھوں نے اسلام قبول کرلیا۔ بین انھیں مبارک باد دیتا چا ہوں گا اور ایک بارنہیں بلکہ تین بار مبارک باودینا چا ہوں گا۔ میں نے پہلے کہا تھا کہ میں دہریے کومبارک باد دیتا ہوں کہ اس نے پہلے کہا تھا کہ میں دہریے کومبارک باد دیتا ہوں کہ اس نے "لا اللہ" تو کہد دیا ہے۔ بہن کو میں تین دفعہ مبارک باداس لیے دے رہا ہوں کہ اس نے "لا اللہ" کہنے کے بعد" الا اللہ" بھی کہد دیا ہے اور "میرسول اللہ" کہنے کے بعد" الا اللہ" کہنے کے بعد" الا اللہ" کہنے کے اور اللہ کا کہ دیا ہے۔ اور "کہ دیا ہے۔ اور اللہ" کہنے کے بعد" الا اللہ" کہنے کے اور "کا اللہ" کہنے کے بعد" الا اللہ" کہنے کے اور "کہ دیا ہے۔

# لَا إِلَّهُ إِلَّا اللَّهُ مُعَمَّدٌ الرَّسُولُ اللَّهِ \*

'' كوئى معبود نبين سوائے اللہ تعالیٰ كے اور محمدُ اللہ تعالیٰ کے فرستادہ پیفیر ہیں۔''

لہذا میں اپنی بہن کومبارک باد دیتا ہوں اور اب آتا ہوں ان کے سوال کی جانب۔ سوال یہ ہے کہ وہ اپنے والدین کے سامنے یہ بات کس طرح ثابت کریں گی کہ قرآن بائبل کی نقل نہیں ہے۔ یا بائبل سے استفادہ نہیں کرتا۔

جیسا کہ میں نے پہلے آپ کو بتایا کہ ایک تاریخی حقیقت ہی ایس ہے جواس قسم کی کسی بات کا امکان ہی ختم کردیتی ہے۔اور وہ حقیقت رہے ہے کہ پیغیبراسلام حضرت محمصطفیٰ مشتق میں آئی تھے۔ یعنی پڑھے کھے نہیں تھے۔ اُئی تھے۔ یعنی پڑھے لکھے نہیں تھے۔

قرآن کہتاہے:

﴿ اَلَّذِيْنَ يَتَبِعُوْنَ الرَّسُوْلَ النَّبِيِّ الْأُمِّيِّ الْأُمِّيِّ الَّذِي يَجِدُوْنَهُ مَكْتُوبًا عِنْدَهُمُ فِي النَّوْلَةِ وَالْإِنْجِيْلِ ﴿ ﴾ [الاعراف: ٥٥٧]

" (پس آج يرمت ان لوكول كا حصة ہے) جواس پنجبر نبي أي كي پردي

محکم دلائل سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

اختیار کریں جس کا ذکر انھیں اپنے ہاں تورات اور انجیل میں لکھا ہوا ملتا ہے۔'' اور بائبل میں کہا گیا ہے:

'' اور پھر وہ کتاب کسی ناخواندہ کو دیں اور کہیں اس کو پڑھ اور وہ کہے میں تو پڑھنانہیں جانتا۔'' [یسعیاہ۔باب۲۹۔]

قرآن نے کہا کہ اس بات کا ذکر انجیل میں موجود ہے اور اگر آپ انجیل کا مطالعہ کریں تو معلوم ہوگا کہ واقعی موجود ہے۔ وہ منتشر قین جو بید دعویٰ کرتے ہیں کہ پیغیبر اسلام نے انجیل سے استفادہ کیا تھا (نعوذ باللہ)، وہ یہ بات نظر انداز کردیتے ہیں کہ اس وقت تک انجیل کا عربی زبان میں کوئی ترجمہ ہوا ہی نہیں تھا۔

عہد نامہ عتیق کا قدیم ترین عربی ترجمہ بھی پیغیبراسلام کے دوسوسال بعد کا ہے جب کہ عہد نامہ جدید کا عربی ترجمہ تو کہیں ۱۲۱ ء میں جا کر ہوا تھا۔ یعنی ایک ہزار سال بعد۔ بیہ بات میں تسلیم کرتا ہوں کہ دونوں کتابوں میں کہیں کہیں جزوی مماثلتیں موجود ہیں لیکن اس کا سبب استفادہ نہیں ہے بلکہ بات یہ ہے کہ دراصل ایک تیسرا ذریعہ ہے جو دونوں کتابوں کی اصل ہے۔

تمام الہای کتابوں کا بنیادی پیغام یعنی تو حیدتو ایک ہی ہے۔ گویا تمام الہای کتابوں کا پیغام مشترک ہے۔ لیکن معاملہ بیہ ہے کہ سابقہ کتب ساویدایک خاص عرصے کے لیے تھیں۔ حیسا کہ میں نے پہلے بھی عرض کیا کہ وحی کی سابقہ صور تیں کسی خاص مدت یا خاص قوم کے لیے تھیں ۔ لہٰذا وہ اپنی اصل صورت میں ہاتی نہ رہ سکیں ادر ان میں تحریف راہ پاگئی۔ اب ان کتب میں بہت می انسانی تحریفات موجود میں۔ لیکن ان تحریفات کے باوجود چوں کہ ان کی اصل ایک ہی تھی، لہٰذا مشترک نکات کا پایا جانا عین قرینِ قیاس ہے۔

محض ان مشابہتوں کی بنا پر یہ دعویٰ کر دینا بالکل غلط ہوگا کہ قر آ نِ مجید میں انجیل یا ویگر صحائف ہے استفادہ کیا گیا ہے۔ یا یہ کہ حضرت محمد مصطفیٰ مطبی کی آئے بائبل سے نقل کر کے قر آن تحریر کر دیا تھا۔ (نعوذ باللہ من ذالک) اوراس طرح توبیہ کہنا بھی لازم آتا ہے کہ عہد نامہ جدید میں عہد نامئی کی نقل کی گئی ہے۔ کیوں کہ ان دونوں میں بھی بہت ی با تیں مشترک ہیں، للبذا حضرت عیسیٰ نے بھی پرانے عہد نامے سے استفادہ کیا ہوگا۔ (نعوذ باللہ) لیکن بات یہی ہے کہ ان دونوں صحائف کا بھی اصل ماخذ ایک ہی ہے۔

قرض سیجے کوئی فخص نقل کرتا ہے۔ مثال کے طور پر کسی امتحان کے دوران میں کوئی فخص کسی نے نقل کرتا ہے، کیا وہ اپنے جواب میں بھی اس فخص کا ذکر کرے گا جس نے نقل کی جارہی ہے۔ لیکن قرآن مجید میں اللہ سجانۂ وتعالی نے واضح طور پر حضرتِ موئی اور حضرتِ عیسیٰ علیہا السلام کا ذکر فرمایا ہے۔ قرآن ان انبیا کا ذکر مکمل عزت واحترام کے ماتھ کرتا ہے اور تشایم کرتا ہے کہ بیداللہ تعالی کے برگزیدہ پیغیبر تھے۔ اگر قرآن نعوذ باللہ ان کی نقل ہوتی تو بھی ان کا ذکر نہ کیا جاتا۔ لہذا اس سے بھی ثابت ہوجاتا ہے کہ قرآن ان خیل کی نقل نہیں ہے۔

محض تاریخی حقائق سے ہوسکتا ہے کہ کسی شخص کے لیے بیہ فیصلہ کرنا پچی مشکل ہو کہ قرآن اور انجیل میں سے کون می کتاب درست ہے۔لہذا ہم اپنے سائنسی علم سے مدد لیتے ہیں۔

سرسری جائزہ لینے پر قرآن اور بائبل کی بہت ہی با تیں، قصص اور نکات مکسال معلوم ہوتے ہیں لیکن اگر آپ تجزیہ کریں تو فرق آپ کے سامنے آجائے گا۔ مثال کے طور پر انجیل کی کتاب پیدائش میں کہا گیا ہے کہ دنیا چھ دن میں تخلیق کی گئی تھی، لیکن یہال' دن'' ہے۔ دوسری طرف قرآن میں بھی فرمایا گیا ہے کہ کا نئات چھ ایام میں تخلیق کی گئی تھی۔ ایام میں تخلیق کی گئی تھی۔

﴿ إِنَّ رَبَّكُمُ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمُواتِ وَا لَاَرْضَ فِي سِتَّةِ آيًّا مِ ﴿ ﴾

[الاعراف: ٥٥]

'' ورحقیقت تمھارا رب اللہ ہی ہے جس نے آ سانوں اور زمین کو چھ دنوں میں

پيدا کيا۔''

یکی بات سورہ یونس کی تیسری آیت میں اور بعض دیگر مقامات پر بھی کی گئی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے کا کنات کو چھ' ایام' میں پیدا فر مایا۔ عربی لفظ ایام اصل میں' یوم' کی جمع ہے۔
یوم سے مراد' دن' بھی ہوتا ہے اور ایک طویل زمانہ بھی ۔ للبذا جب' چھایام' سے مراد چھ طویل اووار یا زمانے لیے جا کیں تو جدید سائنس بھی اس بیان کوتشلیم کرتی ہے، لیکن جب بائبل یہ دعویٰ کرتی ہے کہ کا کنات ۲۳ گھنے والے چھ دنوں میں بی تھی تو کوئی بھی سائنسدان اس بیان کوتشلیم کرتے ہے تیار نہیں ہوتا۔

ای طرح بائبل کہتی ہے کہ دن اور رات پہلے دن بنادیے گئے تھے جب کہ سورج کی تخلیق چو تھے دن ہوئی تھی۔ بھلا یہ کس طرح ممکن ہے کہ نتیجہ پہلے برآ مد ہوا ور سبب بعد میں تخلیق کیا جائے۔ روشنی کا ذریعہ ہی سورج ہے۔ بغیر سورج کے دن اور رات کا تصور ہی نہیں کیا جاسکتا۔ لیکن بائبل کتاب پیدایش کی ابتدائی آیات میں یہی بتاتی ہے کہ روشنی ، سورج کے تخلیق ہوگئے تھی۔ اور یقطعی غیر منطقی بات ہے۔

یہ بھی ایک غیر سائنسی اور غیر منطقی بیان ہے کہ دن اور رات تو پہلے تخلیق ہوجا کمیں اور زمین بعد میں وجود میں آئے۔ حالانکہ دن اور رات تو دراصل زمین ہی کی حرکت کا متیجہ ہیں ۔لیکن بائبل یہی کہتی ہے۔

دوسری طرف قرآن بھی روثنی اور سورج کی تخلیق کا ذکر کرتا ہے لیکن قرآن سے غیر سائنسی بلکہ غیر ممکن تر تیب پیش نہیں کرتا۔ آپ کیا سجھتے ہیں؟ کیا آپ سے خیال کر سکتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے بائبل سے سے با تیں لیں لیکن ان کی اصلاح کردی؟ الیانہیں ہوسکتا کیوں کہ آج سے چودہ سوسال پہلے سے با تیں کسی کے علم میں ہی نہیں تھیں۔

بائبل میں بتایا گیا ہے:

'' خدانے کہا کہ آسان کے نیچ کا پانی ایک جگہ جمع ہو کر خشکی نظر آئے اور ایسا ہی ہوا۔ اور خدانے خشکی کوزمین کہا اور جو پانی جمع ہو گیا تھا اس کو سمندر اور خدا نے دیکھا کہ اچھاہے۔ ....سوتیسرا دن ہوا۔

..... سوخدا نے دو بڑے نیر بنائے اور ایک نیر اکبر کددن پر تھم کرے اور ایک نیر اکبر کددن پر تھم کرے اور ایک نیر اصغر کدرات پر تھم کرے اور اس نے ستاروں کو بھی بنایا ....سو چوتھا دن ہوا۔'' ۔۔۔ آپیدالیش ا: ۲۰۔ آ

لیکن آج جدید سائنس ہمیں بتاتی ہے کہ چاند اور زمین دراصل ایک ہی بڑے ستارے کے جھے ہیں۔ دوسر مے لفظوں میں یہ کسی طرح ممکن نہیں ہے کہ زمین سورج سے پہلے وجود میں آجائے۔لیکن مندرجہ بالا اقتباسات میں آپ دکھ سکتے ہیں کہ بائبل یہی بتارہی ہے کہ زمین تیسر سے دن تخلیق ہوئی جب کہ سورج چوشے دن وجود میں آیا۔

بائبل ميجهي كهتى ہے كەتمام نباتات تيسرے دن وجوديس آئيں:

'' اور خدانے کہا کہ زین گھاس اور بیج دار بوٹیوں کو اور پھل دار درختوں کو جو اپنی اپی <sup>جن</sup>ں کے موافق پھلیں اور جو زمین پر اپنے آپ بی بیج رکھیں اُگائے اور ایسا ہی ہوا۔'' [پیدایش!:۱۲-۱۱]

جب سورج چوتھے دن وجود میں آیا۔ سورج کی روشیٰ کے بغیر نباتات کی افزائش ممکن ہی نہیں ہے۔ اسی طرح سورج اور چاند کے بارے میں بتایا گیا کہ ایک نیراصغرہے اور ایک نیر اکبر۔ ایک بڑی روشن ہے ایک چھوٹی روشن ۔ یعنی بائبل چاند کوبھی ایک از خود روشن جسم قرار دیتی ہے۔

جب کہ قر آن کا بیان میں نے پہلے آپ کے سامنے پیش کیا۔سورۂ فرقان کی آیت کے پیش نظریۃ چلتا ہے کہ جاند کی روثنی مستعار ہے۔

تو پھر بیرس طرح ممکن ہے کہ ہمارے پیفیبر نے بائبل سے بیہ باتیں نقل کیس (نعوذ باللہ) لیکن بائبل کی تمام سائنسی غلطیاں درست کردیں۔ بیرسی بھی طرح ممکن نہیں ہے۔ اگر آپ اُن تقص اور واقعات کا جائزہ لیس جو بائبل اور قر آن میں مشترک ہیں تو ان کے درمیان بھی آپ کوفرق نظر آجا تا ہے۔ مثال کے طور پر بائبل ہمیں حضرت آ دم عَالِيٰ اللہ کے بارے میں بتاتی ہے کہ زمین پر پہلے انسان حضرت آدم مَلَاِللاً تھے۔لیکن بائبل ان کی زمین پر آئم کے بارے میں برآئم کا دفت بھی معین کردیتی ہے جو کہ تقریباً ۵۸۰ سال قبل بنآ ہے۔ جب کہ آج سائنس آٹارِ قدیمہ کی مدد سے بیٹا بت کر چکی ہے کہ زمین پر انسان اس سے ہزار ہا سال پہلے بھی موجود تھا۔

ای طرح بائبل حضرت نوح مَالِنلا کے بارے میں بھی تفصیل سے بتاتی ہے۔ اور طوفان نوح مَالِنلا کا بھی ذکر کرتی ہے۔ بائبل کا کہنا ہے کہ بیطوفان عالم گیرتھا، یعنی پوری زمین پرآیا تھا۔ اور روئے زمین پرموجود تمام حیات اس طوفان کے نتیج میں فنا ہوگئ تھی۔ سوائے ان کے جو حضرت نوح مَالِنلا کی کشتی میں موجود تھے۔ بائبل اس طوفان کا وقت انداز آ ایک سویں یا بائیسویں صدی قبل سے کا بتاتی ہے۔ آج ماہرین آٹارقد پر ہمیں بتاتے ہیں کہ مصر کا گیارھواں حکران خاندان اور بابل میں تیسرا حکران خاندان اس وقت حکومت کر رہے تھے۔ لیکن ان علاقوں میں اس طوفان کے کی قتم کے اثر ات کا سرائ نہیں ملتا۔

قرآن بھی طوفانِ نوٹ کا ذکر کرتا ہے۔ کین ایک تو قرآن اس طوفان کا وقت معین نہیں کرتا اور دوسرے قرآنی بیان کے مطابق بیا یک مقامی طوفان تھا۔ قرآن اس طوفان کے عالم گیر ہونے کا کوئی دعوی نہیں کرتا۔ قرآن کے مطابق بیسیلا ب صرف قوم نوٹ کے لیے آیا تھا۔ اور یہ ایک ایسا بیان ہے جس پرآج کے سائنسدان بھی کوئی اعتراض نہیں کر گئے۔

مندرجہ بالا حقائق کی روشی میں آپ خود یہ فیصلہ کر سکتے ہیں کہ قرآن مجید میں بائبل سے استفاد و موجود ہے یانہیں؟

سوال: پہلی بات تو میں بیر تا چاہوں گا کہ تمام ہندوگر ورجینش کو ہھگوان نہیں سوال: پہلی بات تو میں بیر تا چاہوں گا کہ تمام ہندوگر ورجینش کو ہھگوان نہیں سمجھتے۔ دوسرے میں ڈاکٹر صاحب سے بوچھنا چاہوں گا کہ قرآن ہمیں بتاتا ہے کہ ہر قوم کی طرف ہدایت بھیجی گئی تھی۔ تو کیا آپ بیتسلیم کرتے میں کہ وید مقدس بھی الہا می کتابیں ہیں؟

قاکٹو فاکیو فائیک :..... بھائی نے سوال پوچھنے سے پہلے ایک بات یہ کی کہ تمام ہندوگر ورجنیش کی کہ تمام ہندوگر ورجنیش کی کہ تمام ہندوگر ورجنیش کو بھوان مانتے ہیں، میری تمام گفتگو ریکارڈ ہورتی ہے۔ آپ ای گفتگو کی ویڈ بو ریکارڈ گارڈ گل ویکھ سے ہیں البندا یہاں تو یقینا آپ کو غلط بھی ہوئی ہے۔ میں نے کہا تھا کہ'' بعض ہندوگر ورجنیش کو بھوان بھے ہیں۔ میں نے تمام ہندوؤں کے بارے میں بیدووئ ہرگز نہیں کیا تھا۔ میں ہندووں کے عقائد کے بارے میں اچھی طرح جانا ہوں۔ میں ان متون کا مطالعہ بھی کر چکا ہوں۔

'' ہم نے تم کوحق کے ساتھ بھیجا ہے بشارت دینے والا اور ڈرانے والا بنا کر۔ اور کوئی امت الی نہیں گزری جس میں ڈرانے والا نہ بھیجا گیا ہو۔''

﴿ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ٥ ﴾ [الرعد: ٧] " (اور برقوم ك ليے ايك رہما ہے۔"

آپ کا سوال یہ ہے کہ کیا ان آیات کی روشیٰ میں، میں ویدوں پریا ویدوں کے الہای ہونے پریفین رکھتا ہوں؟ کیا میں ویگر پیغیروں پریفین رکھتا ہوں؟ بات یہ ہے کہ قرآن ۲۵ انبیائے کرام کا ذکر نام لے کرکرتا ہے۔ حضرت آدم، حضرت ابراہیم، حضرت اساعیل، حضرت محمد میشی اسلام اور حضرت محمد میشی آئی سمیت ۲۵ انبیائے کرام کے اسائے گرای قرآن میں موجود ہیں لیکن احادیث سے معلوم ہوتا ہے کہ انبیائے

کرام کی کل تعداد ایک لا کھ چوہیں ہزار سے زیادہ تھی۔ان میں سے ۲۵ کے نام ہمیں معلوم ہیں۔ دیگر کے بارے میں امکان ہی ظاہر کیا جاسکتا ہے۔ یعنی کٹی مختص کے بارے میں یہی کہا جاسکتا ہے کہ شایدوہ نبی تھے،شاید نہیں تھے۔ہم یقین سے نہیں کہہ سکتے۔

تو کیا میں ویدوں کے الہامی ہونے پریفین رکھتا ہوں؟ پہلے ہمیں سے دیکھنا ہوگا کہ کیا ویدوں کی تعلیمات اور قرآنی تعلیمات میں کوئی مطابقت پائی جاتی ہے؟ جی ہاں! ایسی مطابقت موجود ہے۔

مثال کے طور پر ویدوں میں خدا کا ذکر موجود ہے۔ پجر وید کے تیسرے باب کی آیت نمبر ۳۲ میں کہا گیا ہے:

'' تم خدا كا كوئى تصور قائم نہيں كر <u>سكت</u>ے ۔''

يجرويد، باب٣٣، آيت مي تحريب:

'' خداجهم اورشکل سے پاک ہے۔''

یجروید کے باب نمبر ، ہم، آیت نمبر ۸ میں بھی یمی کہا گیا ہے:

'' خدا نہ جسم رکھتا ہے اور نہ صورت۔''

آ کے چل کر یہ بھی کہا گیا ہے کہ:

'' خداایک ہی ہے، دوسرا کوئی خدانہیں ہے، ہرگزنہیں۔''

اسى طرح رگ ويد، جلد ٨، باب١، آيت ايس كها كيا:

" تمام تعریفیں صرف اس کے لیے ہیں۔"

رگ وید، جلد ۲، باب ۴۵، آیت ۱۱ میں کہا گیا:

" صرف ایک ہی خداہے، اس کی عبادت کرو۔"

ہمیں ویدوں کے اس طرح کے بیانات قبول کرنے میں ہرگز تامل نہیں ہوگا۔ یہ بیانات الہامی بھی ہو کتے ہیں۔ ہمارے لیے صحیح اور غلط معلوم کرنے کا ایک ہی معیار ہے اور وہ معیار قرآنِ مجید ہے۔ کیوں کہ قرآن ہی اللہ تعالیٰ کی جانب سے آخری اور حتی ہدایت کا ذریعہ ہے۔ لہذا ہم مسلمانوں کو فہ کورہ بالا بیانات کو تسلیم کرنے یعنی منجانب اللہ تسلیم کرنے پر
کوئی اعتراض نہ ہوگا لیکن کچھ دوسری باتیں بھی ہیں۔ جبیہا کہ میں پہلے بھی عرض کر چکا
ہوں ، ان کتابوں میں تحریف و تدلیس ہوتی رہی ہے۔ لہذا ان کتابوں کا ایک حصہ ایسا بھی
ہے جو کہ انسانی ہے ، جو تحریف کے نتیجہ میں ان کا حصہ بنا ہے۔ اور اس حصے کو منزل من اللہ
تسلیم کرنا ہمارے لیے ممکن نہیں ہے۔ غیر سائنسی اور غیر منطقی بیانات جس طرح بائبل میں
موجود ہیں اسی طرح ویدوں میں بھی موجود ہیں۔ اس وقت میں ان کے حوالے سے بحث
نہیں کرنا جا ہتا۔

سوبات یہ ہے کہ ہمیں بیدامکان تعلیم کرنے پرتو کوئی اعتراض نہیں کہ اپنی اصل صورت میں بیہ کتابیں الہای ہو علی ہیں۔ انجیل کے بارے میں ہم یقین سے کہہ سکتے ہیں کہ اپنی اصل صورت میں بیدوجی خدادندی تھی۔ کیوں کہ قرآن ہمیں بتا تا ہے کہ بیدوہ وتی ہے جو حضرت عیسیٰ مسے مَالِیلًا پرنازل ہوئی تھی۔

ای طرح پینمبروں کا معاملہ ہے۔ یقینا بہت سے پینمبرمبعوث ہوئے ہیں۔اور جہاں تک رام اور کرش وغیرہ جیسی شخصیات کے بارے میں پوچھا جاتا ہے کہ کیا وہ بھی نبی تھے؟ تو ہمارا جواب ہوگا کہ'' وہ نبی ہوبھی سکتے ہیں اور نہیں بھی'' تینی ہم یقین کے ساتھ کچھنہیں کہہ سکتے ۔ مجھے ان لوگوں سے بالک انفاق نہیں ہے جو کہتے ہیں کہ رام مَالِيلا یا کرش مَالِيلا ۔ بیغلط ہے۔

میں یہی کہتا ہوں کہ ان کا نبی ہوناممکن ضرور ہے کیکن فرض سیجے کہ رام واقعی اللہ کے بیجے ہوئے پینیم سے۔ اور فرض کیجے کہ وید واقعی الہا ی کتا بین تھیں۔ پھر بھی کوئی فرق نہیں پڑتا۔ کیوں کہ ظاہر ہے کہ بیدا یک خاص زمانے کے لیے تھے۔ اور اسی زمانے تک محدود شھے۔ ان کا پیغام صرف ایک خاص زمانے کے لوگوں کے لیے ہی تھا۔ ہمیشہ ہمیشہ کے لیے نہیں تھا۔ قرآن ہی اللہ تعالیٰ کا آخری اور حتی پیغام ہے جو ہمیشہ ہمیشہ کے لیے ہے، ہر زمانے اور ہرقوم کے لیے ہے۔

#### 24

انجیل اور وید وغیرہ کا معاملہ یہ ہے کہ اگر اپنی اصل صورت میں یہ منزل من اللہ تھے تو اپنے زمانے ہی ہے اور حضرت محمد ملطے کہا گئے اللہ استے تو اپنے زمانے ہی کے لیے تھے۔ آج کے لیے نہیں۔ قرآن آخری پنج بر ہیں۔ لہذا آج ہمیں ہدایت کے لیے قرآن اور صاحب قرآن ہی کی پیروی کرنا پڑے گی۔
کی پیروی کرنا پڑے گی۔

#### سوال: .... ميراسوال يه يك كه خدا كوكس في بيدا كيا؟

قاکش ذاکر فائیک :..... میری بہن نے سوال پوچھا ہے کہ خدا کوس نے پیدا کیا ہے؟ بیدا ایسا سوال ہے جو بالعموم ملاحدہ کی جانب سے پوچھا جاتا ہے۔ وہر بے اور عقل لیند عموماً بیسوال پوچھا کرتے ہیں۔ اس سے جھے ایک واقعہ یاد آیا۔ ایک دفعہ میر ساکھ قریبی دوست کا جمبئ کے ایک عقلیت پرست گردپ کے ساتھ مباحثہ ہوگیا۔ اس نے انھیں وجودِ باری تعالیٰ کے بارے میں قائل کرنے کے لیے ان سے سوالات کرتا شروع کے۔ اس نے ان سے بوالات کرتا شروع کے۔ اس نے ان سے پوچھا کہ کپڑا کہاں سے آیا ہے؟ کتاب کہاں سے آئی ہے؟ قلم کہاں سے آیا ہے؟ ہرچیز کے بارے میں بیٹا بت کرنے کے بعد کہ اس کا کوئی نہ کوئی خالق موجود ہے، اس نے ان سے کپوچھا کہ بتاؤ سورج کہاں سے آیا ہے؟ چا تدکوس نے بنایا ہوجود ہے۔ یہ کوئی ایک خفی بھی ہوسکتا ہے۔ ابندا اب میر سے ان سوالوں کا کوئی ایک خفی بھی ہوسکتا ہے۔ ابندا اب میر سے ان سوالوں کا جواب دد کہ سورج ادر جا ندکا فائی کون ہے؟

ان عقلیت پندوں نے کچھ تو قف کے بعد کہا کہ ہم یہ مان لیتے ہیں کہ ہر چیز کا کوئی خالق موجود ہے، لیکن ہماری شرط یہ ہے کہ آپ اپنا بیان تبدیل نہیں کریں گے یعنی اس بیان پر قائم میں گے کہ ہر چیز کا کوئی خالت بھی ہوتا ہے۔ اپنا اس بیان سے پھریں گے نہیں۔ میرا وہ دوست بہت خوش ہوا۔ اس کا خیال تھا کہ وہ کا میاب ہو چکا ہے۔ لہذا اس نے اپنا سوالات کا سلسلہ دوبارہ شروع کیا۔ سورج کوئس نے بنایا ہے؟ چاند کوئس نے بنایا ہے؟ مجھے میری ماں نے جنم دیا، انھیں اُن کی والدہ نے جنم دیا لیکن سوال یہ ہے کہ پہلا

خالق كون تھا؟

پہلا خالق اللہ تعالی ہے۔اس نے ہر چیز کو تخلیق کیا ہے۔میرے دوست کا خیال تھا کہ وہ اس مہاجۂ میں غالب آچکا ہے۔

لیکن پھر دہریے نے ایک سوال کیا۔اس نے کہا کہ ہم اللہ تعالی پر ایمان کے آتے میں لیکن شرط وہی ہے کہ آپ اپنی ولیل سے پھریں گے نہیں۔ اپنا بیان تبدیل نہیں کریں گے اور سوال یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کوکس نے پیدا کیا ہے؟

میرے دوست کوشدید ذہنی دھچکا بہنچا۔اس کے پاس اس سوال کا کوئی جواب نہیں تھا۔ وہ ساری رات سونہیں سکا۔ا گلے دن وہ میرے پاس آیا اور اس نے بیہ پورا واقعہ مجھے سایا۔ اس کی بات س کر مجھے اندازہ ہوا کہ وہ وجود باری تعالیٰ کے اثبات کے لیے وہی دلائل استعال کررہاتھا جو پہلے بھی بعض فلاسفہ استعال کر پچے ہیں۔اور یہ فلاسفہ منطق کا ایک اہم اصول نظر انداز کرویتے ہیں اوراپنی بات کا خود تجزیہیں کرتے۔

اگر آپ میری گفتگو کا تجزیه کریں تو آپ دیکھیں گے کہ میں نے کہیں بھی یہ دلیل استعال نہیں کی کہ ہر چیز کا کوئی خالق ضرور ہوتا ہے۔ کیوں کہ اگر میں ایسا کہتا تو میں خود ہی مچنس جاتا۔ اس لیے میں نے بیدلیل پیش نہیں کی۔

میں نے تو خود دہریے سے بیسوال کیا تھا کہ کسی بھی چیز کے بارے میں معلو مات کس کے پاس ہوں گی؟ اور اس کا جواب تھا کہ اس شے کے خالق کے پاس،موجد کے پاس، بیہ جواب میں نے نہیں بلکہ ایک دہریے نے دیا تھا۔

فرض سيجيي بيسوال مجھے کيا جاتا کہ:

'' ذاکر بھائی، وہ پہلافخص کون ہوگا جو کسی بھی نامعلوم مشین کے بارے میں ہمیں کمل معلومات فراہم کر سکے؟''

میرا جواب سے ہوگا کہ کوئی بھی شے جو بنائی گئی ہے، جو ایک ابتدا رکھتی ہے اس کے بارے میں،اس کے افعال کے بارے میں معلومات فراہم کرنے والا پہلافخض اس کا موجد یا خالت ہی ہوگا۔ میں یہاں اپنی منطق استعال کررہا ہوں کیوں کہ میں پھنستانہیں جا ہتا۔

چناں چہ جب میں یہ جواب دیتا ہوں کہ ہراس چیز کے بارے میں، جوایک ابتدا رکھتی ہے، جوکسی وقت تخلیق ہوتی ہے، اس کے بارے میں علم رکھنے والی پہلی شخصیت اس کے خالق کی ہوگی تو اس دلیل کو استعمال کرتے ہوئے میہ بھی ثابت کیا جاسکتا ہے کہ قرآن منزل من اللہ ہے۔

سائنس ہمیں بتاتی ہے کہ اس کا ئنات کی ایک ابتدا ہے۔ یہ کی وقت عدم سے وجود میں آئی تھی۔ اس طبرح سورج کا بھی ایک آغاز ہے۔ چاند کا بھی ایک آغاز ہے۔ لہذا یہاں بھی سوال پیدا ہوتا ہے کہ ان کی نوعیت وافعال کے بارے میں ہمیں علم کون فراہم کرسکتا ہے اور جواب ہوگا''کا ئنات کا خالق اللہ سجائہ وتعالی۔''

آپ نے سوال بوچھا ہے کہ اللہ تعالیٰ کوکس نے پیدا کیا؟ بیدا بی سوال ہے جیسے کوئی آپ سے بیسوال کرے:

''میرے بھائی ٹام نے ایک بچے کوجنم دیا ہے، بتا کمیں بےلڑ کا ہے یالڑ کی؟ میں ایک ڈاکٹر ہوں اور جانتا ہوں کہ ایک مرد بچے کوجنم نہیں دےسکتا للبذا بچے کی جنس کے بارے میں سوال لا لیعنی ہے۔

اس طرح الله تعالی کے بارے میں بیسوال بوچھنا ہی غلط ہے کہ الله تعالی کوس نے بنایا ہے۔ بیسوال ہی لا یعنی ہے۔ خدا ہونے کا مطلب ہی بیہ ہے کہ اسے کی نے پیدائیس کیا۔ وہ ہمیشہ سے ہے۔

اميد ہے آپ کواپنے سوال کا جواب مل چکا ہوگا۔

سوال: بعض متشرقین به دعویٰ کرتے ہیں بلکہ بیالزام لگاتے ہیں کہ دراصل نی کریم ﷺ نے عربوں کی معاشرتی اصلاح کے لیے قرآن تحریر کیا تھا اور اسے الہامی اس لیے قرار دیا تا کہ اس کی قبولیت میں اضافہ ہو سکے۔ آپ کا کیا خیال ہے؟ قاکتر ذاکر خافیک : میں میرے بھائی نے ایک سوال پیش کیا ہے اور ان کی اس بات سے میں بھی اتفاق کرتا ہوں کہ بعض مستشرقین واقعی سے کہتے ہیں کہ ہمارے محبوب پیمبر حضرت محمد مصطفٰ ﷺ نے غلط بیانی کی تھی۔ (نعوذ باللہ) اور بید کہ قر آن کو کلامِ الٰہی قرار دینے سے ان کا مقصد یہ تھا کہ عربوں کی اصلاح کی جاسکے۔

پہلی بات تو یہ ہے کہ نبی کریم طفی اور قرآنِ مجید کا مقصد صرف عربوں کی اصلاح نہیں تھا بلکہ پوری انسانیت کی اصلاح تھا۔ ان کا پیغا محض عربوں سے لیے نہیں بلکہ پوری بنی نوع انسان کے لیے تھا۔

لیکن اگریہ بات تسلیم کربھی لی جائے تو اصل سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ اگر رسول اللہ سلی اللہ علیہ وسلم عربوں کی اخلاقی طور پر اصلاح کرتا چاہتے تھے تو وہ اس کے لیے غیر اخلاقی ذرائع کیوں کر استعال کرسکتے تھے۔ ایک اخلاقی معاشرے کی تھکیل غیر اخلاقی طریقوں سے کس طرح کی جاسکتی ہے۔

آ پ خود تصور کیجی۔ اگر آپ معاشرے کی اخلاقی اصلاح کرنا جاہتے ہوں تو کیا آپ اپنے کام کا آغاز دروغ گوئی ہے کریں گے؟

دروغ گوئی اور غلط بیانی سے کام صرف وہی لوگ لیتے ہیں جو درحقیقت اپنا فائدہ چاہتے ہیں۔ جو غلط لوگ ہوتے ہیں۔ ایسے لوگ زبانی طور پر لاکھ کہتے رہیں کہ وہ دنیا کی اصلاح کرنا چاہتے لیکن درحقیقت وہ مال و دولت کی خواہش رکھتے ہیں۔ اور پیغیر اسلام صلی اللہ علیہ وسلم کے بارے میں یہ میں پہلے ہی ٹابت کر چکا ہوں کہ آخیں مال و دولت دنیا کا کوئی لالج نہیں تھا۔ سواگر آپ کا مقصد سے ائی ہے تو اس مقصد کے حصول کے لیے ذرائع بھی سے ائی پر بنی ہی ہونے جا ہیں۔

﴿ وَمَنُ أَظُلَمُ مِمَّنِ افْتَرَاى عَلَى اللهِ كَنِبًا أَوْ قَالَ أُوْجِى إِلَى وَلَمْ يُوْجَ إِلَيْ وَلَمْ يُوْجَ إِلَيْهِ اللهُ عَلَى اللهِ كَنِبًا أَوْ قَالَ أُوْجِى إِلَى وَلَمْ يُوْجَ إِلَيْهِ شَيْءٌ وَمَنْ قَالَ سَأُنْزِلُ مِثْلَ مَا أَنْزَلَ اللهُ ﴿ ﴾ [الانعام: ٩٣] ''اوراس خض سے بڑا ظالم اوركون ہوگا جواللہ پرچھوٹا بہتان گھڑے، یا بجواللہ کی مجھ پروی آئی ہے درآں حالے كداس پركوئى وى نازل ندكى گئى ہو، یا جواللہ ك

نازل کردہ چیز کے مقابلے میں کہے کہ میں بھی ایسی چیز نازل کر کے وکھادوں گا۔''

اگر نبی کریم منطق مین (نعوذ باللہ) غلط بیانی کررہے ہوتے تو یقیناً وہ خودا پی کتاب میں ایسا کرنے والے کو برا بھلانہ کہتے۔کوئی بھی ایسا نہ کرے گا کیوں کہ اگر آگے چل کر کوئی جھوٹ سامنے آجائے تو اس کا مطلب یہ ہوگا کہ وہ خودکو ہی برا بھلا کہہ رہا تھا۔

اس طرح آ کے چل کرقرآن مجیدیں پھرارشاد ہوتا ہے:

﴿ تَنْزِيْلٌ مِّنْ رَّبِّ الْعَلَمِيْنَ ٥ وَلَوْ تَقَوَّلَ عَلَيْنَا بَعْضَ الْآقَاوِيْلِ ٥ لَا خَنْنَا مِنْهُ الْوَتِيْنَ ٥ فَمَا مِنْكُمْ مِّنْ لَلَّاعَنْنَا مِنْهُ الْوَتِيْنَ ٥ فَمَا مِنْكُمْ مِّنْ الْحَدْنَا مِنْهُ الْوَتِيْنَ ٥ فَمَا مِنْكُمْ مِّنْ الْحَدْنَة: ٤٧-٤١]

'' بیرب العالمین کی طرف سے نازل ہوا ہے اور اگر اس (نبی) نے خود گھڑ کر کوئی بات ہماری طرف منسوب کی ہوتی تو ہم اس کا دایاں ہاتھ بکڑ لیتے اور اس کی رگ گردن کاٹ ڈالتے۔ پھرتم میں سے کوئی (ہمیں) اس کام سے رو کئے والا نہ ہونا۔''

اگر نبی کریم ﷺ نے بھی کوئی غلط بیانی کی ہوتی (نعوذ باللہ) تو وہ بھی یہ باتیں اپنی کتاب میں درج نہ کرتے۔اگر وہ ایسا کرتے تو زندگی کے کسی نہ کسی مرحلے پر یہ غلط بیانی لاز ما کیڑی جاتی اوراس وقت ان آیات کا کیا مطلب ہوتا؟

اس قتم کی بات قرآنِ مجید کی درج ذیل آیات میں بھی کی گئی ہے:

﴿ اَمۡ يَقُوۡلُوۡنَ افۡتَرَاى عَلَى اللّٰهِ كَذِبًّا فَاِنۡ يَّشَا ِ اللّٰهُ يَخْتِمُ عَلَى قَلْبِكَ وَيَمۡهُ اللّٰهُ الْبَاطِلَ وَيُحِقُّ الْحَقَّ بِكَلِمَاتِهِ اِنَّهُ عَلِيْمٌ بِذَاتِ الصَّدُوْرِ ٥ ﴾ [الشورى: ٢٤]

" کیا یہ لوگ کہتے ہیں کہ اس محف نے اللہ پر جھوٹا بہتان گھڑلیا ہے؟ اگر اللہ چاہے تو تمھارے ول پر مہر کردے۔ وہ باطل کو مٹادیتا ہے اور حق کو دینے فر انوں سے فق كردكھا تا ہے۔ وہ سينوں من چھي ہوئے راز جانا ہے۔' ﴿ إِنَّمَا يَفْتَرِى الْكَذِبَ الَّذِيْنَ لَا يُؤْمِنُونَ بِأَيْتِ اللهِ وَأُولِيْكَ هُمُ اللهِ وَالْوَلَيْكَ هُمُ الْكَذِبُونَ وَ ﴾ [النحل: ١٠٠]

" ( حَجُونَى با قِين نَيُ نَهِين گُفِرْ مَا بلكه ) جَمُوث وه لوگ گفر رہے ہیں جواللہ كى آيات كونين مانتے ، وہى حقیقت میں جموٹے ہیں۔"

ای طرح قرآنِ مجید میں متعدد مقامات ایسے ہیں جہاں خود پنجبر مِشْنَقَیْقِ کی بات کی اصلاح فرمائی گئی ہے۔ اگر قرآن (نعوذ باللہ) خود رسول الله ﷺ کی تصنیف ہوتی جیسا کے بعض متبشر قین کہتے ہیں تو وہ خودان باتوں کا ذکر کیوں کرتے؟

اس کی ایک واضح مثال سور و عبس میں ملتی ہے:

﴿ عَبَسَ وَتَوَلِّى ٥ أَنْ جَاءَ \$ الْاَعْمٰى ٥ وَمَا يُدُرِيْكَ لَعَلَّهُ يَزَّكِى ٥ الْ عَبَسَ وَتَوَلِّى ٥ أَنْ جَاءَ \$ الْاَعْمٰى ٥ وَمَا يُدُرِيْكَ لَعَلَّهُ يَزَّكَى ٥ اَوْ يَنْ مَنِ السَّعْفٰى ٥ فَانْتَ لَهُ تَصَدّٰى ٥ وَمَا عَلَيْكَ اَلَّا يَزَّكِى ٥ وَا مَّا مَنْ جَاءَ كَ يَسْعٰى ٥ وَهُو يَخْشَى ٥ وَمَا عَلَيْكَ اللَّا يَزَلِّكِى ٥ وَا مَّا مَنْ جَاءَ كَ يَسْعٰى ٥ وَهُو يَخْشَى ٥ وَمَا عَلَيْكَ اللَّهِ يَزَلِّكِى ٥ وَا مَّا مَنْ جَاءَ كَ يَسْعٰى ٥ وَهُو يَخْشَى ٥ فَانْتَ عَنْهُ تَلَهٰى ٥ ﴾ [عبس: ١٠١]

" ترش رو ہوا اور بے رُخی برتی اس بات پر کہ وہ اندھا اس کے پاس آگیا۔
مصی کیا خبر، شاید وہ سدھر جائے یا نصیحت پر دھیان دے اور نصیحت کرنا اس
کے لیے نافع ہو؟ جو شخص بے پروائی برتنا ہے اس کی طرف تو تم توجہ کرتے ہو۔
عالاں کہ اگر وہ نہ سدھرے تو تم پر اس کی کیا ذمہ داری ہے؟ اور جوخود تمھارے
پاس دوڑ ا آتا ہے اور ڈرر ہا ہوتا ہے، اس سے تم بے رُخی برتے ہو۔"

یہ سورۃ اس وقت نازل ہوئی تھی جب رسول اللہ طشے آئے ہے گھار کے سرداروں سے
بات کررہے تھے اور اس دوران ایک نا بینا صحابی جن کا نام عبداللہ ابن مکتوم تھا، وہ اس گفتگو

کے دوران الجھن پیدا کر رہے تھے۔ نبی کریم مشے آئے کا کفار کے سرداروں سے اہم بات
چیت فر ماہ ہے تھے۔ نا بینا صحابی کو اس دوران میں بات ٹو کئی نہیں جا ہے تھی۔ لہذا نبی کریم کا

نے انھیں سرزنش فرمائی۔ ان کی جگہ کوئی بھی ہوتا، کیسا ہی شخص ہوتا، یہ بات الی نہیں تھی جس پر اعتراض کیا جاسکتا۔ لیکن یہاں معاملہ رسول الله مشتقیق کا تھا۔ آپ کا کردار اس قدر بلندتھا، اس قدر بھی تھا، آپ نفر یب اور بسہارالوگوں کے اس قدر ہم درو تھے کہ اس بات پر بھی الله تعالی نے یہ آیات نازل فرما ئیں۔ اور آپ جب بھی اس صحابی سے تو اس بات پر بھی الله تعالی نے آپ کی اصلاح فرمائی۔ اس بات پر ان کا شکریدادا کرتے کہ ان کی وجہ سے اللہ تعالی نے آپ کی اصلاح فرمائی۔ اس فتم کی متعدد مثالیں قرآن جمید میں موجود ہیں۔ مثال کے طور پر سور ہ تحریم، سور میں اور سور ہ انفال۔

اگررسول الله مطاعظ نے عربوں کی اصلاح کے لیے قرآن خود تحریر کیا ہوتا تو صاف فاہر ہے کہ بیمقامات قرآن میں موجود نہ ہوتے۔

مجھے اُمید ہے کہ آپ کواپے سوال کا جواب مل گیا ہوگا۔

سوال: .....آپ نے اپنی گفتگو کے دوران میں ایسے بہت سے سائنسی حقائق کا ذکر کیا جو کہ قرآن مجید میں علم کیا جو کہ قرآن مجید میں علم ریاضی سے متعلق بھی حقائق موجوو ہیں؟

قاکتو فاکی خادی ہے۔ ہین نے سوال کیا ہے کہ میں نے ایسے بہت سے سائنسی حقائق کے بارے میں بات کی ہے جن کا ذکر قرآ نِ مجید میں موجود ہے۔ تو کیا ایسے ریاضیاتی حقائق بھی ہیں؟ کیا قرآ نِ مجید میں ریاضی کے حوالے سے بھی بات کی گئی ہے؟

بی ہاں، قرآ ن نے الی بہت ی با تیں ہمارے سامنے پیش کی ہیں جن کا تعلق ریاضی سے ہے۔ سب سے پہلے تو ہم ارسطو کے پیش کردہ اس اصول کے بارے میں بات کرتے ہیں کہ ہر بیان یا تو درست ہوگا یا غلط ۔ لینی ہر بیان درست بھی ہوسکتا ہے اور غلط بھی ۔ صدیاں گزرگئیں اور ہرکوئی اس اصول کو درست تسلیم کرتا رہا۔ سوسال پہلے تک اس اصول کو الکل درست سمجھا جاتا رہے۔ محض سوسال پہلے ہی ایک شخص نے بیسوال اٹھایا کہ اگر ہر یان کے درست یا غلط ہونے کا امکان موجود ہے تو اس کا مطلب بیہ ہوا کہ خود سے بیان بھی یا

درست ہوگا یا غلط۔ اگر یہ درست ہے تو ٹھیک،لیکن اگر یہ غلط ہے تو پھر؟ اس صورت میں ریاضی کا پورانظام ہی منہدم ہوجا تا ہے۔

اس کے بعد ریاضی دانوں نے ایک نیا موقف اپنایا۔انھوں نے کہا کہ جب بھی آپ
کوئی لفظ استعال کرتے ہیں۔اس کے دو مکنہ معانی ہو سکتے ہیں۔ یعنی ایک تو اصطلاحی معانی
اور ایک لغوی معانی۔ بعض اوقات آپ اُس لفظ ہی کے بارے میں بات کر رہے ہوتے
ہیں اس کے معانی کے بارے میں نہیں۔ میں آپ کے سامنے ایک مثال پیش کرتا ہوں۔
فرض کیجھے ایک بچہ جس کا نام اکبر ہے۔ میں اس کے بارے میں کہتا ہوں:

''اکبرچیوٹا ہے۔''

اب معانی کے لیاظ سے میں بالکل ٹھیک کر رہا ہوں۔ اکبرایک چھوٹا لڑکا ہے۔ لہٰذا سے
کہنا بالکل درست ہے کہ اکبر چھوٹا ہے۔ لیکن ایک عربی جاننے والا شخص میری بات پر
اعتراض کر دیتا ہے۔ وہ کہا ہے کہ اکبر چھوٹا نہیں ہے۔ '' اکبر بڑا ہے۔'' اکبر کا مطلب ہی
'' بڑا'' ہوتا ہے۔ اب ہوا یہ ہے کہ میں ایک لفظ کا ذکر کر رہا تھا۔ اس لفظ کو استعال نہیں
کر رہا تھا۔

ا يک اور مثال پرغور سيجيے \_ فرض سيجيے ميں کہتا ہوں:

" ميشه ع يهلي تا إن

کوئی میری اس بات سے اختلاف نہیں کرے گا۔ ہرکوئی یہی کہے گا کہ میں درست کہدرہا ہوں۔ واقعی جمیشہ جسے پہلے آتا ہے۔لیکن ہوسکتا ہے ایک متشکک اس بات پر اعتراض کردے۔ وہ مجھے بتائے گا کہ انگریزی لفت میں Three بمیشہ Four کے بعد آئے گا۔ کیوں کہ حرف '' T'' بمیشہ حرف '' F'' کے بعد بی آتا ہے۔ یہاں معالمہ الث ہوگیا۔ میں بات استعال کے لحاظ ہے کررہا ہوں لیکن وہ متشکک ایک ایک مثال دے رہا ہے جہاں محض ذکر ہوا ہے۔ استعال نہیں ہوا۔

لینی جب آپ ایک لفظ سے کام لیتے ہیں تو اس کی دومکنہ صور تیں ہوسکتی ہیں۔ یا تو

ا پَنَ الْفَلَو كَ دوران مِن فِي سُورهُ نَهَ عَلَى بِهَ يَتَ آبِ كَ مَا مِنْ يَثُلُ كَا كُلُو . ﴿ أَفَلَا يَتَكَبَّرُونَ الْقُولُانَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللَّهِ لَوَجَدُوا فِيْهِ

الْحَتِلَافًا كَثِيْرًا ٥ ﴾ [النساء: ٨٢]

'' کیا بیلوگ قرآن پرغور نہیں کرتے؟ اگر بیاللہ کے سواکسی اور کی طرف سے ہوتا تو اس میں بہت کچھا ختلاف بیانی یائی جاتی۔''

اس آیت کا مطلب بالکل واضح ہے۔ اور آج تک کوئی قر آن میں سے اختلاف کی کوئی مثال پیش بھی نہیں کرسکا۔ یعنی قر آن کلام خداوندی ہے۔ لیکن فرض سیجیے یہاں بھی ایک مثال پیش بھی نہیں کرسکا۔ یعنی قر آن میں اختلاف دکھا سکتا ہوں۔ میں پوچھتا ہوں ایک متشکک آتا ہے اور کہتا ہے کہ میں قر آن میں اختلاف دکھا سکتا ہوں۔ میں پوچھتا ہوں کہ کہاں؟ وہ کہتا ہے کہ 'سور وُ نسآ ، آیت ۸۲ میں '' اختلاف'' کا لفظ اس آیت میں موجود ہے۔ ''

اب اختلاف کالفظ تو واقعی قرآن میں موجود ہے تو کیا یہ واقعی ایک غلطی ہے؟ (نعوذ باللہ)۔ میں کہتا ہوں تفہرو، اس آیت کوغور سے پڑھو۔ یہاں کہا جارہا ہے کہ ''بہت سے اختلافات ہوتے'' جب کہتم صرف ایک جگہ اختلاف کالفظ دکھا رہے ہو۔ یعنی قرآن کا بیان ہی درست ہے۔ کیوں کہ قرآن بہت سے اختلافات کے بارے میں کہہ رہا ہے اور اختلاف کالفظ قرآن میں ایک ہی باراستعال ہوا ہے، کیئر تعداد میں استعال نہیں ہوا۔

لیکن اس طرح میں اس کے سوال کا جواب نہیں دے سکوں گا۔ کیوں کہ ایک اور متشکک اسٹے گا اور کہ گا کہ دیکھو قرآن کہتا ہے کہ اگر میکی اور کے گا کہ دیکھو قرآن کہتا ہے کہ اگر میکی اور کی جانب سے ہوتا تو تم اس میں '' اختلافا کثیرا'' کی الفاظ اس آیت میں موجود ہیں۔لہذا ثابت ہوا کہ قرآن اللہ کی طرف سے نہیں ہے۔(نعوذ باللہ)

مجھے اندازہ ہے کہ بات ذرازیادہ پیچیدہ ہوگئی ہے۔تفہیم ذرامشکل ہوگئی ہے کیکن میں ایک آ سان مثال بھی پیش کروں گا۔ بہر حال بات ندکورہ آیت کی ہورہی تھی۔اس آیت کریمہ میں پنہیں کہا گیا کہ: "" اگر قرآن میں کثیر اختلاف ہوں تو بیاللہ کی جانب سے نہیں ہے۔"

> بلکہ فرمایا جارہا ہے: ''اگریہ غیراللہ کی جانب ہے اہوتا تواس میں کثیراختلاف ہوتے۔''

اور اس لیے متشککین کی منطق درست نہیں۔ پہلی صورت میں ان کی منطق درست ہوسے تھی گئیں اللہ تعالی نے بات اس انداز میں بیان ہی نہیں فرمائی۔ اور مذکورہ بالا دونوں با تیں الگ ہیں۔ ایک ہی بات نہیں ہے۔ اس بات کوسیجھنے کے لیے اس مثال پرغور کریں۔ باتیں ا

بدایک درست بیان ہے۔لیکن اس بیان سے اگر بدنتیجہ نکالا جائے کہ

'' تمام ہندوستانی جمبئی میں رہتے ہیں۔''

تو یہ نتیجہ بالکل غلط ہوگا۔ کسی بیان کی معکوس صورت ہمیشہ درست نہیں ہوتی ۔ بعض اوقات بیصورت بھی درست ہوتی ہے اور بعض اوقات نہیں بھی۔

اب میں ایک سادہ اور آسان می مثال سے اپنی بات کی وضاحت کرتا ہوں۔قر آ پ مجید میں ارشاد ہوتا ہے:

﴿ قَدُ اَ فُلَحَ الْمُؤْمِنُونَ ٥ الَّذِيْنَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَاشِعُونَ ٥ ﴾

[المومنون: ٢\_١]

" یقیناً فلاح پائی ہے ایمان لانے والوں نے جو اپنی نماز میں خشوع اختیار کرتے ہیں۔"

یہ آیت پڑھ کر کوئی کہہ سکتا ہے کہ'' تظہریں جناب! میں ایک ایسے مسلمان کو جانتا ہوں جو بڑے خشوع وخضوع سے پانچ وقت نماز پڑھتا ہے لیکن وہ دھوکہ باز ہے، لوگوں کو لوٹا ہے۔ ہر معاشرے میں کالی بھیڑیں ہوتی ہیں لیکن دیکھیں یہاں قرآن کی بات غلط ٹابت ہوری ہے۔ (نعوذ باللہ) کیوں کہ قرآن کہہ رہا ہے کہ حقیقی مومن اپنی نماز دل میں

خثوع اختیار کرتے ہیں۔''

میں اسے کہوں گا کہ تھبرواور قرآن کے الفاظ غور سے پڑھو۔ قرآن بیہ بتار ہا ہے کہ حققی ایمان والے نمازوں میں خشوع اختیار کرتے ہیں۔ یہ نہیں کہدر ہا کہ نماز میں خشوع اختیار کرنے والا بر مخص فلاح یافتہ مومن ہے۔ اگر قرآن نے بیکہا ہوتا کہ نماز میں خشوع اختیار کرنے والے تمام لوگ فلاح یافتہ مومن ہیں توبیہ بات غلط ثابت ہوسکتی تھی۔ لہذا الله تعالی ریاضی کوسب سے زیادہ جاننے والا ہے۔ وہ جانتا ہے کہ ایسے متشککسین بھی ہیں جو قرآن میں غلطیاں ہی تلاش کریں گے، لہذا وہ منتخب الفاظ استعال کرتا ہے۔

میں ایک مثال اور پیش کرنا جاہوں گا،قرآن مجید میں ارشاد ہوتا ہے:

﴿ إِنَّ مَثَلَ عِيسًى عِنْدَ اللَّهِ كَمَثَلِ أَدَمَ خَلَقَةَ مِنْ تُرَابِ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ 0 ﴾ [آل عمران: ٩٥]

"الله كے نزد كي عيلى كى مثال آ دم كى سى ہے كداللہ نے اسے مثى سے پيدا كيا

اورحکم دیا که ہوجا اور وہ ہوگیا۔''

آیت کا مطلب بالکل واضح ہے۔ تایا جار ہا ہے کمیسی اور آوم دونوں کو الله تعالی نے مٹی سے پیدا فرمایا،معانی بالکل صاف ہیں لیکن اگر آپ غور کریں تو ایک بات بیجی ہے كة قرآن مجيد مي حضرت عيلى عَالِيلًا كا ذكر ٢٥ مرتبه آيا ہے اور حضرت آوم عليه السلام كا ذكر بھی ۲۵ بار ہوا ہے، یعنی معانی کے لحاظ سے اگر دونوں کیساں ہیں تو دونوں کا ذکر بھی کیسال

تعذا دمیں ہوا ہے۔

اس قتم کی بہت ی مثالیں قر آ نِ مجید میں موجود ہیں ۔سور وُ اعراف میں فرمایا گیا: ﴿ وَلَوْ شِنْنَا لَرَفَعْنَهُ بِهَا وَلَكِنَّةُ ٱخْلَدَ إِلَى الْأَرْضِ وَاتَّبَعَ هَوْمُ فَمَثَلُهُ كَمَثَلِ الْكُلْبِ إِنْ تَحْمِلْ عَلَيْهِ يَلْهَتْ أَوْ تَتْرُكُهُ يَلْهَتْ ذَٰلِكَ مَثَلُ الْقَوْمِ الَّذِينِينَ كُذَّبُوا بِأَيْتِنَا ۗ ﴾ [الاعراف: ١٧٦] "اگر ہم چاہتے تو اے ان آ بنول کے ذریعہ سے بلندی عطا کرتے ، مگر وہ تو

زمین ہی کی طرف جھک کررہ گیا اور اپنی خواہش نفس ہی کے بیجھے پڑا رہا لہذا اس کی حالت کتے کی می ہوگئ کہتم اس پرحملہ کروتب بھی زبان لٹکائے رہے اور اسے چھوڑ دو پھر بھی زبان لٹکائے رہے۔ یہی مثال ہے ان لوگوں کی جو ہماری آبات کو جھلاتے ہیں۔''

''آیات کو جھٹلانے'' کے الفاظ قرآنِ مجید میں پانچ مرتبہ آئے ہیں اور کتے کے لیے عربی لفظ کلب بھی پانچ مرتبہ آیا ہے۔ یعنی مشبہ اور مشبہ بہ معنوی لحاظ سے تو یکساں ہیں ہی، ان کا ذکر بھی یکساں مرتبہ کیا گیا ہے۔

﴿ وَلَا الظُّلُمْتُ وَلَا النُّورُ ٥ ﴾ [فاطر: ٢٠]

''اور نه تاریکیاں اور روشنی یکسال ہیں۔''

عربوں میں اندھرے کے لیے لفظ ' استعال ہوتا ہے جب کہ روشیٰ کے لیے نور کا لفظ استعال ہوتا ہے جب کہ روشیٰ کے لیے نور کا لفظ استعال ہوتا ہے۔ ظلمت کا لفظ قرآن مجید میں ۲۳ مرتبہ استعال ہوا ہے جب کہ ' نور' کا لفظ قرآن میں ۲۳ مرتبہ آیا ہے۔ لیعنی نہ صرف یہ کہ معنوی لحاظ سے دونوں کیسال نہیں ہیں جوا ہے۔ دونوں برابرنہیں ہیں کیوں کہ نہیں ہیں جا اور ۲۳ برابرنہیں ہیں۔

گویا قرآن نے جنمیں کیساں قرار دیا ان کا ذکر بھی کیساں تعداد میں کیا اور جنمیں مختلف ہے۔ مختلف قرار دیاان کا ذکر بھی مختلف ہے۔

اُمیدے آپ کواپے سوال کا جواب مل گیا ہوگا۔

سوال: ..... میں یہ بوچھنا چاہتی ہوں کہ قرآن میں کہا گیا ہے کہ اللہ تعالیٰ بعض لوگوں کے دلوں پر مہر لگادیتا ہے۔لیکن آج ہم سب جانتے ہیں کہ سوچنے کا کام دل نہیں بلکہ دیاغ کرتا ہے۔کیا آپ اس بات کی وضاحت کر کتے ہیں؟

ڈاکٹر ذاکر فائیک : بہت اچھا سوال ہو چھا ہے۔ بہن نے سوال ہو چھا ہے۔ بہن نے سوال ہو چھا ہے۔ بہن نے سوال ہو چھنے سے پہلے یہ بہت اچھیں بھی تین بارمبارک باد

پین کرتا ہوں۔ انھوں نے پوچھا یہ ہے کہ اللہ تعالی قرآن مجید کے بعض مقامات پر فرماتا ہے کہ بیش کرتا ہوں۔ انھوں کے'' دلوں پر مہر لگا دی جاتی ہے'' اور یوں ان لوگوں کی اصلاح کا امکان ختم ہوجاتا ہے۔ میں ان کی بات سے اتفاق کرتا ہوں کہ واقعی قرآنِ مجید میں ایسے ارشادات موجود ہیں۔

ان کا سوال یہ ہے کہ آج سائنس ہمیں بتاتی ہے کہ سوچنے کا کام دل نہیں بلکہ د ماغ کرتا ہے تو پھر قرآن یہاں دل کا ذکر کیوں کر رہا ہے۔ پرانے زمانے میں لوگوں کا یہی خیال تھا کہ سوچنے کا کام دل کرتا ہے۔ تو کیا یہاں (نعوذ باللہ) قرآن کا بیان غلط ہے؟

قرآنِ مجیدی ایک اورآیت میں ارشاد ہوتا ہے:

﴿ قَالَ رَبِّ اشْرَحُ لِي صَدْرِى ٥ وَيَسِّرْلِي آَمْرِى ٥ وَاحْلُلْ عُقْدَةً مِّنَ لِي الشَّرَ عُلْ الْمُعَلَّ مِّنَ لِي السَّانِي يَفْقَهُوا قَوْلِي ٥ ﴾ [طه: ٢٨ - ٢٥]

" موی مَالِنظ نے عرض کیا: " پروردگار، میرا سینه کھول دے اور میرے کام کو میرے کام کو میرے کے اور میری زبان کی گرہ سلجھادے تا کہ لوگ میری بات سمجھ سکیل۔"

یہاں بھی یہی دعا کی جارہی ہے کہ میراسید یعنی دل کھول دے۔ بات سے کہ عربی لفظ سے ایک مرادتو سینہ یا دل ہوتا ہے اور دوسرے'' مرکز'' ۔ لفظ صدر کا ایک مطلب مرکز بھی ہوتا ہے۔ اگر آپ کوکراچی جانے کا اتفاق ہوتو وہاں ایک علاقہ ہے کراچی صدر۔ صدر کراچی سے مراد ہوتی ہے کراچی کا مرکز ۔ یعنی لفظ صدر سے مراد مرکز ہے۔ سوقر آن بھی یہاں یہی بتارہا ہے کہ سوچنے بچھنے کے مرکز پر مہر لگادی جاتی ہے۔ اور اس مرکز سے مراد دماغ بھی ہوسکتا ہے۔ ای لیے میں وعا کرتا ہوں کہ یا اللہ میر ہے فہم وادراک کے مرکز کو کھول دے۔ (آمین)

أميد ہے آپ كواپ سوال كاجواب ل كيا ہوگا۔

**سوال:.....** ذا کرصاحب کیا به تضاد نہیں ہے کہ قرآن بعض مقامات پر اہلیس کوجن

قرار دیتا ہے اور بعض جگہ فرشتہ؟

قاکمتو ذاکو فافیک : است بھائی نے سوال پوچھا ہے کہ متعدد مقامات پراہلیس کو فرشتہ کہا گیا ہے اور پھر ایک مقام پر قرآن اسے جن قرار دیتا ہے تو کیا یہ تضاد نہیں ہے؟

بات یہ ہے کہ قرآن متعدد مقامات پر اہلیس وآ دم کا واقعہ بیان کرتا ہے۔ یہ واقعہ قرآن مجید میں کئی سورتوں میں موجود ہے۔ مثال کے طور پر سورہ بقرہ ، سورہ اعراف ، سورہ حجر، سورہ اسراء، سورہ طلا ، سورہ ص، وغیرہ ۔ ان تمام سورتوں میں یہی بات کی گئی ہے کہ جب فرشتوں کو تھم ملا کہ آ دم کے سامنے جھک جا کمیں تو سب سجد ہے میں جھک گئے سوائے اہلیس کے، جس نے سجدہ کر نے سے انکار کردیا۔ فدکورہ بالا تمام سورتوں میں یہی بات کی گئی ہے لیکن بیس کو جن قرار دیا گیا ہے۔ جس کے حوالے سے بھائی نے سوال کیا ہے۔ ایک مقام پر اہلیس کو جن قرار دیا گیا ہے۔ جس کے حوالے سے بھائی نے سوال کیا ہے۔ انکار کردیا۔ بیس کی بیر یہت ہے:

﴿ وَإِذْ تُلْنَا لِلْمَلْنِكَةِ السُّجُدُوا لِلْاَمَ فَسَجَدُو ٓ الِّلَاۤ اِبْلِيْسَ كَانَ مِنَ الْجِنِّ فَفَسَقَ عَنْ اَمْرِ رَبِّهِ ۗ ﴾ [الكهف: ٥٠]

'' یا دکرو جب ہم نے فرشتوں سے کہا کہ آدم کو سجدہ کرونو انھوں نے سجدہ کیا گر ابلیس نے نہ کیا، وہ جنوں میں سے تھا اس لیے اپنے رب کے تھم کی اطاعت سے نکل گیا۔''

اس آیت میں ابلیس کوجن قرار دیا جار ہا ہے۔لہٰذا سوال میہ پیدا ہوا کہ سات مقامات پر ابلیس کا ذکر فرشتوں کے شمن میں ہور ہا ہے اور پھرایک مقام پراسے جن قرار دیا جار ہا ہے تو کیا بیہ تضاد اور اختلاف نہیں ہے؟

بات سے ہے کہ ہم انگریزی تراجم پڑھتے ہیں اور ان کی مدد سے قر آن کو بیجھتے ہیں لیکن قر آن عربی زبان میں نازل ہوا تھا۔ اور عربی زبان کا ایک قاعدہ ہے جے'' تغلیب'' کہتے ہیں ۔ تغلیب سے مراد ہوتی ہے کہ جب آپ اکثریت کا ذکر کرتے ہیں تو اقلیت بھی اس میں شامل ہوتی ہے۔ لینی جب آپ لوگوں کی اکثریت سے خطاب کریں گے تو اقلیت کو شامل

#### 14

سمجها جائے گا۔ مثال کے طور پر فرض سیجھے ایک جماعت میں سوطالب علم ہیں۔ جن میں سے نانو بے لڑکے ہیں اور ایک لڑکی۔ اب اگر میں عربی میں اٹھیں کہوں:

''لڑکو، کھڑے ہوجاؤ۔''

تو وہ لا کی بھی کھڑی ہوجائے گی کیوں کہ وہ تغلیب کے اصول کو بھتی ہوگی۔ لیکن اگر میں انگریزی میں کہوں کہ ؟

" All boys, Stand up."

تو صرف اڑے کھڑے ہوں گے، لڑکی بیٹھی رہے گی۔ کیوں کہ انگریزی زبان میں تغلیب کا اصول موجودنہیں ہے۔

لہذا بات یہ ہے کہ قرآن عربی زبان میں نازل ہوا تھا۔ اور عربی زبان میں جب فرشتوں کو سجدہ کرنے کا حکم دیا گیا تو اس سے پند چاتا ہے کہ اکثریت فرشتوں کی تھی۔ اہلیس جن تھا یا فرشتہ اس بات سے کوئی فرق نہیں پڑتا۔ کیوں کہ تھم سب کے لیے تھا۔

ان تمام آیات میں بیہ بتانے کی ضرورت نہیں سمجی جائے گی کہ وہ جن تھا یا فرشتہ؟ کیوں کہ تغلیب کے قاعدے کی رو سے تھم سب کو ملا تھا۔ اور سب کے لیے اس پرعمل کرتا • ضروری تھا۔لیکن سور و کہف کی بیسویں آیت میں بتادیا گیا کہ وہ ایک جن تھا۔

دوسری بات یہ کہ فرشتے اپنی مرضی کے مالک نہیں ہوتے۔انھیں اللہ سجانۂ وتعالیٰ کے ہرتھم پر بلاچون و چراعمل پیرا ہونا ہوتا ہے۔

جب کہ جن ایک صاحب ارادہ مخلوق ہے۔لہٰذااس سے بھی بیہ ٹابت ہوجا تا ہے کہ وہ ایک جن ہی تھا۔ مجھے اُمید ہے ،آپ کواپئے سوال کا جواب مل گیا ہوگا۔

سوال: .....اگر ہم یہ یقین رکھتے ہیں خدا مافوق الفطرت ہے اور سب کچھ کرنے پر قادر ہے تو پھروہ انسانی صورت کیوں اختیار نہیں کرسکتا؟

داكتر داكر فائيك :.... بهن نے سوال پوچھا ہے كه خدا مافوق الطفرت ہے ادرسب كھر كرنے پرقادر ہے تو بھرسوال يہ ہے كماللد تعالى انسانى صورت كيول نہيں اختيار

کرسکتا؟ وہ لوگ جو خدا پر ایمان رکھتے ہیں وہ بھی ہے کہتے ہیں کہ خدا ما فوق الفطرت ہے۔
عموماً جیتے بھی لوگ خدا کو مانتے ہیں سب ہی ہے بات کرتے ہیں کہ خدا ما فوق الفطرت ہے۔
سب سے پہلے تو میں ہے بوچھنا چاہوں گا کہ کیا واقعی خدا ما فوق الفطرت ہے۔ خدا کو ما فوق
الفطرت Super Natural کہنے کا مطلب تو ہے کہ خدا ایک چیز ہے اور فطرت ایک
دوسری چیز جس پر خدا فوقیت رکھتا ہے۔ لیکن بات ہے ہے کہ قرآن کے بیان کردہ تصور خدا
کے مطابق خدا کو ما فوق الفطرت نہیں کہنا چاہے۔ کیوں کہ فطرت تو خدا کی مخلوق ہے۔ اللہ
تعالی خالق ہے جس نے فطرت کو خلق فر مایا ہے۔ لہذا ہے ہو ہی نہیں سکتا کہ فطرت کچھ کہا ور
خدا کچھ اور کہے۔

آپ کی فطرت لیمی فطرت انسانی بھی اللہ تعالیٰ ہی کی تخلیق ہے۔ اللہ تعالیٰ کے اساء الحسلیٰ میں اللہ تعالیٰ ہیں کی تخلیق ہے۔ اللہ تعالیٰ کے اساء الحسلیٰ میں سے ایک' فاطر'' بھی ہے۔ فاطر کا لفظ فطرت ہی سے نکلا ہے۔ اس کا مطلب ہوتا ہے تخلیق کرنے والا، بنانے والا، فطرت عطا کرنے والا، مخلوقات کی اصل فطرت وضع کرنے والا۔

اسی طرح رمضان المبارک میں ہم مغرب کے وقت روزہ افطار کرتے ہیں یعنی روزہ توڑتے ہیں۔ افطار کا مطلب ہے روزہ توڑنا۔ فاطر کا مطلب ہے خالق۔ اشیا کو بنانے ، والا ،صورت عطا کرنے والا ،فطرت عطا کرنے والا۔

قر آن لوگوں سے کہتا ہے کہ مظاہر فطرت پرغور کر و،سورج اور چاند کی گر دش پرغور کرو میسب قوانین فطرت کی پابندی کرتے ہیں۔ان میں سے کوئی اپنے مدار سے باہر نہیں جاتا۔ اسی طرح اللہ تعالیٰ کا تصور بھی عین فطری ہے۔قر آنِ مجید میں ارشاد ہوتا ہے:

﴿ وَلَنْ تَجِدَ لِسُنَّةِ اللَّهِ تَبْدِيْلًا ٥ ﴾ [الاحزاب: ٦٢]

"اورتم الله كى سنت ميس كوكى تنبد يلى نه باؤك\_"

اس طرح کا پیغام قرآنِ مجید میں ایک اور مقام پر بھی ویا گیا ہے۔ سور ہُ روم میں اللہ سجانۂ وتعالیٰ کا ارشادِ پاک ہے:

### ۸٩

﴿ فِطْرَتَ اللَّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لَا تَبْدِيْلَ لِخَلْقِ اللَّهِ ﴿ ﴾

[الروم: ٣٠]

'' قائم ہوجاؤاں فطرت پرجس پراللہ تعالیٰ نے انسانوں کو پیدا کیا ہے، اللہ کی بنائی ہوئی ساخت بدلی نہیں کی جاسکتی۔''

آج کوائم فزکس اور جدیدترین سائنس ہمیں بتاتی ہے کہ کسی دیکھنے والے کے بغیر کسی کے بغیر کسی دیکھنے والے کے بغیر کسی میں بناتی ہے کا وجود کوئی معنی نہیں رکھتا۔ یہ کا نئات بھی لا لعنی ہے اگر اس پر نظر رکھنے والا کوئی نہیں ہے۔ اور اللہ تعالیٰ کا ایک نام الشہید بھی ہے لعنی گواہ۔ یعنی خدا مافوق الفطر تنہیں ہے بلکہ فطری ہے۔ جہاں تک سوال کے دوسرے حصے کا تعلق ہے، کہ خدا اگر سب بچھ کرنے پر قاور ہے تو وہ انسانی صورت کیوں اختیار نہیں کرسکتا؟

اس بات کوسمجھانے کے لیے میں خدا پر ایمان رکھنے والوں سے ایک سوال کیا کرتا ہوں تا کہ اللہ تعالیٰ کا تصور ان کے لیے واضح تر ہو سکے، میں پوچھتا ہوں کہ کیا خدا ہر شے کو پیدا کرسکتا ہے؟

اوران کا جواب ہوتا ہے کہ ہاں اللہ تعالی ہر چیز پیدا فرماسکتا ہے۔

پھر میں یو چھتا ہوں کہ کیا اللہ تعالی ہر چیز کوفنا کرنے پر قادرہے؟

ان کا جواب ہوتا ہے: ،

ہاں،اللہ تعالی ہر چیز کوفنا کرسکتا ہے۔

میرا تیسراسوال ہوتا ہے:

کیااللہ تعالی کوئی الیم چیز بناسکتا ہے جسے وہ فنانہ کرسکے؟

اور یہاں وہ پھنس جاتے ہیں۔اگروہ جواب ہاں میں دیتے ہیں کہ خدا کوئی ایسی چیز بنا سکتا ہے جسے وہ فنا نہ کر سکے تو اس کا مطلب ہے کہ وہ اپنے دوسرے بیان کی نفی کرر ہے ہیں یعنی میہ کہ اللہ تعالیٰ ہر چیز کوفنا کرسکتا ہے۔اوراگروہ جواب نفی میں دیتے ہیں،اگروہ کہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ ایسی شے نہیں بنا سکتا جسے وہ فنا نہ کر سکے تو وہ اپنے پہلے بیان کی تر دید کرتے

میں یعنی بیک اللہ ہر چیز بنا سکتا ہے۔

اصل مسئلہ یہ ہے کہ وہ منطقی انداز میں نہیں سوچ رہے ہوتے۔ بہت سے کام ایسے ہیں جو اللہ تعالیٰ نہیں کرسکتا۔ اللہ تعالیٰ ایک طویل القامت پست قد آ دی نہیں بناسکتا۔ آ دمی یا تو طویل قامت ہوگا یا پست قد اللہ تعالیٰ پست قامت کوطویل کرسکتا ہے لیکن پھروہ پست قد نہیں رہے گا۔ وہ طویل تا مت کو پست قد کرسکتا ہے لیکن پھروہ طویل نہیں رہے گایا وہ اس کا قد درمیانہ کرسکتا ہے جو پست ہوگا نہ طویل لیکن وہ ایک انسان کوطویل القامت بونانہیں بناسکتا۔

میں ایسے ہزار ہا کاموں کی فہرست بناسکتا ہوں جواللہ تعالیٰ نہیں کرسکتا۔

الله تعالی نا انصافی نہیں کرسکتا۔ الله تعالی جموث نہیں بول سکتا۔ وہ به تمام کام نہیں کرسکتا کے وہ بھول نہیں کرسکتا کے دہ بھول نہیں سکتا، وہ ظلم نہیں کرسکتا۔ وہ بھول نہیں سکتا، وظلم نہیں کرسکتا۔

قرآن کہیں منہیں کہنا کہ اللہ سب کچھ کرسکتا ہے۔قرآن کہنا ہے:

﴿ إِنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيْرٌ ٥ ﴾

'' بے شک اللہ تعالی ہر شے پر قدرت رکھتا ہے۔''

قرآن بتاتا ہے کہ اللہ ہر چیز پر قدرت رکھتا ہے، کوئی شے الی نہیں جواس کی قدرت سے باہر ہو۔ بیہ بات قرآن میں متعدد مقامات پر کہی گئی ہے، بار بار دہرائی گئی ہے، سورۂ بقرہ میں، سورۂ آل عمران میں، سورۂ فاطر میں اور متعدد دیگر آیات میں فرمایا گیا ہے:

﴿ إِنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيْرٌ ٥ ﴾

کہیں بھی پینیں فر مایا گیا کہ اللہ ہر کام کرسکتا ہے اور ان دونوں باتوں میں کہ ''اللہ ہر کام کرسکتا ہے'' اور

''اللہ ہر چیز پر قدرت رکھتا ہے'' زمین وآسان کا فرق ہے۔ بلکہ قرآنِ مجید میں تو ارشاد ہوتا ہے:

﴿ فَعَالٌ لِمَا يُرِيْدُ ٥ ﴾ [البروج: ٦] "ده جو كه جائي إلى كرا الني والاسي "

یعنی وہ جو کچھ چاہتا ہے، جس بات کا الاادہ کرتا ہے، وہی کرتا ہے۔ وہ ارادہ کس کام کا کرتا ہے اللہ، صرف افعال الہیہ ہی کا ارادہ فریاتا ہے۔ خدائی کام ہی کرتا ہے۔ ایسے کام نہیں کرتا جواس کے مرتبہ سے فروتر ہوں۔

جہاں تک آپ کے بنیادی سوال کا تعلق ہے، تو وہ یہ ہے کہ اللہ تعالی انسانی صورت کیوں اختیار نہیں کرسکتا؟

خدا کے انسانی صورت اختیار کرنے کافلفہ '' حلول'' کہلاتا ہے اور اس فلنے کے مانے والوں نے اپنی ایک بظاہر خوبصورت منطق وضع کر رکھی ہے اور وہ یہ کہ اللہ تعالی انسانوں کی ہدایت کے لیے ، ان کے دکھ در داور مسائل کو سجھنے کے لیے انسانی صورت اختیار کرتا ہے تا کہ وہ جان سکے کہ جب آپ وکھی ہوتے ہیں تو کیا محسوں کرتے ہیں، جب آپ خوش ہوتے ہیں تو کیا محسوں کرتے ہیں، جب آپ خوش ہوتے ہیں تو کیا محسوں کرتے ہیں؟ اور اس طرح وہ انسانیت کے لیے اوامر ونوائی وضع فرماتا ہے۔ یہ عقیدہ طول ہے۔

لیکن اگر آپ تجزید کریں تو معلوم ہوتا ہے کہ بیہ منطق بالکل کمزور ہے۔ فرض سیجیے میں کسی شخص کا خالق ہوں۔ اب کسی شخص کا خالق ہوں۔ اب معلوم کرنے کا خالق ہوں۔ اب بیہ معلوم کرنے کے لیے کہ اس ٹیپ ریکارڈریا ٹی وی کے لیے کیا اچھا ہے اور کیا برا، مجھے خود ٹیپ ریکارڈریا ٹی وی ہے۔ میں دیکارڈریا ٹی وی بنے کی کوئی ضرورت نہیں ہے۔

مجھے صرف میر کرنا ہوگا کہ ایک ہدایتی کتا بچہ لکھ دوں کہ اس ٹیپ ریکارڈر کو استعال کرنے کا طریقہ کارکیا ہے؟ اس میں کیسٹ کس طرح ڈالی جائے گی اورکون سابٹن د بانے سے بیچل پڑے گا؟ کون سابٹن دبانے سے رک جائے گا۔ بیبٹن دبائیں تو فارورڈ ہوگا، فلاں بٹن دبائیں تو ریوائنڈ ہوگا۔

اس طرح انبانوں کی ہدایت کے لیے خدا کوخود انبان بننے کی کوئی ضرورت نہیں ہے۔انبانوں کو ان ان کا بھلا برا بتانے کے لیے وہ صرف میر کرتا ہے کہ اضی میں سے ایک شخص کو منت کرتا ہے اور اس کے ذریعے اضیں ہدایتی کتا بچے فراہم کردیتا ہے۔

یہ کتا بچہ کیا ہے؟ قرآنِ مجید ہی وہ ہدایت نامہ ہے جس کے ذریعے انسانیت کو اوامرو نواہی کاعلم دیا گیا ہے۔ انھیں بتادیا گیا ہے کہ ان کے حق میں کیا اچھا ہے اور کیا برا؟ قرآن کے ذریعے انھیں کمل ہدایت فراہم کردی گئ ہے، لہذا اللہ تعالیٰ کو انسانی صورت اختیار کرنے کی کوئی ضرورت نہیں ہے۔

آپ يوچيته بين:

"کیا خداانیانی صورت اختیار کرسکتا ہے؟"

میں کہتا ہوں، ہاں، کرسکتا ہے لیکن جس وقت وہ انسانی صورت میں آئے گا وہ خدا نہیں رہے گا۔ کیوں کہ انسان فانی ہے اور خدا لا فانی۔ کوئی بیک وقت فانی اور لا فانی کس طرح ہوسکتا ہے؟

ای طرح انسانوں کی کچھ خصوصیات ہوتی ہیں۔مثال کے طور پرانھیں کھانے پینے ک ضرورت ہوتی ہے اور قرآن میں ارشاد ہوتا ہے۔

﴿ قُلُ اَغَيْرَ اللَّهِ اَ تَنْجِذُ وَلِيًّا فَاطِرِ السَّمَوٰتِ وَالْأَرْضِ وَهُوَ يُطْعِمُ

وَلَا يُطْعَمُ ﴿ ﴾ [الانعام: ١٤]

'' کہو، اللہ کو چپوڑ کر کیا میں کسی اور کو اپنا سر پرست بنالوں؟ اس خدا کو چپوڑ کر جوز مین وآسان کا مالک ہے جوروزی دیتا ہے،روزی لیتانہیں ہے۔'' روزی اور خوراک کی ضرورت تمام انسانوں کو ہوتی ہے۔ کیا اللہ تعالیٰ کو اس کی ضرورت ہے؟ ہرگزنہیں۔ اى طرح انسان كونيندكى بھى ضرورت ہوتى ہے ليكن قرآن ميں فرمايا گيا ہے: ﴿ اللّٰهُ لَاۤ إِلٰهَ إِلَّا هُوَ ٱلْحَقُّ الْقَيُّوْمُ لَا تَا تُحُنُّهُ سِنَةٌ وَّلَا نَوُمٌ ﴿ ﴾

[البقره: ٢٥٥٦]

الله، وہ زندۂ جاویدہستی جوتمام کا ئنات کوسنجالے ہوئے ہے، اس کے سوا کوئی خدانہیں ہے، وہ نہ سوتا ہے اور نہاہے اوگھ گلتی ہے۔''

انسان کوسونے کی بھی ضرورت پڑتی ہے اور آرام کی بھی۔اسے کھانے کی بھی حاجت ہوتی ہے اور پینے کی بھی۔ جس وقت آپ خدا کے انسانی صورت میں آنے کی یا مافوق الفطرت ہونے کی بات کرتے ہیں تو گویا آپ طحد اور دہریے کے ہاتھ میں وہ چھڑی دے دیتے ہیں جس سے وہ آپ کو پیٹ سکتا ہے۔

لہٰذا خدا مافوق الفطرت نہیں ،عین فطری ہے اور وہ انسانی صورت اختیار نہیں کرسکتا۔ اُمید ہے کہ آپ کواپنے سوال کا جواب ل گیا ہوگا۔

سوال : .... بین ایک عیسائی ہوں۔ میراسوال بیہ کہ اسلام حضرتِ عیسیٰ عَالِیٰلُم کے بارے میں بیت ایک عیسائی ہوں۔ میراسوال بیہ کہ حضرت محمد ملطے آتا ہے کہ انسان کی اٹھا کے بارے میں ایسا عقیدہ نہیں رکھا جاتا۔ ای طرح مسلمان یہ بھی تسلیم کرتے ہیں کہ حضرتِ عیسیٰ عَالِیٰلُم مجزانہ طور پر بغیر باپ کے بیدا ہوئے تھے۔ کیا اس سے یہ پہنییں چاتا کہ اگر حضرتِ عیسیٰ عَالِیٰلُم خدانہیں ہیں تو پھر بھی وہ حضرتِ محمد مطلع آتا ہے افضل ضرور ہیں۔ تو آپ اسلای تعلیمات کیوں پیش نہیں کرتے ؟

قاکتر ذاکر فائیک : جائی نے ایک بہت اچھا سوال ہو چھا ہے۔ لیکن اس فتم کے سوال عموماً مشنر یوں کی جانب سے مسیحی مبلغین کی جانب سے ہو چھے جاتے ہیں۔
میں نہیں جانتا کہ یہ بھائی ایک مبلغ ہیں یا نہیں لیکن اس قتم کے سوالات عموماً وہی کرتے ہیں۔
انھوں نے دو تین مثالیں دیں۔ مثال کے طور پر بیا کہ حفزتِ عیسیٰ عَالِیٰ کو زندہ آسان پر اٹھالیا گیا تھا یا یہ کہ ان کی بیدائش ایک مجزے کے طور پر بغیر باپ کے ہوئی تھی۔ جب کہ

ہم یہ بھی یقین رکھتے ہیں کہ وہ اللہ تعالیٰ کے حکم سے مردوں کوزندہ کر دیا کرتے تھے، اللہ کے حکم سے اندھوں کو بینا کر دیا کرتے تھے۔

لیکن یہاں ہماری راہیں الگ ہوجاتی ہیں۔ ہم حضرت عیسیٰ عَالِنگا کو خدا ہر گزنہیں سبجھتے ۔اور نہ ہی ہم انھیں خدا کا بیٹا سبجھتے ہیں۔ ہم انھیں اللہ تعالیٰ کا پنیمبر مانتے ہیں۔ اب ہم آپ کے سوال کی طرف آتے ہیں کہ اگر قرآن یہ بتا تا ہے کہ حضرت عیسیٰ عَالِیٰ اللہ کو زندہ آسان پر اٹھالیا گیا تھا جب کہ حضرت مجمد مِشْنِیکی آج کو آسان پرنہیں اٹھایا گیا تو پھر

و دونوں میں ہے افضل کون ہے؟ ....

قرآن میں حضرت عیسیٰ عَلَیْلُا کے حوالے سے فر مایا گیا ہے:

﴿ يَاكُمُلَ الْكِتٰبِ لَا تَغُلُوا فِي دِيْنِكُمْ وَلَا تَغُولُوا عَلَى اللَّهِ إِلَّا الْجَقَّ إِنَّا الْجَقّ إِنَّمَا الْمَسِيْهُ عِيْسَى ابْنُ مَرْيَمَ رَسُولُ اللَّهِ وَكَلِمَتُهُ ﴿ ﴾

[النسآء: ١٧١]

'' اے اہل کتاب! اپنے وین میں غلونہ کرواور اللہ کی طرف حق کے سوا کوئی

بات منسوب نه کرو مسیح عیسی ابن مریم علیها السلام اس کے سوا کچھے نہ تھا کہ اللہ کا ایک رسول تھا اور ایک فرمان تھا۔''

اس آیت مبارکہ میں اہل کتاب کوغلو سے منع کیا گیا ہے۔کون سے غلو سے؟ ایک طرف یہود تھے جو حضرت عیسیٰ مَلاِئلًا کی رسالت ہی کا انکار کررہے تھے اور انھیں جھوٹا کہدرہے تھے۔ دونوں طرف انتہا پندی تھی۔

خدا صرف ایک ہی ہے۔ رفع مسیح کا سبب غلط نہی رفع کرنا تھا۔ان کی آمد ٹانی بطورِ رسول کے نہیں ہوگی۔ وہ ہمیں ٹی تعلیمات دینے کے لیے نہیں آئیں گے۔

سورهٔ ما ئده میں اللہ سجان وتعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿ ٱلْيَوْمَ ٱ كُمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَآ تُمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيْتُ لَكُمُ الْدِسْلَامَ دِينًا اللهِ [المائده: ٣]

"آج میں نے تمھارے دین کوتمھارے لیے مکمل کردیا ہے۔اوراپی نعمت تم پر تمام کردی ہے۔اور تمھارے لیے اسلام کوتمھارے دین کی حیثیت سے قبول کرلیا ہے۔"

ہم مسلمان بیعقیدہ رکھتے ہیں کہ وہ دوبارہ تشریف لائمیں گے۔لیکن وہ کوئی نئی تعلیم نئ شریعت دینے کے نہیں آئمیں گے۔ بلکہ وہ خود فرمائمیں گے:

'' یا باری تعالی ، تو گواہ ہے کہ میں نے ان لوگوں کو بھی اپنی پرستش کرنے کا تھم نہیں دیا۔ میں نے اضیں بھی نہیں کہا کہ مجھے خدا کا بیٹا سمجھیں۔''

در حقیقت وہ عیسائیوں ہی کے لیے تشریف لائیں مے مسلمانوں کے لیے نہیں۔

دوسری بات آپ کرتے ہیں ان کے بغیر باپ کے پیدا ہونے کے حوالے ہے۔اگر

آ پ اس دجہ سے آتھیں خدا قرار دیتے ہیں کہ وہ بغیر باپ کے بیدا ہوئے تتھے تو اس بات کا س جوا ب قر آن اِن الفاظ میں دیتا ہے:

﴿ إِنَّ مَعَلَ عِيسًى عِنْدَ اللَّهِ كَمَعَلِ ادْمَ خَلَقَةً مِنْ تُرَابِ ثُمَّ قَالَ لَهُ

كُنْ فَيَكُونُ 0 ﴾ [آل عمران: ٥٩]

" الله کے نزدیک عیسیٰ کی مثال آدم کی سی ہے۔ کہ اللہ نے اسے مٹی سے پیدا کیا اور حکم دیا کہ جوجا اور وہ ہوگیا۔"

كيا حضرتِ آ دم مَالِيلًا كاكونى باب تفا؟

نہیں۔حضرت آ دم مَلَا ہم کا باپ نہیں تھا۔ بلکہ ان کی ماں بھی نہیں تھی۔اگر اس بنیا دپر آپ حضرت عیسیٰ مَلَا ہم کوخدا قرار دیتے ہیں تو پھر حضرت آ دم مَلَاتِ کوان سے بوا خدا قرار دینا جاہیے۔(نعوذ باللہ)

انجیل تو ایک اورغیرمعمولی انسان King Malchisedec کا بھی ذکر کرتی ہے، جس کا نہ کوئی آغاز تھا اور نہ اختتام۔

جہاں تک سوال ہے قرآن مجید میں حضرت عیسیٰ مَلَائِلًا کا ذکر تجیس مرتبہ ہونے کا اور حضرت محمد رسول اللہ ﷺ کا ذکر صرف پانچ مرتبہ ہونے کا تو اس کی وجوہات بھی بالکل واضح ہیں۔ حضرت عیسیٰ مَلَائِلًا پر (یہودیوں کی طرف ہے) الزامات تھے جب کہ نبی کریم ﷺ پرکوئی الزام نہیں تھا جس کا جواب دیا جانا ضروری ہوتا۔ جب قرآن نازل ہورہا تھا تو حضرت محمد ﷺ خود وہاں موجود تھے۔ جو محض آپ کے سامنے موجود ہواس کو بار بارخاطب کرنے یا اس کا نام لینے کی ضرورت نہیں ہوتی ۔ لیکن جو دوست موجود نہ ہواس کا ذکر آپ ہر بارنام لے کرکریں گے۔

لہٰذا حضرت عیسیٰ عَالِیٰلا چوں کہ اس وقت موجود نہیں تھے، جب قرآن نازل ہور ہاتھا،
لہٰذا ان کا ذکر ہر بارنام لے کر کیا گیا۔ اور اگر یہی معیار ہے تو پھر حضرت مویٰ عَالِیٰلا کا ذکر تو
اسلام رتبہ کیا گیا ہے تو کیا وہ حضرت عیسیٰ عَالِیٰلا اور حضرت محمد منظی عَلِیٰلا دونوں سے افضل ہیں؟
نہیں۔ بلکہ وجہ صرف میہ ہے کہ چوں کہ وہ موجود نہیں تھے، لہٰذا ان کا ذکر ہر بارنام لے کر کیا
جانا ضروری تھا۔

اُمیدہے آپ کواپے سوال کا جواب مل گیا ہوگا۔

سوال: .....مرا سوال یہ ہے کہ قرآن میں فرمایا گیا ہے کہ اللہ کے علاوہ کوئی بھی نہیں جانتا کہ مال کے پیٹ میں لڑکا ہے یا لڑک؟ حالال کہ آج ایسے جدید طریقہ ہائے کار دریافت ہو بھے ہیں جن کی مدد سے بآسانی بچے کی جنس معلوم ہو تکتی ہے۔ اس صورت حال کی آپ کیا وضاحت فرما کیں گے؟

ڈاكٹو ذاكو خائيك : بيس بنن نے سوال بو چھا ہے كه قرآن كے مطابق الله سجان وتعالى كے علاوه كوئى نہيں جانتا كه رخم ميں پلنے والے بي كي جنس كيا ہے؟ ميں ان كى اس بات سے اتفاق كرتا ہول كه آج ايسے كئ جديد نميث دريا فت ہو چكے ہيں جن كى مدد سے بي كي جنس معلوم كى جاسكتى ہے ۔ تو كيا بيا كي غلطى ہے؟

بہن قرآنِ مجید کی جس آیت کی طرف اشارہ کررہی ہے وہ سورۂ لقمان کی ایک آیت ہے۔اس آیت کریمہ میں ارشاد ہوتا ہے:

﴿ إِنَّ اللَّهَ عِنْدَةً عِلْمُ السَّاعَةِ وَيُنَزِّلُ الْغَيْثَ وَيَعْلَمُ مَا فِي الْاَرْحَامِ وَمَا تَدُرِى نَفْسٌ مَّا ذَا تَكْسِبُ غَدًا وَمَا تَدُرِى نَفْسٌ بِآيِ ارْضٍ تَمُوْتُ إِنَّ اللَّهَ عَلِيْمٌ خَبِيْرٌ ٥ ﴾ [لقلن: ٣٤]

'' أس گھڑی كا (قيامت) علم الله بى كے پاس ہے، وبى بارش برساتا ہے، وبى جانتا ہے كوئى متنفس بينہيں وبى جانتا ہے كہ ماؤں كے پہلوں ميں كيا پرورش پار ہا ہے۔كوئى متنفس بينہيں جانتا كه كل وہ كيا كمائى كرنے والا ہے اور نہ كسى شخص كو بي خبر ہے كہ كس سرز مين ميں اس كوموت آئى ہے۔اللہ بى سب كچھ جاننے والا اور باخبر ہے۔''

اس آیت مبارکہ میں بتایا گیا ہے ان پانچ باتوں کاعلم سوائے اللہ سجانہ وتعالیٰ کے کسی کونہیں ہے۔ جہاں تک نیچ کی جنس کے حوالے سے آپ کے سوال کا تعلق ہے تو بات یہ ہے مض غلط فہمی ہے جس کی وجہ ترجے خصوصاً بعض اُردو تراجم ہیں۔ جن میں اس آیت کا ترجمہ یہ کیا گیا ہے کہ سوائے اللہ تعالیٰ کے کوئی نیچ کی جنس کے بارے میں نہیں جانا۔ آیت میں جنس کا ذکر بی نہیں ہے ۔ قرآن یہ کہدر ہا ہے کہ سوائے اللہ تعالیٰ کے کوئی نہیں جانا کہ رحم

میں کیا ہے؟ قرآن بیچی کی جنس کے حوالے سے بات نہیں کر رہا بلکہ اس بیچے کے کرداراور شخصیت کے حوالے سے بات کر رہا ہے۔ کیا وہ بچہ نیک ہوگا، ایمان دار ہوگا یا ہے ایمان؟ وہ معاشرے کے لیے کیا کرداراداکرے گا؟ وہ انجینئر بنے گا؟ ڈاکٹر بنے گا؟ اور یقین سیجے اپنے تمام ترعلم طب اور سائنسی معلومات کے باوصف سے با تیں آج بھی وقت سے پہلے کوئی نہیں بتا سکتا۔ لہذا یہ کھن غلط تراجم سے پیدا ہونے وائی غلط نہی ہے۔ آپ لغات و کھ سے تہیں بیاں کی مرقبہ ہیں۔ ان میں سے العات و کھ سے بیں ۔ الی لغات بھی ہیں جو غیر مسلموں کی مرقبہ ہیں۔ ان میں سے دیا دہ مشہور ہے۔ آپ ان کی مدد سے خود د کھ سکتے ہیں کہ ان آیا سے مبارکہ میں جنس کا ذکر موجود ہی نہیں ہے۔

اس آیت میں یہ بھی فرمایا گیا ہے کہ یہ بھی سوائے اللہ سجانۂ وتعالیٰ کے کسی کے علم میں نہیں ہے کہ قیامت کب آئے گی۔ ایسے لوگ بھی ہیں جھوں نے قیامت آنے کی پیش گوئیاں کیں۔مثال کے طور پر نومبر ۱۹۹۲ء میں ٹائمنر آف انڈیا اخبار میں بیخبر آئی کہ کوریا کے کسی جرچ نے یہ اعلان کیا کہ دنیا نومبر ۱۹۹۲ء میں ہی ختم ہوجائے گی۔

اس چرچ سے وابستہ تمام لوگ مذکورہ تاریخ کواس چرچ میں جمع ہوئے لیکن ہوا کیا؟ کچھ بھی نہیں۔ دنیا آج بھی قائم ہے اور قیامت کی پیش گوئی کرنے والے لوگوں کے پیمے لے کرفرار ہوگئے۔

ای طرح بارش کا معاملہ ہے۔ بعض لوگ کہتے ہیں کہ آج محکمہ موسمیات وقت سے پہلے ہی بارش کی پیش گو نیال کس حد تک پہلے ہی بارش کی پیش گو کی کرسکتا ہے۔ بیتو آپ جانتے ہی ہیں کہ بیپیش گو ئیال کس حد تک درست ہوتی ہیں خصوصاً انڈیا میں۔

لیکن ہوسکتا ہے بعض لوگ کہیں کہ ترتی یافتہ ممالک مثلاً امریکہ میں میہ پیش گوئیاں درست ہوتی ہیں۔ چلیے ہم ان کی بات مان لیتے ہیں۔ فرض کر لیتے ہیں کہ وہاں واقعی اطلاعات درست ہوتی ہیں لیکن کیا آپ جانتے ہیں کہ محکمہ موسمیات بارش کی پیش گوئی کس طرح کرتا ہے؟ اس کے لیے بادلوں کی موجودگی کا جائزہ لیا جاتا ہے۔ پھر ہوا کا رخ دیکھا جاتا ہے۔ اور میکوئی بہت بوی بات نہیں ہے کیوں کداس صورت میں بارش تو بادلوں میں موجود ہوتی ہے۔ مرف بر سے کا اندازہ لگاتا ہوتا ہے۔

یہ آئی ہی بات ہے جیسے کوئی طالب علم امتحان دے، جس کا نتیجہ ایک ماہ بعد آنا ہو۔
تین ہفتے بعد وہ استاد جس نے پرچ چیک کیے ہیں وہ پیش گوئی کرے کہ فلا اب طالب علم
اوّل آئے گا۔ اس میں کوئی خوبی نہیں کیوں کہ پرچ چیک کرنے کی وجہ سے اسے وہ
معلومات پہلے ہی حاصل ہوگئ ہیں جو دوسرے لوگوں کوایک ہفتے بعد حاصل ہوں گی۔

بات تو جب ہے کہ محکمہ موسمیات کسی خاص علاقے کے بارے میں بغیر بادلوں کو رکھے یہ بتائے کہ ۲۰۰ سال بعد وہاں بارش ہوگی یا نہیں؟ میں چیننے کرتا ہوں کوئی بھی محکمہ موسمیات دوسوسال کی پیش گوئی کرے کہ دنیا میں کہاں کتنی بارش ہوگی اور وہ بھی ایسانہیں کرسکیں گے۔

اس کے بعد موت کا معاملہ آتا ہے۔ بعض اوگ یہ کہتے ہیں کہ ایک خود کئی کرنے والا یہ بتا سکتا ہے کہ وہ کہاں اور کس وقت مرے گالیکن ہم جانتے ہیں کہ خود کئی کی کوشش کرنے والوں کی اکثریت تاکام ہوجاتی ہے۔ دنیا میں کتنے فی صدلوگ خود کئی کی کوشش کرتے ہیں؟ ایک انتہائی معمولی اور نا قابل ذکر تعداد۔ اور ان کی اکثریت بھی اپنی کوشش میں ناکام ہوجاتی ہے۔ کچھ لوگ زہر کھاتے ہیں اور پھر کسی کو بتادیتے ہیں۔ انھیں ہیںتال پہنچایا جاتا ہے اور ان کی جان بچالی جاتی ہے۔ اور ان کی جان بچالی جاتا ہے۔ اور ان کی جان بچالی جاتی ہے۔ اور ان کی جان بچالی جاتی ہے۔

اگرآپ کہیں سے چھلانگ مارتے ہیں تو پھر بھی میے ضروری نہیں کہ آپ مرنے ہیں کا میاب ہو ہی جا کی اگر آپ کا میاب ہو ہی جا کی اگر آپ مرض سے ہیں مرتے ہیں۔
اور جہاں تک آخری بات کا تعلق ہے کہ کسی کو بیا مہیں کہ وہ کیا کمائے گا تو اس کے بارے ہیں آپ کہ بھائی واکر جھے تو پہتا ہے کہ ہیں دو ہزار روپ کماؤں گا۔
میری ماہانہ آمدن دو ہزار روپ ہے تو کیا قرآن کا بیان غلط ہے؟

نہیں، کیوں کہ قرآن آپ کی معاشی آ مدن کے بارے میں بات نہیں کررہا۔ ونیاوی
کمائی کا ذکر نہیں کررہا۔ یہاں لفظ' تکسب' استعال ہوا ہے اور اس سے مرادا چھے برے
اعمال بھی ہوتے ہیں۔ اور جہاں تک نیک اعمال کاتعلق ہے وہ اگر آپ کرتے بھی ہیں تو
آپ کو یعلم تو نہیں ہوسکنا کہ آپ کتنا ثواب کمارہے ہیں؟

اسی طرح اگر آپ ہے کوئی گناہ سرز دہوجاتا ہے تو پھر بھی آپ بیٹہیں جانتے کہ اس کی آپ کوئٹنی سزالطے گی۔ان تمام ہاتوں کا حساب اللہ بی کے پاس ہے۔ مجھے اُمید ہے کہ آپ کواپنے سوال کا جواب ل گیا ہوگا۔

سوال: .....ارون شوری نے اسلام کے خلاف متعدد مضامین اور کتابیں کھی ہیں۔ آپ اُھیں چیلنج یعنی عوامی مناظرے کا چیلنج کیوں نہیں دیتے ؟

قاکتر فاکی فافیک : اسسوال پوچھا گیا ہے کہ میں ارون شوری کومناظرے کا چینے کیوں نہیں دیا، جس نے اسلام کے خلاف کتا ہیں کامی ہیں۔ بات یہ ہے کہ میں یہ تحریر پڑھ چکا ہوں۔ اس کے بیش تر مقالات کا تعلق دو نکات سے ہوتا ہے۔ ایک تو وہ خوا تمن کے حوالے سے بات کرتا ہے کہ اسلام خوا تمن کومساوی حقوق نہیں دیتا اور دوسرے وہ یہ کہتا ہے کہ اسلام ایک دہشت گرد فہ ب ہے۔ یہ ایک بے رحم اور خلا کم فہ جب ہے۔ اور اس کے علاوہ کھے ادھر ادھر کی باتیں جیسا کہ ایک بھائی نے سوال پوچھا تھا کہ کیا (نعوذ باللہ) خدا ریاضی نہیں جانیا؟ ہم ان باتوں کا تجزیہ کر کتے ہیں اور یقین کیجے اس کی تمام باتیں سیات و سباق کونظر انداز کر کے ، غلط حوالوں اور فلط ترجموں کو بنیا دینا کر کے گئی ہیں۔ میں ان تمام باتوں کی وضاحت کرسکتا ہوں اور کر رہا ہوں۔

اگر آپ اس کی تازہ ترین کتاب (World of Fatwas, Shariah in اگر آپ اس کی تازہ ترین کتاب (Action) کا جائزہ لیس جو پچھ تی دن پہلے بمبئی سے شالع ہوئی ہے۔ اس کے سرورق پر قرآنِ مجید کی آیت درج کی گئی ہے:

﴿ مُحَمَّدٌ رَّسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَةَ آشِدَّآءُ عَلَى الْكُفَّادِ رُحَمَآءُ

بَيْنَهُمْ ط ﴾ [الفتح: ٢٩]

'' محمد الله كے رسول بيں اور جولوگ ان كے ساتھ بيں وہ كفار پر سخت اور آپس ميں رحيم بيں۔''

یہاں بھی اس نے وہی کام کیا ہے کہ سیاق وسباق سے الگ کر کے ایک بات پیش کردی ہے۔ اور تاثر یہ پیش کرنا چاہا ہے کہ سلمان غیر مسلموں کے حق میں برمم ہیں۔ اگر آپ اس آ یت کو درست سیاق وسباق میں پڑھنا چاہیں تو یہ بات آ یت نمبر ۲۵ سے شروع ہورہی ہے۔ اور فرمایا جارہا ہے کہ وہ لوگ، کفار جنھوں نے مسلمانوں کو مجدحرام میں داخل ہونے اور قربانی کرنے سے روکا، ان کے حق میں مسلمان سخت ہیں۔ یہاں ذکر ان کفار کا ہورہا ہے جنھوں نے مسلمانوں کو جج کا فریفنہ ادا کرنے سے روکا تھا، آپ خود بتا ہے کہ اگر آج کوئی عیمائیوں کو وہیکن شی میں داخل ہونے سے روک تو عیمائی اسے اچھا سمجھیں سے یا برا؟

یا فرض کیجیے کوئی ایک ہندد کو بنارس میں داخل ہونے سے روک دی تو کیا وہ ہندواس رو کنے والے کو پند کرے گا؟

قدرتی بات ہے کہ وہ اسے ناپند کرےگا۔ یہاں بھی اگر آپ سیاق وسباق کو طحوظ رکھ کرمطالعہ کریں تو یہی بات کی جاری ہے کہ وہ لوگ جضوں نے سلمانوں کو مکہ مکرمہ میں داخل ہونے اور جج کا فریضہ اوا کرنے سے روکا ہے مسلمانوں کو ان کے حق میں سخت اور آپس میں زم خو ہونا چاہیے۔

اس کتاب کے صفحہا ۵۷ اور ۵۷۲ پر وہ اپنی پیندیدہ آیت کا حوالہ دیتا ہے۔ یہ سور ہ تو بہ کی پانچویں آیت ہے، جس کا حوالہ دہ بار بار دیتا ہے:

﴿ فَإِذَا انْسَلَخَ الْأَشْهُرُ الْحُرُمُ فَاقْتُلُوا الْمُشْرِكِيْنَ حَيْثُ وَجَلْتُمُوْهُمُ وَكُلُوا الْمُشْرِكِيْنَ حَيْثُ وَجَلْتُمُوهُمُ وَكُلُوا الْمُشْرِكِيْنَ حَيْثُ وَاجْدُا وَا قَامُوا وَخُلُوا مَهُمْ كُلَّ مَرْصَدٍ فَإِنْ تَابُوا وَا قَامُوا الصَّلُوةَ وَا تَوُا الزَّكُوةَ فَخَلُوا سَبِيْلَهُمْ إِنَّ اللَّهَ غَفُوْرٌ تَحِيْمٌ ٥ ﴾ الصَّلُوةَ وَا تَوُا الزَّكُوةَ فَخَلُوا سَبِيْلَهُمْ إِنَّ اللَّهَ غَفُوْرٌ تَحِيْمٌ ٥ ﴾

[التوبه: ٥]

'' پس جب حرام مہینے گز رجا ئیں تو مشرکین کو آل کرو، جہاں پاؤ اور انھیں پکڑو اور گھیرواور ہر گھات میں ان کی خبر لینے کے لیے بیٹھو۔ پھراگر وہ تو ہہ کرلیں اور نماز قائم کریں اور زکو قوریں تو آخیں چھوڑ دو۔ اللہ درگز رفر مانے والا اور رحم فرمانے والا ہے۔''

یہاں بھی وہی معاملہ ہے کہ بات سیاق وسباق سے الگ کرکے کی جارہی ہے۔ یہاں بات سور ہ تو بہ کی پہلی آیت سے شروع ہورہی ہے۔ اور ان مشرکین مکہ کا ذکر کیا جارہا ہے جضوں نے مسلمانوں سے ایک امن معاہدہ کیا تھا اور پھر یک طرف طور پر معاہدہ تو ڑدیا۔ معاہدے کی خلاف ورزی کی ۔ لہذا یہاں اللہ تعالیٰ کی طرف سے آخیں واضح انتہاہ کردیا گیا کہ یا تو چار ماہ کے دوران معاملات سیدھے کرلو اور یا جنگ کے لیے تیار ہوجاؤ۔ اور مسلمانوں کو کہا گیا کہ جنگ کے دوران انھیں جہاں یا قتل کردو۔

فرض کیجیامریکہ اور ویت نام کی لڑائی کے دوران امریکہ کا صدرا پنے فوجیوں کو کہتا ہے کہ دورانِ جنگ دشمنوں کو جہاں پاؤٹل کردواور میں آج سے بات آپ کے سامنے اس طرح کرتا ہوں کہ ؟

د امر کی صدر کہتا ہے کہ ویت نامیوں کو جہاں پاؤقل کردو۔''

تو یقیناً امریکہ کاصدر آپ کو قصائی ہی گئے گا۔لیکن جنگ کے تناظر میں کوئی بھی جرنیل یاسر براہ حکومت میں کہے گا کہ ڈرومت اور اپنے دشمنوں کوئل کرد۔وہ اسی طرح ان کا حوصلہ بلندر کھ سکتا ہے۔ پھر پانچویں آیت کے بعد وہ سیدھا ساتویں اور آٹھویں آیت پر پہنچ جاتا ہے۔چھٹی آیت کونظر انداز کردیتا ہے، کیوں؟

اس لیے کہ اس آیت میں اس کے اعتراض کا جواب موجود ہے۔ اس آیت میں فرمایا گیا ہے کہ اس آیت میں فرمایا گیا ہے کہ اگر فرمایا گیا ہے کہ اگر کوئی تم سے پناہ مانگے تو اس کو پناہ دو۔ اور پھر اسے محفوظ جگہ تک پنچادو۔اگر وہ اسلام قبول نہ بھی کریں ، پھر بھی جس مشرک نے پناہ مانگی ہے، اسے امن کی جگہ تک پہنچاؤ۔ آج کون سا جرنیل اپنے فوجیوں کو بیہ ہدایت دے سکتا ہے کہ اگر دشمن پناہ مانگے تو اسے محفوظ مقام پر پہنچا کر بھی آؤ۔محض معاف کرنے یا حچوڑ دینے کی بات بھی نہیں ہور ہی بلکہ بحفاظت مقام امن تک پہنچانے کا حکم دیا جارہا ہے۔

میں پو چھنا چاہتا ہوں کہ آج کون می فوج ،کون سا جرنیل میتکم دے سکتا ہے؟ لیکن قرآن یہی تکم دے رہا ہے۔

کیکن اپنے محبوب موضوع یعنی مسلمانوں کو ظالم ٹابت کرنے کے لیے ارون شوری اس طرح سیاق وسباق سے ہٹ کرحوالے پیش کرتا ہے۔

اس کا دوسرا ببندیدہ موضوع '' خواتین کے حقوق'' ہے اور یہاں بھی آیات کے حوالے دیتا ہے۔ اور یہاں بھی آیات ہیں۔ حوالے دیتا ہے۔ اور بدوہی آیات ہیں جن کا حوالہ تسلیمہ نسرین جیسے لوگ دیتے ہیں۔

آپ مجھ سے پوچھتے ہیں کہ میں ارون شوری سے مباحثہ کیوں نہیں کرتا؟

میں نے ایک دفعہ سلیمہ نسرین کے حوالے ہے ہونے والے ایک مباحثے میں شرکت کی تھی جس کا اہتمام'' جمبئی یونین آف جرناسٹس'' نے کیا تھا۔ جب میں نے اس مباحثے کی وڈیو ریکارڈ نگ کی اجازت مانگی تو مجھے! جازت نہیں دی گئی۔ حالاں کہ اس مباحثے کاعنوان تھا:

'' کیا نہ ہی انتہا پیندی آ زادی اظہار کی راہ میں رکاوٹ ہے؟''

یعنی عنوان تو آ زادیؑ اظہار ہے لیکن مجھے وہ گفتگور یکارڈ کرنے کی اجازت نہیں دی گئ، کیا بیرمنافقت نہیں ہے؟ میں نے انھیں کہا کہ وہ بھی اس ریکارڈ نگ کی کا پی رکھ سکتے ہیں لیکن پھر بھی وہ اجازت نہیں دیتا چاہتے تھے۔ بالآخر خاصی بحث وتمحیص کے بعد مجھے اس مباحث کوریکارڈ کرنے کی اجازت ملی اور آپ جانتے ہیں کیا ہوا؟

ہوا یہ کہ اللہ تعالیٰ کی مہر بانی سے میں انتہائی کامیاب رہا۔ وہ لوگ اسلام کو قربانی کا کر ابنانا جا ہے تھے، ذاکر نائیک کو قربانی کا بکر ابنانا جا ہے تھے لیکن اللہ تعالیٰ کی مہر بانی سے مباحثہ انتہائی کامیاب رہا۔ اس میں میری ذاتی قابلیت کا کوئی دخل نہیں تھامحض اللہ کا کرم تھا کہ میں کامیاب رہا اور اتنا کامیاب رہا کہ کسی ایک اخبار نے بھی اس مباحثے کی خبر نہیں

لگائی۔

عیسائیوں کی طرف سے اس مباحثے پر فادر پریرا موجود تھے۔ ہندوؤں کی نمائندگی ڈاکٹر ویدویاس کررہے تھے۔مسلمانوں کی طرف سے میں تھا ادرتسلیمہ نسرین کی کتاب کا مراتھی ترجمہ کرنے والے اشوک صاحب بھی مباحثے میں شریک تھے۔اگر اس مباحثے کی ریکارڈ تگ نہ کی جاتی تو بھلاکس کواس کے بارے میں پید چاتا؟لیکن آج صرف بمبئی میں نہیں بلکہ پوری دنیا میں لاکھوں لوگ بیر ریکارڈ نگ دکھے جیں۔

ادر ارون شوری کے اس حوالے سے تمام اعتراضات کے جوابات بھی ایک کیسٹ میں موجود ہیں۔ اس کیسٹ کے دو حصے ہیں۔ پہلے حصے میں میری گفتگو ہے اور دوسر سے حصے میں سوالات بھی شامل ہیں جو ارون حصے میں سوالات بھی شامل ہیں جو ارون شوری اٹھا تا ہے۔

ر ہاسوال ارون شوری کے ساتھ مناظر ہے کا ۔ تو کیا وہ اس قابل ہے کہ اس کے ساتھ مباحثہ کیا جائے؟ وہ ہرگز اس قابل نہیں ہے ۔ لیکن میں اس کے ساتھ کسی بھی وقت مناظر ہ کرنے کے لیے تیار ہوں ۔ وہ آئے ........اھلاً وسھلاً

شرط یمی ہوگی کہ بیہ مناظرہ سرعام ہوگا،لوگوں کے سامنے ہوگا، بند کمرے میں نہیں۔ اوراس کی براہِ راست ریکارڈ نگ بھی ہوگی۔

بہت بہت شکر ہے

تمت بالخير

☆.....☆.....☆

<sup>(1)</sup> اُردور جمه ' اسلام میں خواتین کے حقوق ' کے نام سے دارالنوادر کے زیرا ہتمام شابع ہو چکا ہے۔



# نداہب عالم میں تضویر خدا اور اسلام کے بارے میں غیر مسلموں کے ۲۰سوال

ڈاکٹر ذاکر نائیک

www.KitaboSunnat.com

حرج سیدامتیازاحمه



اس کتاب کے ترجمہ کے حقوق بحق دارالنوادر، لا ہورمحفوظ ہیں۔اس تر جے کا استعال سمسى بھى ذريعے سے غير قانونى ہوگا۔ خلاف ورزى كى صورت ميں پبشر قانونى کارروائی کاحق محفوظ رکھتا ہے۔

## جمله حقوق محفوظ c 1 + + 4

ندابب عالم مين تضورخدا كتاب:

اوراسلام کے بارے میں غیرمسلموں کے ۲۰سوال

وُاكْثرُ وْاكْرِنَا مُنْكِ مصنف:

> سيدا متيازاحمه مترجم:

> > دارالنوادر اہتمام:

موٹروے بریس، لا ہور مطبع:

غیرمجلد ۵۰ رویے قمت: مجلد ۹۰ روپیے





الى يىل: hikmat100@hotmail.com

## ترتتيب

### حصداول

# اہم نداہب میں خدا کا تصور

| ۵  | ا په تعارف                              |
|----|-----------------------------------------|
| 4  | ۲۔ ونیا کے بڑے نماہب کی ورجہ بندی       |
| 9  | سال ہندومت میں خدا کا تضور              |
| ľ  | سر سكه ندب مين خدا كانصور               |
| 19 | ۵۔ پاری ندہب میں خدا کا تصور            |
| rı | ٢- يېوديت ميل خدا كا تصور               |
| ۲۳ | 2- عيمائيت مين خدا كا تصور              |
| 72 | ٨- اسلام ميں خدا كا تصور                |
| ۳۷ | ۸_ اسلام میں خدا کا تصور                |
| ۲۲ | ال توحير                                |
| 72 | اا_ نژک                                 |
|    | نصه دوم                                 |
|    | اسلام کے بارے میں غیرمسلموں کے بیں سوال |
| ۳  | تعارف                                   |
| ۸  | ا کشید از دواج                          |

| ۵۲  | ۲۔ ایک وقت میں ایک سے زیادہ شوہر                                        |
|-----|-------------------------------------------------------------------------|
| 4.5 | س۔ عورتوں کے لیے تجاب                                                   |
| ۷٦  | سم۔     کیا اسلام تکوار کے زور سے پھیلا؟                                |
| Λſ  | ۵۔ مسلمان بنیاد برست اور دہشت گرد ہیں                                   |
| ۸۵  | ۲- غيرسبزرياتی غذا                                                      |
| ۳   | ے۔ جانوروں کو ذنح کرنے کا اسلامی طریقہ بے رحمانہ ہے                     |
| 90  | ۸۔ غیرسبزیاتی غذا مسلمانوں کو متشدد بناتی ہے                            |
| 92  | 9۔ مسلمان کعبہ کی عبادت کرتے ہیں                                        |
| 99  | ا۔ مکہ میں غیرمسلموں کے داخلے کی اجازت نہیں                             |
| 1•1 | اا۔ سؤر کا گوشت حرام ہے                                                 |
| ۵+۱ | ۱۲ شراب کی ممانعت                                                       |
| ۳۱۱ | ۱۳ گواہوں کی برابری                                                     |
| 119 | مار ورافت                                                               |
| 174 | ۱۵۔ کیا قرآنِ پاک الله کا کلام ہے                                       |
| 172 | ۱۱۔ آ خرت ،موت کے بعد زندگی                                             |
| 2   | ا۔ کیا وجہ ہے کہ مسلمان مختلف فرقوں ، مکا تب فکر میں تقسیم ہیں          |
|     | ۱۸ تنام نداهب بی انسانول کوراست بازی کی تعلیم دیتے بین تو پیر صرف اسلام |
| 10% | ہی کی اتباع کیوں کی جائے؟                                               |
| IሮΆ | 19۔ اسلام کی تعلیمات اور مسلمانوں کے حقیق اعمال میں بہت زیادہ فرق ہے    |
| ۱۵۲ | ۲۰۔ غیرمسلموں کو کا فرقرار دیا جاتا ہے                                  |
|     | •                                                                       |

### تعارف

نداہب اور نظام ہائے اخلاقیات کی ایک بڑی تعداد ہماری تہذیب کی اہم خصوصیت ہے۔ بن نوع انسان کی ازل سے بیکوشش رہی ہے کہ وہ اپنی تخلیق کی وجہ کو سمجھے اور اس کا مُنات میں اپنے مقام کا عرفان حاصل کرے۔ وہ اس نظام قدرت میں اپنی شناخت اور مقام کو جانئے میں اپنی شناخت اور مقام کو جانئے کے لیے ہمیشہ سے سرگرداں رہائے۔

ممتاز تاریخ داں ، آ ربلڈ ٹوائن بی نے قرنوں پر محیط انسانی تاریخ کا مطالعہ کرنے کی کوشش کی۔ پھراس نے دس جلدوں پر پھیلا ہوا اپنا معرکہ آرا کام پیش کیا۔ اس کی کتابوں کا خلاصہ یہی ہے کہ پوری انسانی تاریخ میں نہ ہب کومرکزی حیثیت حاصل رہی ہے۔ ۲۲ راکتوبر میں وہ''دی آروز''میں شائع شدہ ضمون میں رقمطراز ہے:

''میں اِس پریفین رکھتا ہوں کتخلیق کے معے کی جانی ندہب ہی کے پاس ہے۔'' آ سفورڈ ڈسٹنری کےمطابق ندہب کی تعریف کچھے یوں بنتی ہے:

"ايك اليي فوق البشرقوت پراعتقاد ركهنا ، بالخصوص ذاتى خدا يا خداؤل پريقين سرئة سرئة

رکھنا جواطاعت اورعبادت کے لاکق ہوں۔''

تمام اہم نداہب عالم میں ہمیں عالم الغیب اور قادرِ مطلق خدایا مقتدرِ اعلیٰ کا تصور ملتا ہے۔ پھرتمام اہم نداہب کے ماننے والوں کا بیعقیدہ بھی ہے کہوہ جس خدا پریقین رکھتے اور جس کی اطاعت کرتے ہیں وہی تمام دوسرے لوگوں کا خدا بھی ہے۔

کی ایک' فیر مذہبی' اعتقادات مثلاً مارکسزم، فرائیڈ ازم وغیرہ نے منظم نداہب کی بنیاد پر حملے کی گوشش کی ہے۔ دلچہ پ بات سے سے کہ یہ غیر مذہبی اعتقادات بھی سی مذہبی اعتقاد کی می صورت اختیار کر چکے ہیں۔ مثال کے طور پر جب کی ممالک میں کمیون میں کی اثر آگ آنٹا ای آنٹا مرائنگ 4

تھا،اس کی تشہیر وہلیغ اس پیانے ،انداز اور دلجمعی کے ساتھ کی جاتی تھی جس طرح کہ ندا ہب کی تبلیغ کی جاتی تھی جس طرح کہ ندا ہب کی تبلیغ کی جاتی ہے۔ پس ندہب انسانی وجود کا اہم ترین جزو ہے۔

قرآن مجید فرقان حمید کی درج ذیل آیت میں الله فرماتا ہے:

﴿ قُلُ يَاهُلَ الْكِتْ ِ تَعَالُوا إِلَى كَلِمَةٍ سَوَآءٍ بَيْنَنَا وَ بَيْنَكُمُ الَّا نَعُبُدَ اللَّهَ وَ لَا نُشُولِ فَ بِهِ شَيْنًا وَ لَا يَتَّخِذَ بَعُضَنَا بَعُضًا اَرُبَابًا مِنُ دُونِ اللَّهِ فَإِنْ تَوَلَّوُا اَهُ هَدُوا اِشَهَدُوا إِنَّا مُسُلِمُونَ ﴾ (١٣:٣) دُونِ اللَّهِ فَإِنْ تَوَلَّوُا اَهُ هَدُوا اِشَهَدُوا إِنَّا مُسُلِمُونَ ﴾ (١٣:٣) ثمارے نور الله فَإِنْ الله عَلَى الله الله الله على طرف جو جارے اور تهارے درمیان کیال ہے۔ یہ کہم الله کے سواکی کی بندگی نہ کریں ،اس کے ماتھ کی کوشریک نہ تھرائیں اور ہم میں ہے کوئی الله کے سواکی کو اپنا رب نہ بنائے ،اس وقوت کو قبول کرنے ہے آگر وہ منہ موڑیں تو صاف کہدو کہ گواہ رہو بنائے ،اس وقوت کو قبول کرنے ہے آگر وہ منہ موڑیں تو صاف کہدو کہ گواہ رہو ہم قوم سلم (صرف خداکی بندگی واطاعت کرنے والے) ہیں۔''

نداہب عالم کا مطالعہ اور موازنہ میرے لیے بہت سود مند ٹابت ہوا ہے۔ اور میرایہ یقین از سر نومتحکم ہوا ہے کہ خدا تعالی نے ہرانسان کو اپنے وجود کی سمجھ بوجھ کے ساتھ پیدا کیا ہے۔ انسان کی نفیاتی ترکیب کچھاس طرح کی ہے کہ وہ با آسانی خالقِ عظیم کا تصور قبول کرتا ہے بصورت دیگر خدا کے عدم تصور کے لیے اسے دلائل دینا پڑتے ہیں۔ بالفاظ دیگر خدا پر یقین کے لیے کوئی شرط نہیں ہے گر خدا کے تصور کور دیر کرنے کے لیے شرط یا دلائل کی ضرورت پڑتی ہے۔



# دنیا کے بڑے مذاہب کی درجہ بندی

اگرہم وسیج پیانے پر دیکھیں تو قداہب عالم کودو بڑے زمروں میں تقسیم کیا جاسکتا ہے یعنی سامی فداہب اور غیر سامی فداہب۔ جبکہ غیر سامی فداہب کو مزید دو زمروں یعنی آریائی اور غیرآ ریائی فداہب میں تقسیم کیا جاسکتا ہے۔

### سامی نداہب

سامی نداہب وہ نداہب ہیں جوسامیوں میں ظہور پذیر ہوئے۔ آجیل کے مطابق حضرت نوح مَلْاِتِلَا کے اللہ علیہ اللہ حضرت نوح مَلْاِتِلَا کے ایک بیٹے کا نام سام تھا اور ان کی تسلیس سامی کہلا کمیں۔ چنانچے سامی نداہب وہ نداہب ہیں جو یہودیوں ، عربوں اور آشوریوں وغیرہ میں پروان چڑھے تھے۔ یہودیت ، مسجیت اور اسلام اہم اور بڑے سامی فداہب ہیں۔ بیتمام نداہب پینمبری نداہب ہیں اور ان آسانی ہدایات پراعتقادر کھتے ہیں جوخدانے پیغبروں کے ذریعے زمین پراُ تاریں۔

### غيرسامي مذاهب

جیسا کہ پہلے بتایا گیا کہ غیرسا می نداہب کو مزید دو ذیلی اقسام میں تقسیم کیا جا سکتا ہے جو آریائی اورغیرآ ریائی نداہب ہیں۔

### آريائى مذاهب

آریائی ادیان وہ نداہب ہیں جن کی ابتدا آریائی قوم میں ہوئی۔آریائی ان اقوام کو کہا جاتا ہے جو بہت طاقتور تھے اور ہند یور پی زبانیں بولتے تھے۔ بید دوسرے ہزاریے کے پہلے نصف (۲۰۰۰ تا ۵۰۰ قبل سے) تک ایران سے لے کر شالی ہندوستان تک پھیل گئے تھے۔ اب آریائی غداہب کومزید دواقسام میں بانٹا جا سکتا ہے: اوّل ویدک اور دوم غیر ویدک۔

ویدک ند جب کوعام طور پر جند ومت اور برجمنیت کے نام سے پکارا جاتا ہے۔ جبکہ غیر ویدک نداجب میں فاجب میں سکھ مت ، بدھ مت اور جین ازم وغیرہ شامل ہیں۔ تقریباً تمام آریائی نداجب میں پنجمبروں کا تصور موجود نہیں۔

زرشتی ندہب ایک آریائی مگر غیر ویدک ندہب ہے جس کا ہندومت ہے کوئی تعلق نہیں۔ اور اس کا دعویٰ ہے کہ یہ پنجمبرانہ ندہب ہے۔

غيرآ ريائي نداهب

غیر آریائی ادیان کی ابتدا مختلف جگہوں پر ہوئی ہے۔ کنفیوشنزم اور تاؤازم کی سرزیمن چین ہے۔ کنفیوشنزم اور تاؤازم کی سرزیمن چین ہے جبکہ شنٹو فد ہب جاپان میں پروان چڑھا۔ ایسے ٹی ایک غیر آریائی فدا کا تصور موجود نہیں ہے۔ انہیں ہا قاعدہ فدا ہب کی بجائے اخلا قیاتی تعلیمات کے نظام کہنا زیادہ مناسب ہوگا۔

#### مذہب میں خدا کی درست ترین توجیہہ

سی بھی ذہب میں اپنائے گئے خدا کے تصور کو صرف اس کے پیرہ کاروں کے ممل سے نہیں جانچا جا سکتا۔لوگوں میں خودان کی ذہبی کتابوں سے عدم واقفیت ،تمام نداہب میں ایک عام می بات ہے۔اس تناظر میں ریہ بہتر ہوگا کہ کس بھی ندہب میں خدا کے تصور کو اس کی مقد س تحریروں کی روشنی میں دیکھا جائے۔

اب ہم دنیا کے اہم ادیان کا تجزیہ کرتے ہیں اور دیکھتے ہیں کدان کی مقدی تحریریں خدا کے تصور کے متعلق کیا کہتی ہیں۔



ہندومت تمام آریائی مذاہب میں مشہور ہے۔ ہندو در حقیقت ایک فاری لفظ ہے اس کے معنی ان لوگوں کے ہیں جو وادی سندھ ہے آگے کے علاقوں کے رہائش ہیں۔ تاہم عام بول چال میں ہندومت کی اصطلاح ایک لبادے کی طرح ہے جو مجموعہ عقاید کے لیے استعال کی جاتی ہے۔ ان میں ہے اکثر عقاید وید، اپنشد اور بھگود گیتا ہے اخذ کیے گئے ہیں۔

#### ہندومت میں خدا کے لیے رائج عمومی تصورات

عموماً ہندومت کو ایسے دین کے طور پرلیا جاتا ہے جس میں کثرتِ خدا کا تصور ہے۔ در حقیقت بہت سے ہندواس کی تصدیق کرتے ہیں اور وہ گئی ایک خداؤں پراعتقادر کھتے ہیں۔ کچھ ہندو تین خداؤں جبکہ بعض ہندوتو ۳۳۰ کروڑ خداؤں پریقین رکھتے ہیں۔تا ہم پڑھے لکھے ہندو جواپنی کابوں سے واقفیت رکھتے ہیں ، کہتے ہیں کہ ایک ہندوکو صرف اور صرف ایک خدا کی ہی یوجا کرنی جا ہیے۔

خدا کے تصور کے بارے میں ہندو اور مسلمانوں میں سب سے بڑا فرق یہی ہے کہ ہندووں کا عام عقیدہ ہے کہ وہ ہمہ اوست (Pantheism) کے قائل ہیں۔ ہمہ اوست یا کا نئات پرتی کا پینظر میہ کہتا ہے کہ ہر چیز خواہ وہ جاندار ہو یا بے جان مقدل اور الہامی ہے۔اک لیے ہندو، درختوں ،سورج ، چاند ، جانوروں اور حتی کہ انسانوں کو بھی خدا کا پرتو جانتے ہیں۔ یعنی عام ہندو کے لیے ہرشے خدا ہے۔

اس کے برعکس اسلام انسان سے کہتا ہے کہ وہ خود کواور اپنی اطراف کی اشیا کوخدا کی تخلیق سمجھے کہ خدائی صفات والا سمجھہ۔ لہذا مسلمان ہرشے کوخدا کی ملکیت سمجھتا ہے۔ بالفاظ دیگر ہم سمجھتے ہیں کہ ہرشے کا تعلق اللہ سے ہے۔ درخت ، سورج ، جانداور تمام اثنیا خدا کی ہی ہیں۔ یہ

•

کا ئنات بھی اس سے تعلق رکھتی ہے۔

پس ہندواور مسلمانوں کے عقاید میں ایک بڑا فرق بیہ ہے کہ ہندووں کے نزدیک ہرشے خدائی ہے جبکہ مسلمانوں کے نزدیک ہرشے خدائی ہے۔ قرآنِ مجید فرقانِ حمید میں درج ہے:

'' تو سب سے پہلی مشترک بات یہ ہے کہ ہم کسی کی عبادت نہیں کرتے سوائے اللہ کے۔''

اب ہم اسلام اور ہندومت کی مقدس تحریروں کا تجزید کرتے ہوئے ان دونوں کے درمیان مشتر کہ باتیں تلاش کریں گے۔

#### بھگود گیتا

ہندومت کی تمام کتابوں میں بھگود گیتا بہت مشہور ہے۔ گیتا کے اس شعر کو پڑھے:
'' جن کی فہم مادی خواہشات نے سلب کر لی ہے ، انہوں نے دیوتاؤں
(اوتاروں) کے سامنے گھنے ٹیک دیے ہیں اور پھراپی مرضی کے مطابق پوجا کے
اُصول بنا لیے ہیں۔''[ بھگود گیتا؛باب: ۷، شعر: ۲۰]

یبہاں گیتا کہدرہی ہے کہ مادہ پرست لوگ اصل خدا کوچھوڑ کر ٹیم دیوتا وَل کی عبادت شروع کردیتے ہیں۔

أبنشد: .....ا پنشد كوجى مندوول كى مقدس كتاب كا ورجه حاصل ب- اپنشد كابيشعر

رِد<u>ھ</u>ے:

- (i) "ووصرف ایک ہے کسی ذوسرے کے بغیر۔'[ چندو گیا اُ پیشند ۲:۲:۱]
  - اُ پنشد کا ایک مصرعہ رہے:
  - (i) 'نه ای اس کے ماں باپ ہیں اور نہ ای کوئی خدا'

[ سویت سواترا اُنیشد ۲۰۹] [ حصه دوم بصفحه:۲۲۳]

أينشدى كاأيك اورشعر ديكھيے:

(iii) "اس جیسا کوئی نہیں ہے "[سویت سواترا اُنیشد، باب ۱۹:۳]
"کوئی اس جیسا نہیں ، جس کا نام عظمت والا ہے۔ "(۱)
اب درج بالا اشعار کا ان آیات قرآئی ہے مواز نہ سیجئے:
﴿ وَلَمْ یَکُنُ لَّـٰهُ کُفُوًا اَحَدُ ٥ ﴾ [۱۱۲: ٣]
"اورکوئی اس کا ہمسر نہیں۔ "

﴿ لَيْسَ كَمِثُلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ البَصِيرُ ﴾ [١١:٣٢]

" كائنات كى كوئى چيزاس كےمشابنهيں، وهسب كچھ د كيھنے اور سننے والا ہے۔"

(iv) اُپنشد کے درج ذیل اشعار خدا کوجسم تصور کرنے سے انسان کے عاجز ہونے کی طرف اشارہ کرتے ہیں:

''اس کا پیکرنظرنہیں آتا، کوئی اے آتھوں سے نہیں دیکھ سکتا۔ جواہے دل اور د ماغ سے دیکھتے ہیں وہ ان کے دل میں رہ کرانہیں لا فانی بنا دیتا ہے۔''

[سویت سواترا، أپنشد ۲۰:۲۰]

قرآ نِ عظیم اس مظهر کواس آیت میں بیان کرتا ہے:

﴿ لَا تُدُرِكُهُ الْلَابُصَارُوَهُو يُدُرِكُ الْلَابُصَارَوهُو اللَّطِيْفُ الْحَبِيُوُ ٥ ﴾ " تكابين اس كو پائبين سكتين اوروه نگامون كو پاليتا ہے، وہ نهايت باريك بين اور باخبرہے۔" [١٠٣:٢]

<u>ويد</u>

ہندومت کی کتابوں میں ویدسب سے اہم کتابیں سمجھی جاتی ہیں۔ وید کی چار کتابیں زیادہ مشہور ہیں۔ یعنی رگ وید، یجروید، سام ویداور اتھروا وید۔

🗱 ---- يُجُر ويد

i) يجرويد كاايك جمله يهي:

<sup>(1) [</sup>The Principal Upanishad by S.Radhakrishnan, page736,737] Sacred books of the East, volume15, the Upanishad part Il Page No 253.]

آ کے چل کرلکھاہے:

'' وہ کسی نے پیدائہیں ہوا، وہی ہماری عبادت کا مستحق ہے۔اس کا کوئی عکس نہیں اور یقیناً اس کی شان سب سے بلند ہے۔ وہ خود کو سورج وغیرہ میں قائم رکھ سکتا ہے، شایدوہ مجھے نقصان نہ پہنچائے۔ یہی میری دعا ہے۔ وہ کسی سے پیدائہیں ہوا اور ہماری عبادت کے لائق ہے۔'(۱)

ii) ''وہ بےجمم اور خالص ہے۔'' یہ یجر ویدیس درج ہے: ۸:۸۰

''وہ روش ، بے جسم ، بے زخم ، بے پیونداور خالص ہے جس میں بُرائی چھید نہیں کر سکتی۔ وہ وسیع انظر ، عقل مند ، اصاطہ کرنے والا ،خود وجود رکھنے والا ہے ، وہ لا متناہی برسول کے لیے مالک ہے۔''(۲)

iii) يجرويد مين سيجهي درج ہے:

''جوقدرتی مظاہر کی بوجا کریں گے، اندھیرے میں داخل ہوں گے۔'' مثلاً ہوا، پانی اور آگ وغیرہ۔'' جوسنہھوتی کی عبادت کریں گے، اندھیروں کی مزید گہرائی میں غرق ہوجائیں گے۔''سنہھوتی کا مطلب اشیا کی تخلیق ہے مثلاً کری، میزاور بت وغیرہ بنانا'' 1 یج وید 9:۴۰

iv) ایک اور دعامیں یہ جمی آیا ہے:

''جمیں اچھارستہ دکھا اور ان گنا ہوں کو ہٹا دے جوہمیں بے راہ اور گمراہ بنا دیتے ہیں۔''1 یج وید ۲۱: ۴۸

لأن‱اتهروا ويد

اتھرواوید کے بیاشعار دیکھیے:

<sup>(</sup>۱) یچ وید، د بوی چندایم اے فلسفہ شخصہ ۲۷۷

<sup>[</sup>Yajurveda Sainhita by Ralph I.H.Griffith pg 538] (r)

i) ''بِشُك خداعظيم ہے۔'' [افقرواويد ٢٠ ٥٨:٣] ''سوريا، تويقيناعظيم ہے، اديتيا توعظيم ہے، چونکہ توعظيم ہے تيرى عظمت كى تعظيم كى جاتى ہے۔ بے شک توعظيم ہے، اے خدا'' • ﴿ غلِمُ الْغَيْبِ وَ الشَّهَا دَةِ الْكَبِيْرُ الْمُتعَالِ ٥ ﴾ [القرآن: ١٣:٩] ''وه پوشيده اور ظاہر ہر چيز كا عالم ہے۔ وہ بزرگ ہے اور ہر حال ميں بالا تر رہے والا ہے۔''

🛠 .....رگ وید

i) تمام ویدوں میں رگ وید سب سے قدیم ہے۔ ہندوؤں کے نزدیک ہی بھی ایک مقدیں · ترین کتاب ہے۔رگ وید میں تحریہ ہے کہ: '' نہ ببی بزرگ خدا کو کئی ناموں سے یکارتے ہیں۔''

[رگ وید ۲۳:۸۲:۱۱]

ii) رگ و ید میں خدائے برزگ و برتر کی جو مختلف صفات بتائی گئی ہیں وہ کسی بھی طرح ۲۳۳ سے
کم نہیں ہیں۔ ان میں سے کئی رگ و ید کی کتاب دوم کی مناجات اوّل میں درج ہیں۔
رگ و ید میں خدا کی جو متعدد صفات بتائی گئی ہیں ان میں سے سب سے خوبصورت صفت،
رگ و ید کی دوسری شبدھ کے تیسر ہے شعر میں موجود ہے جہاں خدا کے لیے ''براہما'' کا لفظ استعال کیا گیا ہے۔ براہما کو عربی میں ترجمہ کیا جائے تو اس کے معنی خالق کے ہوں گے۔خدا کو ''خالق کا ر''یا'' براہما'' کہنے پر مسلمانوں کو کوئی اعتر اض نہیں ہوگا۔ تا ہم مسلمان یقینا اس تصور کو قبول نہیں کریں گے کہ خدا ہزرگ و برتر کے جیار ہاتھ ہوں ( نعوذ باللہ ) مسلمان اسے سختی سے دو کردیں گے۔

خدا کو جسیمی (Anthropomorphic) یا مادی شکل میں پیش کرنے کے عمل کی نفی یجروید کے ان اشعار سے بھی ہوتی ہے:

<sup>(1)[</sup>Atharveda Samhiti VoL 2 William Dmight Whitney pg 910]

''اس کا کوئی نکس نہیں ہے۔'' [یجروید ۳۲:۳] رگ وید کی کتاب دوم ، مناجات اوّل کے تیسرے شعر میں خدا کی ایک اور عمدہ صفت بیان کی گئی ہے۔ یہاں خدا کو' وشنو'' کہا گیا ہے۔

وشنوکا مطب ہے'' پرورش کرنے والا''اگراسے عربی میں ترجمہ کیا جائے تو اس کے معنی '' رب'' کے ہوں گے۔ایک بار پھر یہاں مسلمانوں کوکوئی اعتراض نہ ہوگا جب خدائے بزرگ و برتر کو'' رب'''' پالنے والا'' یا'' وشنو'' کہا جائے گر ہندوؤں میں وشنوکا عام تصوریہ ہے کہ وہ چار ہاتھوں والا خدا ہے۔اس کے ایک داکمیں ہاتھ میں تھالی ہے جے'' چکرا'' کہتے ہیں۔ایک باکمیں ہاتھ میں سکھ یا ناقوس ہے،ایک پرندہ بھی ہے جوسانپ کے بل کی طرف جارہا ہے۔خدا کی کوئی بھی تصویر مسلمانوں کے لیے قابل قبول نہیں ہے۔جیسا کہ پہلے بتایا گیا کہ یہ بات خود یجروید کے باب ۴ کے انیسویں شعر کے خلاف ہے۔

iii) رگ وید کے درج ذیل اشعار ملاحظہ کیجے:

''اے دوستو!اس کے سواکسی کی عبادت نہ کرو، صرف وہی ایک خداہے۔'(۱)

[۸:۱:۱ ]

[رگ وید کتاب ۱:۱:۸]

(iv وہ علمہ جوگی اینے ذہن اور اپنی سوچ کی توجہ طبیقت اعلیٰ پر مرکوز رکھتے ہیں جو قا در مطلق،

عظیم اور حاکم اعلیٰ ہے۔ وہ تنہا ، ان کے اعمال اور حیاتی اعضا کو تفویض کیے جانے

والے اُمور سے آگاہ ہے۔ بے شک وہی عظیم ہے اور آسانی خالق ہے۔''(۲)

[رگ وید ۱۵:۸]

<sup>(1) [</sup>Rigveda Samhiti Vol ix, Page1 and 2 by Swami Satyaprakash Sarasvati and Satyakam vidhya Lankar]

<sup>(2) [</sup>Rigveda Samhiti Volume 6 Page 1802 and 1803 by Swami Satya Prakash Saraswati and Satya Kam Vidhya Lauka]

ہندوویدانت کی براہاسٔترا

ہندوویدانت کی براہاسترامیں درج ہے:

'' خداصرف ایک ہی ہے ، کوئی دوسرانہیں ، ہر گزنہیں ، ہر گزنہیں ، معمولی حد تک بھی نہیں۔''

پس ہم کہہ سکتے ہیں کہ ہندومت کی کتب کے غیر متعقبانہ مطالعے سے ہی کوئی ہندومت میں خدا کے تصور کو مجھ سکتا ہے۔



## سكھ مذہب میں خدا كا تصور

سکھ ندہب ایک غیر سامی ، آریائی گر غیر ویدک ندہب ہے۔ اگر چہ یہ دنیا کے بڑے نداہب میں تو شامل نہیں مگر یہ ہندومت ہے بھولنے والی ایک شاخ ہی ہے جس کی بنیاد بابا گرونا تک نے پندرھویں صدی کے آخر میں رکھی تھی۔ اس کامسکن پاکستان اور شالی مغربی محمارت کا وہ علاقہ ہے جے پنجاب بھی کہا جاتا ہے جس کا مطلب ہے پانچ دریاؤں کی سرز مین ۔ گرونا تک نے ایک ہندو خاندان کی گھتری یا (جنگجوذات) میں آئے کھولی مگروہ اسلام اور مسلمانوں ہے بہت متاثر ہوئے تھے۔

### سكھاورسكھ مذہب كى تعریف

لفظ "سكو" دراصل" سيسيا" نامى لفظ سے نكا ہے۔اس كے معنى مريد يا پيروكار كے ہيں۔
اس فد جب ميں دس گرو ہيں۔ گرو نا بك سب سے پہلے گرو جب كه گرو گو بند سكھ دسويں اور
آخرى گروگزرے ہيں۔ سكھ فد جب كى مقدس كتاب كا نام سرى گروگرنتھ ہے جوادى گرنتھ
صاحب كے نام سے بھى مشہور ہے۔

#### يانچ'' کئے''

سکھ ند ہب میں ہرسکھ کے لیے ضروری ہے کہ وہ اپنی ثناخت کے لیے پانچ چیزوں کو اپنائے یااپنے پاس رکھے:

i) کیش:..... بال نه کائے جا کیں کیونکہ تمام گروبھی بالنہیں کائے تھے۔

ii) كنگھا: .....مركے بالوں كو بموار اور صاف ركھنے كے ليے۔

iii) کر انسسسٹیل یا دھات کی موئی چوڑی جوتوت کے لیے پہنی جاتی ہے۔

iv) کر پان:....نخبر جواپے دفاع کے لیے رکھاجاتا ہے۔

٧) كچيانسس پيرتى اورچىتى كے ليے بيہنا جانے والا زير جامدجس كى لمبائى گھنوں تك ہوتى

-4

## مل منترا ..... سکھوں کے بنیادی عقاید

خدا کے تصور کے حوالے سے کسی بھی سکھ کے تصورات کو بہتر انداز میں مل منترا میں بیان کیا جاتا ہے۔ ''مل منترا'' سکھوں کے بنیادی عقاید کے مجموعے کو کہتے ہیں۔ اسے گروگر نقط صاحب کی جلداوّل، جیپو جی کا پہلا شعر ہے: صاحب کے جلداوّل، جیپو جی کا پہلا شعر ہے: ''صرف ایک خدا کا وجود ہے جو حقیقتا تخلیق کرنے والا ہے، وہ خوف اور نفرت سے عاری ہے، وہ کسی سے پیدائیس ہوا مگر لافانی ہے، وہ خود سے وجو در کھنے والا،

عظیم اوررحیم ہے۔'' سکچہ مذہب اینے ماننے و

سکھے ندہب اپنے ماننے دالوں کو وحدانیت کی تخق سے تلقین کرتا ہے۔ اس کا مطلب ہے کہ ایک ہی رب اعلیٰ ہے۔ وہ ایک غیر واضح اور مبهم صورت میں موجود ہے جسے'' ایک اومکارا'' کہاجا تا ہے۔

جب خدا کی واضح صفات بیان کی جا کمیں تو اے اوم کارا کہا جاتا ہے۔ سکھ ند ہب میں خدا

کی کئی ایک صفاتِ بیان کی جاتی ہیں۔

كرتار.....خالق

صاحب ..... بإدشاه

اكال....ايدي

سنتانام .....مقدس نام

پروردگار....محبت سے پرورش کرنے والا

رحيم .....رحم كرنے والا

كريم....خيرخواه اوركرم كرنے والا

سکو مذہب میں خدا کے لیے 'واہے گرو' میعنی 'ایک بچا خدا' کے الفاظ بھی آئے ہیں۔ چونکہ سکو مذہب وحدانیت کی تختی سے ملقین کرتا ہے۔اس لیے اس میں اوتار ویدا پر اعتقاد بالکل نہیں ہے جے تجسیم اور حلول کا عقیدہ کہا جا سکتا ہے۔ سکو مذہب میں خدا اپنی تجسیم کر کے دوسری شکلوں میں نہیں ڈھلتا اور یوں اوتار کا تصور بالکل نہیں ہے۔سکو مذہب، بت پرتی کی مجمی شدید مخالفت کرتا ہے۔ گرونا نک پر کہیر کا اثر

گرونا تک سنت کبیر کے فرمودات سے بہت متاثر تھے۔لہٰذاشری گرونا تک صاحب کے متعدد ابواب میں سنت کبیر کے اشعار بیا ہیں:
متعدد ابواب میں سنت کبیر کے اشعار جا بجا ملتے ہیں۔ان میں سے چندمشہوراشعار یہ ہیں:

'' ہرکوئی مشکل میں تو خدا کو یا در کھتا ہے مگر امن اورخوشی میں اسے کوئی یا زئییں کرتا۔
جو آسودگی اورخوشحالی میں بھی خدا کو یا در کھے گااس پرمصیبت کیوں آئے گی؟''
اب ان اشعار کا درج ذیل آیا ہے قرآنی ہے موازنہ کیجئے:

﴿ وَإِذَا مَسَّ الْإِنْسَانَ ضُرُّ دَعَا رَبَّهُ مُنِيبًا إِلَيْهِ ثُمَّ إِذَا خَوَّلَهُ نِعُمَةً مِّنْهُ نَسِى مَا كَانَ يَدُعُو إِلَيْهِ مِنْ قَبُلُ وَجَعَلَ لِلَّهِ اَنُدَادًا لِيُضِلَّ عَنُ سَبِيلِهِ قُلُ تَمَتَّعُ بِكُفُرِكَ قَلِيُّلا إِنَّكَ مِنُ أَصُحْبِ النَّارِهِ ﴾

[القرآن:۸:۳۹]

''انسان پر جب کوئی آفت آتی ہے تو وہ اپنے رب کی طرف رجوع کر کے اسے پکارتا ہے۔ پھر جب اس کارب اسے اپنی نعمت سے نواز دیتا ہے تو وہ اس مصیبت کو بھول جاتا ہے جس پر وہ پہلے پکار رہا تھا۔ اور دوسروں کو اللہ کا ہمسر ٹھیرا تا ہے تاکہ اس کی راہ سے گمراہ کر دے (اب نبی ) اس سے کہو کہ تھوڑے دن اپنے کفر سے لطف اُٹھا لے، یقینا تو دوزخ میں جانے والا ہے۔''



## يارسي مذهب ميس خدا كانصور

پاری ندہب ایک قدیم آریائی ندہب ہے جس کا ظہور ۲۵۰۰ سال قبل فارس میں ہوا تھا۔ اگر چداس کے ماننے والوں کی تعداد بہت ہی کم ہے یعنی پوری ونیا میں ایک لاکھتیں ہزار سے بھی کم پاری ہیں۔ مگر یدونیا کے قدیم نداہب میں سے ایک ہے۔ ایک ایرانی پیمبرزرتشت نے پاری ندہب کی بنیادر کھی تھی۔ (اسے زرتش ندہب بھی کہتے ہیں) پارسیوں کی مقدس کتابوں میں دسا تیراور آ وستاشامل ہیں۔

پاری مذہب میں خدا کے لیے 'اہور مزدا' کا نام آیا ہے۔ 'اہور' کا مطلب ہے' آتا'' اور'' مزدا' کے معنی ''عقل مند' کے ہیں ۔ یعنی اہور مزدا کا مطلب ہے ''عقل مند آتا' یا ''عقل مند مالک' اہور مزدا کے تصور میں بھی ایک خدا کے تصور کا بہت وخل ہے۔

#### دساتیر کے مطابق خداکی صفات

دساتيريس خداك ليدرج ذيل صفات بيان كي من ين:

- (i) وه ایک ہے۔ ،
- (ii)اس کا کوئی ہمسرنہیں۔
- (iii) نەاس كى ابتدا ہے اور نەبى انتہا ـ
- (iv) نەاس كاكوئى باپ ھےنە ہى كوئى بىثا، نەكوئى بيوى ھےاور نە ہى اولا د ہے۔
  - (v)وہ بے جسم اور بےشکل ہے۔
- (vi) نہ آنکھاس کا احاطہ کر سکتی ہے۔ نہ ہی فکری قوت سے اسے تصور میں لایا جا سکتا ہے۔
  - (vii)وہ ان سب سے بڑھ کر ہے جن کے متعلق ہم سوچ سکتے ہیں۔
    - (viii) دہ ہم سے زیادہ ہمارے نزدیک ہے۔

خدا کی صفات ، آوستا کے مطابق اہور مزدا کی کئی ایک صفات ہیں جن میں سے چند درج

ویل ہیں:

(i) خالق

(سينا ١٤:١ اور ١١) (سينا ١٠:٥) (سينا ١٤:٥) (سينا ١٤٠٥)

(ii) بهت توت ، بهت عظمت والا

(سينا ۱۱:۳۳) (سينا ۲:۵۹)

(iii)وا تا....." برانی"

(سینا ۱۱:۳۳) (سینا ۲۸:۳۸)

(iv) تخي....."اسيديا"

(سينا ۲:۱۵ مه:۳۸ (سينا ۲:۳۳) (سينا ۲:۵۸) (سينا ۲:۹۸)

(سينا ٢٨:٣)



## يہوديت ميں خدا كا تصور

یہودیت سامی غداہب میں ایک اہم غدہب ہے۔اس کے ماننے والے یہودی کہلاتے ہیں اور وہ حضرت مولیٰ مُلاَیّنا کے پیغیمرانہ شن پریقین رکھتے ہیں۔

(i) درج ذیل آیات عہد نامیقتی کی پانچویں کتاب ثنائیہ میں درج ہیں۔اس میں حضرت موی عَلِیٰ اَفِی اِسے عہد نامیقتی کی پانچویں کتاب غیرانی آیت کا ترجمہ کچھ یوں ہے:

''سنو! اے بنی اسرائیل! ہمارا مالک خداہے، وہ ایک مالک ہے۔''
آگیاب مقدس۔ ثنائیہ ۲۲:۳

(ii) كتاب عيمائيه كي ايك اورآيت ملاحظه يجيح:

''میں ،اور میں ہی مالک ہوں ،میر ہے سوابچانے والا کوئی نہیں ہے۔'' ۔ . .

[كتاب مقدس عيسائيه النهم]

(iii)''میں ہی خدا ہوں اور کو کی نہیں ، میرے سوا کو کی خدا نہیں۔''

[كتاب مقدس عيسائيه ٩:١٦]

يبوديت ميں بت بريق كى مخالفت درج ذيل آيت سے عيال ہے:

''میرے علاوہ کوئی خدانہیں ،تمہیں چاہیے کہ میر می کوئی تضویر کثی نہ کرو۔ مجھ سے کسی کی مشابہت نہیں ہے، نہ آسان پر، نہ زمین پراور نہ ہی پانی کے نیچے۔لہذا تم کسی اور کے سامنے نہ جھکو، ان کی طرف نہ دیکھو، میں ہی تمہارا خدا ہول۔''

[كتاب مقدس خروج ۵-۳:۲۰]

(iv) كتاب ثنائية مين بهي اسى طرح كا پيغام ملاب

" میرے علاوہ کوئی اور خدانہیں ، لہذائم میری تجسیم نہ کرو۔ آسانوں میں ، زمین

کے اوپراور پانی کی گہرائیوں میں کوئی بھی میرا ہمسر نہیں ہے۔ پس تہ ہیں چاہیے کہتم ان کو بحدہ نہ کرواور نہ ہی ان کی خدمت کرو۔ میں ہی خدااور مالک ہوں۔'' [کتاب مقدس۔ ثنائیہ 2-2:۵]



# عيسائيت ميں خدا كانصور

عیسائیت ایک سامی ندہب ہے۔ بیدوی کی کیا جاتا ہے کہ پوری دنیا میں اس کے لگ بھگ دو ارب پیروکار ہیں۔ عیسائی حضرت عیسیٰ عَلَیْظَ پر اعتقاد رکھتے ہیں۔ اسلام میں بھی حضرت عیسیٰ عَلَیْظَ کا بے حداحتر ام کیا جاتا ہے۔ اسلام وہ واحد غیر مسیحی فدہب ہے جو حضرت عیسیٰ عَلَیْظَ پر ایمان کی تلقین کرتا ہے۔

اس سے قبل کہ ہم عیسائیت میں خدا کے تصور پر بات کریں ہم پہلے اسلام میں حضرت عیسی مَالِنلا کے مقام پر بات کرتے ہیں۔

- (i) اسلام واحد غیر مسیحی ند بہب ہے جو حضرت عیسیٰ عَالِینا پر اعتقاد کا تھم دیتا ہے۔ اگر کوئی مسلمان حضرت عیسیٰ عَالِینا پر ایمان ندر کھے تو وہ مسلمان نہیں ہوسکتا۔
  - (ii) ہم یقین رکھتے ہیں کہ وہ اللہ تعالیٰ کے عظیم اور برگزیدہ پینمبر ہیں۔
- (iii)ہم یقین رکھتے ہیں کہ وہ بغیر باپ کے مجزانہ طور پر پیدا ہوئے جبکہ آج کے گئی عیسائی اس پریقین نہیں رکھتے۔
  - (iv) ہمارااعتقاد ہے کہ وہ خدا کے حکم ہے مُر دوں کوزندہ کیا کرتے تھے۔
- (v) ہم یہ یقین بھی رکھتے ہیں کہ وہ خدا کی عطا ہے پیدائش نابینا وُں اور کوڑھ کے مریضوں کو اچھا کیا کرتے تھے۔

اب یہاں ایک سوال یہ اُبھرتا ہے کہ جب سلمان او رعیسائی دونوں حضرت عیسیٰ عَالِينا کا احترام اور ان سے محبت رکھتے ہیں تو کس جگہ سے ان دونوں نداہب کی راہیں جدا ہوتی ہیں۔ اسلام اور عیسائیت میں ایک واضح فرق یہ ہے کہ عیسائی حضرت عیسیٰ عَالِینا کی الوہیت پراصرار کرتے ہیں۔ عیسائی مقدس کتابوں کے مطابعے سے عیاں ہے کہ حضرت یہوع مسے عَالِينا نے

مجھی بھی خدائی کا دعویٰ نہیں کیا۔ درحقیقت پوری انجیل مقدس میں ایک جملہ بھی ایبانہیں جس میں حضرت عیسیٰ عَالِمٰلا نے یہ بیان دیا ہو کہ'' میں خدا ہوں'' یا'' میری عبادت کرو'' دراصل انجیل مقدس میں حضرت عیسیٰ عَالِمٰلا سے منسوب جو با تمیں ہیں وہ اس کے عین مخالف ہیں۔ انجیل مقدس میں حضرت عیسیٰ عَالِمٰلا سے منسوب یہ بیانات ملاحظہ کیجئے۔

> 'ميرے والد مجھ سے عظيم ہيں۔'' [يوحنا ١٣:٢٨] ''ميرے والدسب سے بلنداورعظيم ہيں۔'' [يوحنا ١٠:٢٩] ''ميں خدا كے تكم سے شيطانوں كو پنختا ہوں۔'' [متى ٢١:٢٨]

''.....خدا کی اُنگلی سے شیطانوں کو نکال باہر کرتا ہوں.....'[لوقا ۲۰:۱۱]

''میں خوداین آپ سے کچھ نہیں کرسکتا: میں سنتا ہوں ، موازنہ کرتا ہوں اور میری رائے درست ہوتی ہے، کیونکہ اس میں میری کوشش نہیں بلکہ میرے خداکی چاہ ہوتی ہے، جس نے مجھے بھیجا ہے۔''

حضرت عيسى عَلَيْلاً كامقصد ..... قانون كي تحميل

حضرت عیسیٰ عَلَیْلاً نے بھی بھی رب ہونے کا دعویٰ نہیں کیا۔ انہوں نے اپ مشن کے متعلق صاف فرمایا ہے۔ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کو خدائے بزرگ و برتر نے یہودیت کی پھیل و تصدیق کے لیے بھیجاتھا۔ درج ذیل بیان متی کی انجیل میں درج ہے جواس بات کا واضح ثبوت ہے۔

'' پینہ سوچنا کہ میں قانون یا پیغیبروں کوختم کرنے آیا ہوں ، میں انہیں تباہ کرنے کے بیائے ان کی پھیل کرنے آیا ہوں۔ جب تک زمین و آسان ہیں۔ قانون کا ایک ذرہ بھی تقیل کرنے آیا ہوں۔ جب تک زمین و آسان ہیں۔ قانون کا ایک ذرہ بھی تقیل سے گزرے بغیر نہیں رہے گا۔ یہاں تک کہ سب برعمل ہو حائے گا۔

جوکوئی بھی معمولی تھم البی کوتوڑے گا اور لوگوں کو اس کی تعلیم دے گا۔ جنت میں اس کا نام آخر میں پکارا جائے گا مگر جو بھی عین اس کے مطابق عمل کرے اور تعلیم دے گا،ای کو جنت میں عظیم نام سے پکارا جائے گا۔'' [انجیل متی ۲۰ \_ 21:2]

## خدانے بیوع مسے مالینا کوزمین پر بھیجا

انجیل میں حضرت عیسیٰ عَلَیْطا کے پیغمبرانہ مشن کی طرف درج ذیل آیات میں اشارہ ملتا ہے۔ ''۔۔۔۔۔۔۔۔۔اور جوالفاظتم سنتے ہو، وہ میر نے نہیں ہیں، بلکہ اس باپ کے ہیں جس نہ محریمیں'' نجحا میں میں میں میں میں استعادی استعادی میں میں میں میں میں استعادی میں میں میں میں میں میں میں

ن مجھے بھیجا۔" [انجیل یوحنا ۲۳:۳۳]

''اور بیزندگی لافانی ہے، شاید وہ ایک سچے خدا کو جان جا ئیں گے۔ مجھے بھی جے اس نے بھیجا ہے۔''[انجیل بیوحنا سانے]

یول حضرت عیسیٰ مَلَیْلاً نے اپنے خدا ہونے کے معمولی سے اشارے کو بھی روّ کیا ہے۔ انجیل کا ایک اور جملہ ملاحظ فرمایے:

'' ایک شخص آتا ہے اور اس سے کہتا ہے'' ایچھے مالک'' میں کون سے اچھے کام کروں کہ ابدی زندگی پانے میں کامیاب ہوسکوں؟''

پھر وہ اس سے کہتا ہے''تم نے مجھے اچھا کیوں کہا؟''کوئی خدانہیں سوائے ایک خدا کے لیکن اگرتم زندگی میں داخل ہونا جا ہے ہو حکم ربی کا یاس رکھو۔''

اوپر تحریر کردہ بیانات اس میمی طرزِ فکر کی نفی کرتے ہیں کہ حضرت عیسیٰ عَلَیْلا ربانی خواص رکھتے تصاور ان کے مصلوب ہونے سے نجات حاصل ہو چکی ہے۔حضرت عیسیٰ عَلیْلا نے یہی نصیحت کی ہے کہ نجات صرف اس صورت میں مل سکتی ہے جب احکامات اللی پڑمل کیا جائے۔

## يبوع ناصری خدا کامنظور کرده بنده

انجیل کا درج ذمل بیان ، اسلامی عقاید کی تا ئید کرتا ہے کہ حضرت عمینی عَلیْنا اُ خدا کے پیغمبر

- 20-

'' اے بنی اسرائیل! بیہ الفاظ سنو ، خدا نے تم لوگوں میں سے ایک شخص بیوع ناصری کومنظور کرلیا ہے کہ وہ معجزات ، کر شمے اور نشانیاں بتائے جوخدانے کی ہیں اور تمہارے درمیان دکھائی ہیں اور تم خود بھی جان لوگے۔''

بہلاظم کہ خدا ایک ہے

بنجیل مسیحت کے نظریہ تلیث کی تائیز نہیں کرتی۔مقدس کتاب کا مسودہ لکھنے والے ایک انجیل مسیحت کے نظریہ تلیث کی تائیز نہیں کرتی۔مقدس کتاب کا مسودہ اللی کون سا ہے تو شخص نے جب حضرت عیمیٰ عَالِیٰ سے پوچھا کہ سب سے بڑھ کر پہلا حکم اللی کون سا ہے تو انہوں نے صرف وہی بات دہرا دی جو حضرت مویٰ عَالِیٰ اللہ نے کہی تھی۔ یہ ایک عبرانی جملہ تھا جس کا ترجمہ یہ ہے:

''خداوند، جارا خداایک ہی خداوند ہے۔''[مرقس ۲۳:۲۹]

# اسلام ميں خدا كا تصور

اسلام ایک سامی غرجب ہے۔ دنیا محریس اس کے ماننے والوں کی تعداد ایک ارب بیس كروژ سے زايد ہے۔اسلام كا مطلب ہے" الله كى كمل اطاعت كرنا......ملمان قرآن كو خدائے عزوجل کے الفاظ مانتے ہیں جوحضرت محمد مطفی تایا پر وحی کے ذریعے نازل ہو کر ہم تک پہنچے۔ اسلام کہتا ہے کہ تمام ادوار میں اللہ نے پیٹیبروں اوررسولوں کے ذریعے اپنی وحدا نبیت کا پیغام اورآ خرت میں اختساب کا پیغام بھیجاہے۔اس لیے اسلام مسلمانوں کوتلقین کرتا ہے کہ وہ پہلے کے تمام پنیمبروں پریفین رکھیں۔حضرت آ دم عَالِنا سے شروع ہو کر،حضرت نوح عَالِمَال، حضرت ابراجيم عَالِيناً ،حضرت اساعيل عَالِيلًا ،حضرت اسحاق عَالِينًا ،حضرت يعقوب عَالِينًا ،حضرت موى عَلَيْه الله ، حضرت داؤد عَلَيْه الله ، حضرت عيسى عَلَيْه اور بقيه تمام يغمبرون برايمان لا ناضروري يها-

## خدا کی نہایت جامع تعریف

اسلام میں خدا کی نہایت جامع اور مخضر تعریف سورۃ اخلاص کی جار آیات میں موجود

ہے۔ بیقر آن مجید کی ۱۱۲ ویں سورۃ ہے۔

﴿ قُلُ هُوَ اللَّهُ آحَدُهُ

﴿ اللَّهُ الصَّمَدُ ٥ اللَّهُ الصَّمَدُ ٥

المُ يَلِدُ وَلَمْ يُؤلَدُهُ اللهِ ﴿ لَهُ مُؤلِّدُهُ اللَّهِ اللَّهِ مَا لَكُ مُ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

وَلَمُ يَكُنُ لَّهُ كُفُوًا اَحَدُّ٥ 2/3

[القرآن ۱۱۲:۳-۱]

'' کہووہ اللہ ہے، یکتا۔اللہ سب سے بے نیاز ہے اور سب اس کے محتاج ہیں۔ نہ اس کی کوئی اولا د ہے اور نہ وہ کسی کی اولا د۔اور کوئی اس کا ہمسر نہیں ہے۔'' لفظ "الصمد" كاتر جمه تدر به مشكل ب- اس كا مطلب ب" بميشه ربخ والا" اوربيه صفت صرف الله بى كى موسكتى ب- بقيه تمام اشيا و جاندار عارضى اور وقتى بين - اس كا ايك مطلب بي بهى ب كه الله كى كامختاج نبيس بلكه تمام مخلوق اوراشيا الله كى مختاج بين -

## سورة اخلاص....اللهيات كى كسوفى

قرآن مجیدی سورة اخلاص (۱۱۲ ویں سورة) دین یا الہیات کی بہترین کسوئی ہے۔ چار
آیات پر مشتمل میسورة خدا کے مطالع کے لیے ایک کسوٹی اور ایک پیانے کا درجہ رکھتی ہے۔
اگر کوئی خدائی کا اُمیدوار ہے تو میضروری ہے کہ اسے بھی اس کسوٹی پر پر کھا جائے۔ چونکہ اس
سورة میں اللہ رب العزت کی میک صفات کا احاط کیا گیا لہذا اس سورة کی روشنی میں جھوٹے خداوں اور الہیاتی اُمیدواروں کو باآسانی رد کیا جاسکتا ہے۔

## اسلام دیوتاؤں کے متعلق کیا کہتاہے؟

بھارت کے متعلق اکثر کہا جاتا ہے کہ بید دیوتا وک کی سرز مین ہے۔اس کی وجہ بیہ ہے کہ بھارت میں روحانی اساتذہ کی بڑی تعداد موجود ہے۔ ان میں سے کئی ایک بابا اور پیروں کے ماننے والے دنیا بھر میں موجود ہیں۔اسلام کسی بھی انسان کی معبود سازی کی شدید ممانعت کرتا ہے۔

خدائی کے دعوے داروں یا الہمیاتی صفات سے متصف کیے جانے والے ایسے لوگوں کے لیے ہم اسلام کی روثن میں ایسے ایک' خدائی بندے' اوشو رجنیش' کا جائزہ لیتے ہیں۔ رجنیش بھارت میں پیدا ہونے والے ان گنت روحانی اسا تذہ میں سے ایک ہیں۔ می 19۸۱ء میں وہ امریکہ گئے اور وہاں'' رجنیش پورم' نامی ایک علاقہ قائم کیا۔ بعد از ال انہوں نے مغرب میں ایک فراڈ کیا ، آخر کارگرفتار ہوئے اور انہیں ملک چھوڑنے کا حکم دیا گیا۔ وہ بھارت والیس آگئے اور پونا میں ایک فرقے کی بنیا در کھی جے' اوش' فرقہ کہا جاتا ہے۔ 199ء میں ان کا انتقال ہو گیا۔ رجنیش کے مانے والے اسے خدا کہتے ہیں۔ پونا میں اوشو کے مرکز پر اگر کوئی جائے تو

#### وہاں اس کے سنگ مزار پر بیدرج ہے:

''اوشو .....نه پیدا موااور نه مراب، ال نے ۱۱ ومبر ۱۹۳۱ء سے لے کر ۱۹ جنوری ۱۹۰۰ء تک صرف اس سیار ہے یعنی زمین کا دورہ کیا تھا۔''

یہاں اس کے پیرہ کاریہ بھول جاتے ہیں کہ اسے ۲۱ مختلف ممالک کا ویزانہیں دیا گیا تھا۔ رجنیش کے پیرہ کاراپنے'' خدا'' کے زمین کا دورہ کرنے میں کوئی مشکل نہیں دیکھتے مگر ان کے خدا کوکسی ملک میں داخل ہونے کے لیے ویزا کی ضرورت رہتی تھی!

اب ہم خدائی کے اس دعویدار ، بھگوان رجنیش کوسورہ اخلاص کی روشیٰ میں پر کھتے ہیں کیونکہ یہی الہیات کی کسوٹی ہے۔

- i) سورۃ اخلاص میں خدا کے لیے درج پہلی شرط یا کسوٹی ہے'' کہو کہ وہ اللہ ایک ہے۔'' کیا رجینش ایک اور واحد ہے؟ نہیں! رجینش جیسے بہت سے لوگ ہیں جنہوں نے خدائی کا دعویٰ کیا تھا۔ تا ہم اس کے کچھ ماننے والے رجینش کواب بھی یکتا ماننے ہیں۔
- ii) دوسری کسوٹی بیہ ہے کہ وہ''معبود برحق بے نیاز ہے'' یقیناً رجنیش بے نیاز اور لا فانی نہ تھا اور وہ ۱۹۹ ء میں مرگیا تھا۔ اس کی سوائح حیات سے جمیں پتا چاتا ہے کہ وہ ذیا بیطس، دے اور کمر کے شدید در دمیں جتلا تھا۔ اس نے الزام لگایا تھا کہ امر کی جیل میں حکومت نے اسے آ جنگی سے اثر کرنے والا زہر دیا تھا۔ تصور کیجئے کہ کیا خدائے عز وجل کو زہر دیا جا سکتا ہے! (نعوذ باللہ) تو رجنیش بے نیاز اور لا فانی نہ تھا۔
- iii) تیسری کسوٹی ہے کہ''نہ وہ کسی کا باپ ہے اور نہ بیٹا'' ہم جانتے ہیں کہ رجنیش جبل پور، بھارت میں ہیدا ہوا تھا۔اس کے ماں باپ تھے جو بعد میں اس کے پیرو کار ہے۔
- iv) چوتھی کسوٹی بہت سخت ہے۔ وہ ہے کہ'' کوئی اس کا ہمسر نہیں ہے'' اس موقع پر آپ ''خدا'' کو تصور کر کے کسی دوسرے''خدائی کے اُمید دار'' ہے اس کا موازنہ سیجئے اور سوچے کہ ایساناممکن ہے۔ ایک سیچ خداکی وہنی تصویر بنالینا بھی ناممکن ہے۔ہم جانے ہیں کہ رجنیش ایک سفید بھری ہوئی ڈاڑھی والا انسان ہی تھا۔ اس کے دوکان ، دو

آئھیں، ایک ناک اور ایک منہ تھا جو بڑی تعداد میں دستیاب اس کی تصاویر اور پوسٹر میں نمایاں ہیں۔ آپ تصور کیجئے کہ خدا کیا ہوتا ہے، یقیناً وہ (رجینش) خدانہیں ہے۔ اب خدا کے تصور کا موازنہ''مسٹر یو نیورس'' سے کیجئے۔ جوجسمانی کحاظ سے ونیا کا طاقتور ترین انسان ہوتا ہے۔اب اس جانچ پر کھ کے کیا نتائج ہو سکتے ہیں۔ یہی نا! کہ اس کسوٹی پرکوئی یورانہیں اُتر سکتا سوائے'' سیجے خدا کے۔''

## ہم خداکوس نام سے پکاریں؟

مسلمان انگریزی لفظ'' God'' کے بجائے لفظ اللہ کوتر جیج دیتے ہیں۔ عربی میں بینام ''اللہ'' خالص اور مکتا ہے۔ جب کہ انگریزی لفظ'' God'' اس کی جگہ نہیں لے سکتا کیونکہ انگریزی لفظ میں تاویل کی گنجائش زیادہ ہے۔

### خداءانسان نہیں ہوسکتا!

کچھ لوگ کہتے ہیں کہ جب خدا سب کچھ کرسکتا ہے تو وہ انسانی شکل میں کیوں نہیں ہے سکتا؟ اگر خدا جاہے تو وہ انسانی صورت میں آسکتا ہے۔ تاہم اس کے بعد وہ خدانہیں رہے گا کیونکہ خدااور انسان کی خصوصیات کی لحاظ سے ایک دوسرے سے مختلف ہیں۔

ا گلے پیرا گراف میں آپ پڑھیں گے کہ خدا کے انسان بننے میں منطقی لحاظ ہے کتنا تضاد موجود ہے۔

پہلی بات تو سے کہ خدالا فانی یعنی ہمیشہ سے ہاور ہمیشہ رے گا جب کہ انسان فانی ہے اور ہمیشہ رے گا جب کہ انسان فانی ہے اور ہمیشہ رے گا جب کہ انسان علی اسان (God-Man) نہیں ہوسکتا یعنی ایسا انسان جو بھی نہ مرتا ہو یعنی ہدیک وفت انسان بھی ہواور ساتھ ہی لا فانی بھی ہو۔ بیتو بے معنی بات ہوئی ۔خدا کی کوئی ابتدا ہی نہیں ہے جبکہ انسان کی ابتدا ہوتی ہے۔ کوئی انسان ایسا موجود نہیں جس کی ابتدا نہیں ہوئی ہواور ہوئی بھی ہو۔ پھر انسانوں کا آخری وفت بھی آتا ہے۔ ایسا کوئی شخص موجود نہیں بہ یک وفت جس کا کوئی اختتا م نہ ہواور اختتا م بھی ہو، اسی لیے بیہ بات بھی ہے معنی ہی ہے۔

خدائے بزرگ و برتر کوغذا کی ضرورت نہیں جب کہانسان کو زندہ رہنے اور نشو ونما کے لیے غذا کی ضرورت ہوتی ہے۔

﴿ قُلُ اَغَيْرَ اللَّهِ اَتَّخِذُ وَ لِيًّا فَاطِرِ السَّمْوٰتِ وَ الْآرُضِ وَ هُوَ يُطُعِمُ وَ لَا يُطُعِمُ وَ لَا يُطُعِمُ وَ لَا يُطُعِمُ وَ لَا يُطُعِمُ إِلَا يُطُعَمُ ﴾ [٢: ١٣]

'' کہواللہ کو چھوڑ کر کیا میں کسی اور کو اپنا سر پرست بنا اوں؟ اس خدا کو چھوڑ کو جو زمین وآسان کا خالق ہےاور جوروزی دیتا ہےروزی لیتانہیں ہے۔''

خدا کو آ رام و نیند کی ضرورت نہیں ہوتی جب کہ کوئی انسان ابیانہیں جو بنا آ رام کیے مسلسل زندہ رہ سکتا ہو۔

﴿ اَللَّهُ لَا إِلَّهَ إِلَّا هُوَ الْحَيُّ الْقَيُّورُمُ لَا تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَّ لَا نَوْمٌ ﴾

[700:7]

ترجمہ: "الله، وہ زندهٔ جاوید ہستی جوتمام کا ئنات کوسنجالے ہوئے ہے اس کے سوا کوئی خدانہیں ہے۔ وہ نہ سوتا ہے اور نہ اسے اونگھ گئتی ہے۔ "

## سی دوسرےانسان کی عبادت فضول ہے

جس طرح خدا کے انسان بننے کا خیال نا قابل قبول ہے اس طرح ہمیں اس پر بھی اتفاق کرنا چاہیے کہ کسی دوسرے انسان کی پوجا اور عبادت بھی بے کار ہے۔ اگر خدا انسان کا روپ اختیار کر لے تو وہ خدا نہیں رہے گا بلکہ اس کی تمام خصوصیات انسانوں جیسی ہی ہوں گی۔ مثال کے طور پر ایک ذہین پروفیسر کسی حادثے سے دو جارہوکر اپنی یا دداشت کھو بیٹھتا ہے تو اس سے سبق پڑھنے اور علم حاصل کرنے والے طالب علم بے وقوف ہی کہلا کمیں گے۔

مزید برآں اگر خدا کا انسانی صفات اختیار کر لیناتسلیم کربھی لیا جائے تو اس کا دوبارہ خدائی صفات اختیار کر لیناتسلیم کربھی لیا جائے تو اس کا دوبارہ خدائی صفات اختیار کرنا ناممکن ہی رہے گا کیونکہ'' انسان' کی تعریف میں یہ بات شامل ہے کہ وہ خدانہیں بن سکتا لہذا کسی انسان میں اُلوہیت فرض کر کے اس کی پرسٹش کرنامحض ایک منطقی مخالطہ ہے جواپنی تمام صورتوں میں قابلِ نفرت ہے۔

یہی وجہ ہے کہ قر آن عظیم عقیدہ بشری پکیر یعنی خدا کے انسانی روپ میں آئے کے ہر تصور کور ذکر تا ہے۔قر آن عظیم درج ذیل آیت میں کہتا ہے:

﴿ لَيُسَ كَمِثُلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ البَصِيرُ ٥ ﴾ [٣٢] ا

ترجمه " كائنات كى كوئى چيزاس كے مشابنہيں ، وہ سب كچھ د يكھنے اور سننے والا

"-~

خداغیرخدائی کام<sup>نہیں</sup> کرسکت<mark>ا</mark>

خدائے بزرگ و برتر ہے کسی غلط کام کی تو قع رکھنا بھی محال ہے کیونکہ وہ انصاف ، رحم

۱۹۹۰ء تک اس دنیا کا دوره کیا۔''

لیکن پنہیں بتایا گیا کہ دنیا کے اکیس ممالک میں اسے ویزا دینے سے انکار کردیا گیا تھا۔ وہ ان اکیس ممالک میں جانا چاہتا تھا لیکن نہیں جاسکا۔ اندازہ کیجیے خدا خود دنیا کے دورے پر آیا ہوا ہے اور اپنی دنیا کے اکیس ممالک میں جانا چاہتا ہے لیکن نہیں جاسکتا، کیا یہی خدا کا وہ تصور ہے جس پر آپ یقین رکھتے ہیں؟

اوراب آخری شرط کہ خدا کا ہم سریعنی اس جیسا اور کوئی نہیں ہے۔ اس کی مثال نہیں دی جاستی ، اس کا میاب دی جاستی ، اس کا کسی سے تقابل نہیں کیا جاسکتا ، اگر آپ خدا کا تصور کرنے میں کا میاب ہوجا کیں ، اس کی تصویر بنانے میں کا میاب ہوجا کیں تو اس کا مطلب ہے کہ وہ خدا نہیں ہے۔ خدا کی جیسے ممکن نہیں ہے۔

جبکہ گرورجنیش کے بارے میں ہم سب جانتے ہیں کہ گرورجنیش کے لمبے بال تھے، ایک کمبی لہراتی ہوئی داڑھی تھی ، جس کا رنگ سفید تھا ، اس نے ایک چوغہ سا پہنا ہوا ہوتا تھا۔ لینی آپ بڑی آ سانی ہے اس کا تصور کر کتے ہیں اور وہ جوتصور میں آ جائے وہ ضدا نہیں ہوسکتا۔

خدا کاکی سے تقابل بھی ممکن نہیں ہے۔ فرض کیجے کوئی محض بطور مثال کہتا ہے کہ خدا آ رنلڈ شوارزیٹیگر سے ہزاروں گنا طاقت ور ہے۔ آ رنلڈ مسٹر یو نیورس، طاقتورترین انسان تھا۔ ای طرح دارا علی ایک طاقت ور پہلوان تھا۔ لیکن جس وقت آ پ تقابل کریں گے، جس وقت آ پ کہیں گئے کہ خدا آ رنلڈ شوارزیٹیگر سے، دارا علی سے، یا کنگ کا نگ سے ہزاروں گنا طاقت ور ہے تو اس کا مطلب ہوگا کہ آ پ کا تصورِ خدا ہی غلط ہے۔ خواہ آ پ بہی کہہ رہے ہول کہ خدا کس سے ایک کروڑ گنا طاقتور ہے لیکن بہر حال آ پ تقابل تو کر سے ہول کہ خدا کی صفت ہے کہ اس کا تقابل نہیں ہوسکتا۔

﴿ وَلَمْ يَكُنْ لَكَ كُفُوا أَحَدٌ ٥ ﴾ ''اوركونَي اس كانهم سرنبيل ـ'' لہٰذا اب یہ بات میں اپنے معزز ، دانش مند ، سامعین پر چھوڑتا ہوں کہ وہ خود فیصلہ کریں کہ ان کے ذہن میں خدا کا کیا تصور ہے؟ اور کیا ان کا تصور ان شرائط پر پورا اتر تا ہے؟ کیا ان کے اس تصور میں یہ چاروں خصوصیات پائی جاتی ہیں جوقر آن بیان کر رہا ہے، اگر آپ کا جواب ہاں میں ہے تو ہم مسلمانوں کو آپ کے تصویر خدا پر کوئی اعتر اض نہیں اور ہم اسٹانوں کو آپ کے تصویر خدا پر کوئی اعتر اض نہیں اور ہم اسٹانٹ ایک میں ہے لیکن یہ دہر مید آپ کی بات قبول نہیں کرے گا۔ وہ کے گا کہ میں دلائل سننے کے بعد بھی بالعوم ایک دہر مید آپ کی بات قبول نہیں کرے گا۔ وہ کے گا کہ میں ان دلائل کوئیس مانتا۔ میں ایک دہر مید آپ کی بات قبول نہیں کرے گا۔ وہ کے گا کہ میں ان دلائل کوئیس مانتا۔

ا تنا تو میں بھی مانتا ہوں کہ آج کا دور سائنس اور ٹیکنالو بھی کا دور ہے۔لہذا آ یے ہم سائنسی علوم کی روشن میں قرآن کا جائزہ لیتے ہیں۔ دہریے یہی کہتے ہیں کہ ہم صرف اس دعوے کو درست مانتے ہیں جو سائنس کی روشن میں درست ثابت ہو۔ بصورتِ دیگر ہم خدا کو نہیں مانتے۔

۔ میں ان تمام تعلیم یافتہ حضرات سے ایک سوال کرنا جا ہوں گا جو خدا پر یقین نہیں رکھتے لیکن سائنس پر پورا ایمان رکھتے ہیں۔ سوال ہیہ ہے کہ اگر آ پ کے سامنے ایک شین آ کے جس کے بارے میں آ پ نے بھی انہوں نہ پڑھا ہو، نہ بی اسے بھی ویکھا ہوتو آ پ کے خیال میں وہ پہلا شخص کون ہوگا جو آ پ کو اس مشین کے بارے میں کامل معلومات فراہم کرسکے۔ یہ شین ایک و ہر ہے کے سامنے ہے جو صرف سائنس پر یقین رکھتا ہے تو اس کے خیال میں کون ہوگا جو اس مشین کے بارے میں علم رکھتا ہو؟

میں نے بیسوال سینکڑوں دہریے لوگوں ہے، مذہب کے منکر لوگوں سے کیا ہے، تھوڑے سےغور وفکر کے بعدان کا جواب عموماً یہی ہوتا ہے:

''شایداس مشین کا بنانے والا ہی بیمعلومات دے سکتا ہے۔''

کچھ کہتے ہیں موجد، کچھ خالق کا لفظ استعال کریں گے، کچھ تیار کنندہ کا یسئنگڑوں لوگوں سے سوال کرنے کے بعد بھی مجھے ملتے جلتے جواب ہی ملے ہیں۔ بہر حال جواب کچھ بھی ہو میں تعلیم کر لیتا ہوں۔ دوسر افخف کون ہوگا؟ یہ وہ فخف بھی ہوسکتا ہے جے خالق نے بتایا ہواور کوئی ایما فخف بھی ہوتا ہے جو اپنی تحقیق سے درست نتائج تک پہنچ گیا ہولیکن پہلا بہرصورت وہی ہوگا جواس مشین کا خالق ہے، موجد ہے، تیار کنندہ ہے، بنانے والا ہے۔

اب میں اس دہریے ہے، منکرِ خدا ہے، جوصرف سائنس پریقین رکھتا ہے ایک اور سوال کرتا ہوں کہ بتاؤید کا ئنات کس طرح وجود میں آئی ؟

وہ جواب دیتا ہے کہ دراصل پہلے صرف مادے کا ایک مجموعہ تھا جے پرائمزی نبیدہ لا (Primary Nebula) کہتے ہیں۔ پوری کا نئات یہی تھی۔ پھر ایک بہت بڑا دھا کہ (Big Bang) ہوا۔ جس کے نتیج میں ٹانوی تقیم ہوئی اور کہکشا ئیں وجود میں آئیں۔ ستارے اور سیارے بے۔ اور بیز مین بھی وجود میں آئی جس پرہم رہ رہے ہیں۔

میں کہتا ہوں یہ جنوں پریوں کی کہانیاں تم نے کہاں سے سی ہیں؟ وہ کہتا ہے''نہیں،
یہ جنوں پریوں کی کہانیاں نہیں ہیں بلکہ یہ تو سائنسی حقائق ہیں جوکل ہی ہمار علم میں آئے
ہیں۔سائنس کی دنیا میں''کل'' سے مراد نصف صدی یا ایک صدی کا عرصہ بھی ہوسکتا ہے۔
اور یہ سے 19 واقعہ ہے کہ دو سائنسدانوں کو'' عظیم دھاکے کا نظریہ Big Bang دریافت کرنے پرنوبل انعام سے نوازا گیا۔''

میں کہتا ہوں بالکل ٹھیک۔تمہاری ہر بات سے مجھے اتفاق ہے،لیکن اگر میں سمھیں سے بتاؤں کہ یہ بات قرآن میں آج سے ۱۴۰۰ سال پہلے ہی بیان فرمادی گئی تھی۔سور ہُ انبیاء میں ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

﴿ أَنَّ السَّمَاوَٰتِ وَالْأَرْضَ كَانَتَا رَتَعًا فَقَتَقَنْهُمَا وَجَعَلْنَا مِنَ الْمَآءِ كُلَّ شَيْءٍ حَي اَفَلاَ يُوْمِنُوْنَ 0 ﴾ [الانبيآء: ٣٠]

" يسب آسان اورزين باجم ملے ہوئے تے، پھرجم نے انھيں جدا كيا، اور
يانى سے ہرزندہ چيز پيداكى كياوہ (جارى اس خلاقى كو) نہيں مائے؟

میرا قرآن آج سے چودہ صدیاں پیش تر نازل ہوا تھا۔ اس بات کے کافی ثبوت

موجود ہیں کہ بیروہی کتاب ہے جو ۱۳۰۰ سال پہلے موجودتھی۔تو پھریہ کیوں کرممکن ہوا کہ اس میں عظیم دھا کے کے نظریے کی طرف اشارہ موجود ہے؟

اس آیت میں انہائی اختصار کے ساتھ Big Bang Theory موجود ہے۔ تم کہتے ہو یہ نظریہ سویا پہاس سال پہلے سامنے آیا ہے تو پھر قر آن میں اس کا ذکر کہاں سے آگیا؟
لا فد بہب اس سوال کا جواب دیتے ہیں کہ''شاید کسی نے اندازہ لگایا ہوگا۔'' میں بحث نہیں کرنا، ان کی بات مان لیتا ہوں اور آگے بوھتا ہوں۔ میں پوچھتا ہوں کہ بیز مین جس پہم رہ رہے ہیں، اس کی شکل کیسی ہے؟ جواب ملتا ہے کہ پہلے تو لوگ یہی جھتے تھے کہ زمین چپٹی ہے اور اس لیے وہ طویل سفر سے گھراتے بھی تھے کہ کہیں ایسا نہ ہو کہ وہ زمین کے کنارے پر پہنچ کر نیچ گر پڑیں۔لیکن آج ہمارے پاس اس بات کے کافی سائنسی ثبوت کو جود ہیں کہ زمین چپٹی سے نہیں ہوں موجود ہیں کہ زمین چپٹی ہو کہ وہ زمین ہو ۔ میں موجود ہیں کہ زمین چپٹی ہو کہ وہ زمین ہوت کے کافی سائنسی ثبوت ہو ہیں کہ زمین چپٹی کر بیٹی کرنے کافی سائنسی ثبوت ہو جود ہیں کہ زمین چپٹی نہیں ہے۔ زمین دراصل گول یعنی کرے کی شکل میں ہے۔ میں موجود ہیں کہ زمین چپٹی ہوگ ہوگی؟

جواب ملتا ہے، ماضی قریب میں، سوسال پہلے، دوسوسال پہلے اور اگر جواب دینے والا صاحب علم ہوتو اس کا جواب ہوتا ہے کہ پہلافخض جس نے بیہ بات ثابت کی تھی وہ سر فرانس ڈریک تھا، جس نے ۱۵۹۷ء میں بیٹابت کیا کہ زمین کروی ہے۔

میں اسے کہتا ہوں کہ سورہ اقمان کی اس آیت کا تجزید کرے:

﴿ اَلَمْ تَرَ اَنَّ اللَّهَ يُولِمُ الَّيْلَ فِي النَّهَارِ وَيُولِمُ النَّهَارَ فِي الَّيْلِ وَسَخَّرَ الشَّهُ بَلَ اللَّهَ بِمَا تَعْمَلُوْنَ اللَّهَ بِمَا تَعْمَلُوْنَ خَبِيْرٌ ٥ ﴾ [لقمان: ٢٩]

'' کیاتم دیکھتے نہیں ہو کہ اللہ رات کو دن میں پروتا ہوا لے آتا ہے اور دن کو رات میں؟ اس نے سورخ اور چاندکو مخر کر رکھا ہے، سب ایک وقت مقرر تک چلے جارہے ہیں اور (کیاتم نہیں جانتے کہ) جو پچھ بھی تم کرتے ہواللہ اس سے باخبر ہے۔''

''اس نے آسانوں اور زمین کو برخل پیدا کیا ہے۔ وہی دن پر رات اور رات پر دن کو لیٹیٹا ہے۔ اس نے سورج اور چاند کو اس طرح منخر کر رکھا ہے کہ ہر ایک، ایک وقت مقرر تک چلے جارہا ہے۔ جان رکھو! وہ زبر دست ہے اور درگز رکرنے والا ہے۔''

دن کورات پر لیٹنے اور رات کودن پر لیٹنے کا بیٹل بھی صرف اس صورت میں ممکن ہے۔
اگر زمین گول یعنی کرہ نما ہو۔ زمین کے چھٹے ہونے کی صورت میں بیمکن ہی نہیں ہے۔
آپ مجھے بتاتے ہیں کہ یہ بات ۱۵۹۷ء میں سامنے آئی تھی تو پھر قر آنِ عظیم میں یہ بات
ایک ہزار چارسوسال پہلے کس طرح موجودتھی؟

ہوسکتا ہے وہ کہیں کہ یہ بھی اتفاق تھا مجھن ایک اتفاق ، ایک انداز ہ جو درست ٹابت ہوا۔ میں یہاں بھی بحث نہیں کرتا اور آ گے بڑھتا ہوں ۔

میرااگلاسوال به ہوگا کہ چاند سے جوروثنی ہم تک پینچتی ہے یہ س چیز کی روثنی ہوتی ہے؟ وہ مجھے بتائے گا کہ پہلے ہم بہی بجھتے تھے کہ بیہ چاند کی اپنی روثنی ہوتی ہے۔لیکن آج جب کہ سائنس ترتی کرچکی ہے، آج ہم جانتے ہیں کہ دراصل بیسورج کی روثنی ہوتی ہے جو چاند سے منعکس ہوکرز مین تک آتی ہے۔ چاند خود سے روثن نہیں ہے۔

اس کے بعد میں اس سے ایک اور سوال کرول گا۔ اور وہ یہ کہ قرآ نِ مجید کی سورہ

فرقان میں ارشاد ہوتا ہے:

﴿ تَبَارَكَ الَّذِي جَعَلَ فِي السَّمَآءِ بُرُوْجًا وَجَعَلَ فِيْهَا سِرَاجًا وَقَمَرًا مُّنِيْرًا ﴾ [الفرقان: ٦١]

" برامتبرک ہے وہ جس نے آسان میں برج بنائے اور اس میں ایک چراغ اور ایک قرمنیرروش کیا۔"

عربی میں جاند کے لیے لفظ'' قمر'' استعال ہوتا ہے۔ اور اس کی روشنی کے لیے لفظ ''منیرا'' استعال ہوا ہے۔ جس سے مراد منعکس یا منعطف روشنی ہوتی ہے'' نور'' کالفظ الیی ہی روشنی کے لیے استعال ہوا ہے۔

تم کہتے ہو کہ یہ حقیقت تم نے آج دریافت کی ہے، تو پھر بتاؤ، قرآن میں یہ بات ۱۳۰۰ سال پہلے کس طرح موجود تھی؟ وہ فوری جواب نہیں دے سکے گا، اسے پچھ دریسو چنا پڑے گا اور شاید بالآخر اس کا جواب یہی ہوگا کہ غالبًا یہ بھی تحض اتفاق ہے، اندازہ ہے یا '' تکا لگ گیا ہے۔''

میں اس سے بھر بھی بحث نہیں کروں گا۔ گفتگو آ گے چلانے کے لیے میں بحث سے گریز کروں گا۔ میں کہوں گا کہ اگر تمھارا جواب یہی ہے تو میں تم سے بحث نہیں کرتا۔ اور بات آ گے بڑھا تا ہوں۔

میں اسے کہتا ہوں کہ میں نے ۱۹۸۲ء میں دسویں جماعت کا امتحان پاس کیا تھا۔ اس وقت ہمیں بتایا گیا تھا کہ سورج ساکن ہے یعنی اپنے مرکز کے گرد تومسلسل حرکت کر رہا ہے، گھوم رہا ہے، لیکن اپنے مقام کے لحاظ ہے ساکن ہے۔ ہوسکتا ہے وہ پوچھے کہ کیا قرآن بھی یمی کہتا ہے؟ میرا جواب ہوگا کہ نہیں۔ یہ بات تو ہمیں سکول میں بتائی گئی تھی، میں اس سے پوچھوں گا کہ کیا واقعی ای طرح ہے؟

وہ کے گا کہ نہیں۔ آج سائنس ترقی کر چکی ہے۔ اب ہمیں پنہ چلا ہے کہ سورج اپنے مرکز کے گرد حرکت کا مرکز کے گرد حرکت کا

آپ مشاہدہ بھی کر سکتے ہیں، اگر آپ کے پاس ضروری آلات موجود ہوں۔ سورج کی سطح پر سیاہ دھبے موجود ہیں اور ان دھبوں کی حرکت سے معلوم ہوتا ہے کہ سورج اپنے مرکز کے گردایک چکر تقریباً مجیس دن میں پورا کرلیتا ہے۔ لیکن اس حرکت کے علاوہ سورج ایک مدار میں بھی حرکت کر رہا ہے۔

کیا قرآن کہتا ہے کہ سورج ساکن ہے؟ ہوسکتا ہے وہ دہریہ جس سے میں گفتگو کررہا ہوں اس موقع پر بننے گئے۔

لكين پحريس بنا تا ہوں كەنبىں \_قرآ ن ميں فرمايا گيا:

﴿ وَهُوَ الَّذِيْ خَلَقَ الَّيْلَ وَالنَّهَارَ وَالشَّهْسَ وَالْقَمَرَ كُلٌّ فِي فَلَكٍ يَ فَلَكٍ يَشْبَعُونَ ٥ ﴾ [الانبيآء: ٣٣]

" اور وہ اللہ بی ہے جس نے رات اور دن بنائے اور سورج اور جا ندکو پیدا کیا۔ "

قرآن بتارہ ہے کہ سب ایک فلک میں، ایک مدار میں حرکت کر رہے ہیں، میں پوچھتا ہوں کہ اگریہ بات جدید سائنس نے حال ہی میں دریافت کی ہے تو پھر قرآن میں سے بات چودہ سوسال پہلے ہی کس طرح بیان کردی گئی تھی؟

وہ تھوڑی دیر تک خاموش ہی رہتا ہے اور کچھ دیر کے بعد کہتا ہے کہ عرب علم فلکیات کے ماہر تھے۔ للبذا ہوسکتا ہے عربوں میں سے کسی نے میہ بات تمہارے پیغیبر ملطے آتی ہے کی ہوادرانھوں نے اسے اپنی کتاب میں درج کردیا ہو!

میں ہانتاہوں، تسلیم کرتا ہوں کہ عرب علم فلکیات میں انتہائی ترتی یافتہ تھے لیکن ساتھ ہی میں انتہائی ترتی یافتہ تھے لیکن ساتھ ہی میں اے یاد دلاتا ہوں کہ وہ تاریخ کو گڈٹہ کررہا ہے۔ کیوں کہ عربوں کا فلکیات میں ترتی کرتا بہت بعد کی بات ہے اور قرآن اس سے صدیوں پہلے نازل ہو چکا تھا۔ بلکہ دراصل عربوں کے فلکیات میں ترتی کرنے کا سبب ہی قرآن تھا۔ علم فلکیات عربوں سے قرآن میں نہیں آیا، قرآن سے عربوں نے سیکھا تھا۔ قرآن بہت سے سائنسی تھا بق کا ذکر کرتا ہے۔

جغرافیے کے حوالے سے اور پھر''آئی چکر'' (Water Cycle) کے حوالے سے دیکھیے تو قرآن میں ارشاد ہوتا ہے:

﴿ اَلَمُ تَرَ اَنَّ اللَّهَ اَنْزَلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآءً فَسَلَكَةُ يَنَابِيْعَ فِي لَارْضِ فَمَّ يُغَرِبُهِ بِهِ زَرْعًا مُّخْتَلِفًا اَلْوَانُهُ ﴿ [الزمر: ٢١]

'' کیائم تہبیں ویکھتے کہ اللہ نے آسان سے پانی برسایا پھراس کوسوتوں اور چشموں اور دریاؤں کی شکل میں زمین کے اندر جاری کیا، پھراس پانی کے فرریعہ سے وہ طرح طرح کی کھیتیاں نکالتا ہے جن کی قشمیں مختلف ہیں۔''

قرآن آبی چکرکا ذکر متعدد آیات میں کرتا ہے اور پوری تفصیل کے ساتھ کرتا ہے۔ قرآن بتاتا ہے کہ پانی سمندروں کی سطح سے بخارات بن کراٹھتا ہے۔ بادلوں میں تبدیل ہوتا ہے۔ بادل بالآخر کثیف ہوجاتے ہیں، ان میں بجلیاں چپکتی ہیں اور ان سے بارش ہوتی ہے۔اس مظہر کا ذکر قرآن مجید کی متعدد آیات میں آیا ہے۔

سورهٔ مومنون میں ارشاد ہوتا ہے:

﴿ وَٱنْزَلْنَا مِنَ السَّمَآءِ مَآءً بِقَدَرٍ فَأَسُكُنْهُ فِي الْاَرْضِ وَإِنَّا عَلَى ذَهَابٍ إِلَّهِ لَعَلِي ذَهَابٍ إِلَّهِ لَعَلَى ذَهَابٍ إِلَّهِ لَعَلِيرُونَ ٢٥ ﴾ [المؤمنون: ١٨]

''اور آسان ہے ہم نے ٹیمیک حساب کے مطابق ایک خاص مقدار میں پانی اُتارا اور اس کوز مین میں تھہرادیا، ہم اسے جس طرح چاہیں غائب کر سکتے ہیں۔''

سورة روم مين ارشاد بارى تعالى ب:

﴿ ٱللّٰهُ الَّذِى يُرْسِلُ الرِّيامَ فَتَثِيْرُ سَحَابًا فَيَبْسُطُهُ فِي السَّمَآءِ كَيْفَ يَشَآءُ وَيَجْعَلُهُ كِسَفًا فَتَرَى الْوَدْقَ يَخْرُجُ مِنْ خِلْلِهٖ فَاِذَآ اَصَابَ بِهِ مَنْ يَشَآءُ مِنْ عِبَادِةٍ إِذَا هُمْ يَسْتَبْشِرُوْنَ۞ ﴾ [الروم: ٤٨]

'' الله بى ہے جو ہوا وَل كو بھيجتا ہے اور وہ بادل اٹھاتی ہيں، پھر وہ ان بادلوں كو آسان ميں پھيلاتا ہے جس طرح جا بتا ہے اور انھيں تکڑيوں ميں تقسيم كرتا ہے، پھر تُو دیکھتا ہے کہ بارش کے قطرے بادل میں سے شکیے چلے آتے ہیں۔ یہ بارش جب وہ اپنے بندول میں سے جس پر چاہتا ہے برسا تا ہے تو وہ ایکا یک خوش وخرم ہوجاتے ہیں۔''

سورہ نور میں ارشاد ہوتا ہے:

﴿ ٱلَّهُ تَرَ اَنَّ اللَّهَ يُزْجِى سَحَابًا ثُمَّ يُؤلِّفُ بَيْنَةً ثُمَّ يَجْعَلُهُ رُكَامًا فَتَرَى الْوَدُقَ يَخُعُلُهُ رُكَامًا فَتَرَى الْوَدُقَ يَخُرُجُ مِنْ خِلَالِهِ ﴿ ﴾ [النور: ٤٣]

'' کیاتم و کیصے نہیں ہو کہ اللہ بادل کو آہتہ آہتہ چلاتا ہے۔ پھراس کے کلووں کو باہم جوڑتا ہے، پھرا سے سمیٹ کر ایک کثیف ابر بنادیتا ہے۔ پھرتم و کیصے ہو کہ اس کے خول میں سے بارش کے قطرے ٹیکتے چلے آتے ہیں۔''

سورهٔ روم میں فر مایا گیا:

﴿ وَمِنْ اللَّهِ يُرِيْكُمُ الْبَرْقَ خَوْفًا وَّطَمَعًا وَّيُنَزِّلُ مِنَ السَّمَآءِ مَآءً فَيُحْي بِهِ الْاَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَيْتٍ لِقَوْمٍ يَّعْقِلُوْنَ۞ ﴾

[الروم: ٢٤]

" اوراس کی نشانیوں میں سے ہے کہ وہ شھیں بکل کی چک دکھاتا ہے، خوف کے ساتھ بھی۔ اور آسان سے پانی برساتا ہے پھراس کے ذریعہ سے زمین کواس کی موت کے بعد زندگی بخشا ہے۔ یقینا اس میں بہت ی نشانیاں ہیں، ان لوگوں کے لیے جوعش سے کام لیتے ہیں۔"

یعنی قرآن متعدد مقامات پرآنی چکر کی تفصیلات بیان کرتا ہے۔ جب کہ بیآنی چکر
(Water Cycle) ایک سائنسدان نے جس کا نام Bernard Palacy تھا، ۱۵۸۰ء میں بیان کیا تھا۔ جوآنی چکرسائنس ۱۵۸۰ء میں دریافت کررہی ہے دہ قرآن میں اس سے برارسال پہلے ہی موجود تھا؟ کیہے؟

اب ہم'' ارضیات'' کی جانب آتے ہیں۔علم ارضیات میں ایک تصور بیان کیا جاتا

ہے جے Folding کہتے ہیں۔جس زمین پرہم رہتے ہیں اس کی بیرونی پرت یاسطح خاصی بار یک ہے۔ Folding کہتے ہیں جوسطح زمین کو بار یک ہے۔ اس سطح میں بل پڑنے کے سبب پہاڑی سلسلے وجود میں آتے ہیں جوسطح زمین کو استحکام فراہم کرتے ہیں۔ اب میں اس وہر بے کو بتا تا ہوں کرقر آنِ مجید کی سور ہ نبا میں بتایا گیا ہے:

﴿ اَكَدُّ نَجْعَلِ الْأَرْضِ مِهِلِّها ٥ وَالْعِبَالَ اَوْتَادًا ٥ ﴾ [النباء: ٦-٧] '' كيابيه واقعه نبيس ہے كہم نے زمين كوفرش بنايا اور پہاڑوں كوميخوں كى طرح گاڑديا۔''

قرآن کہتا ہے کہ پہاڑوں کو میخیں بنایا گیا ہے۔''اوتا دُ' عربی میں اس میٹے کو کہا جاتا ہے جو خیمہ کھڑا کرنے کے لیے گاڑی جاتی ہے۔اور جدید سائنس بھی پہاڑوں کا اس طرح کا کر داربیان کرتی ہے۔

یعنی پہاڑوں کی مثال خیموں کی میخوں کی سے ۔قرآن مزید کہتا ہے: ﴿ وَجَعَلْنَا فِی الْاَرْضِ رَوَاسِیَ اَنْ تَعِیدً بِهِمْ وَجَعَلْنَا فِیْهَا فِجَاجًا سُبُلًا لَّعَلَّهُمْ یَهْتَدُونَ ٥ ﴾ [الانبیآء: ٣١]

'' اور ہم نے زمین میں پہاڑ جمادیے تا کہ وہ انھیں لے کر ڈھلک نہ جائے ، اوراس میں کشادہ راہیں بنادیں ، شاید کہلوگ اپنا راستہ معلوم کرلیں۔'' گویا قرآن بیہ کہنا ہے کہ زمین میں پہاڑ اس لیے بنائے گئے ہیں تا کہ زمین ڈھلکنے سے محفوظ رے۔

مزید برآں میرے پوچھنے پروہ دہریہ کبے گا کہاس کے علم میں ہے کہ سمندر میں بیٹھا اور کھارا پانی بعض جگہوں پرالگ الگ رہتے ہیں۔ان کے درمیان ایک روک موجود ہوتی ہے۔ایک آٹرموجود ہوتی ہے جو دونوں طرح کے پانی کو ملٹے نہیں دیتی ادرالگ الگ رکھتی ہے۔مَیں اُسے سورۂ فرقان کی بیآیت ساتا ہوں:

﴿ وَهُوَ الَّذِي مَرَجَ الْبَحْرَيْنِ هٰذَا عَذْبٌ فُرَاتٌ وَّهٰذَا مِلْمٌ أَجَاجٌ

سوبم

وَجَعَلَ بَيْنَهُمَا بَرْزَخًا وَّحِجْرًا مَّحْجُورًا ٥﴾ [الفرقان: ٥٣]

'' اور وہی ہے جس نے دوسمندروں کو ملا رکھا ہے۔ ایک لذیذ وشیریں، دوسرا تلخ وشور۔ اور دونوں کے درمیان ایک پردہ حائل ہے۔ ایک رکاوٹ ہے جو انھیں گڈٹر ہونے سے روکے ہوئے ہے۔''

اس طرح کی بات سورہ رحمان میں بھی کی گئی ہے:

﴿ مَرَجَ الْبَحْرَيْنِ يَلْتَقِيَانِ٥ بَيْنَهُمَا بَرُزَخٌ لَّا يَبْغِيَانِ٥ ﴾

[الرحمان: ۲۰ ـ ۱۹\_

'' دوسمندرول کواس نے چھوڑ دیا کہ باہم مل جائیں، پھربھی ان کے درمیان ایک پردہ حائل ہے جس سے وہ تجاوز نہیں کرتے۔''

آئ جدید سائنس بھی ہمیں یہی بتاتی ہے کہ بعض مقامات پر سمندر میں میٹھا اور کھاری
پانی ایک دوسرے میں حل نہیں ہوتے ، ان کے درمیان ایک روک موجود رہتی ہے۔ ہوسکتا
ہے وہ دہریہ جس سے میں گفتگو کر رہا ہوں وہ اس موقع پر کھے کہ '' شاید کسی عرب نے سمندر
میں غوطہ لگا کر اس روک کو دیکھ لیا ہوگا اور رسول اللہ میشے مین آگئ ہوگا، یوں یہ بات
قرآن میں آگئی ہوگی۔''

کیکن بات میہ ہے کہ جس روک یا آ ڑکا یہاں ذکر یہاں ہور ہا ہے، وہ نظر تو آتی ہی نہیں۔ بیتوایک نادیدہ رکاوٹ ہے۔ای لیے قرآن اس کے لیے'' بزرخ'' کالفظ استعال کرتا ہے۔

یہ مظہرانتہائی واضح طور پر'' کیپ ٹاؤن'' کے قریب دیکھا جاسکتا ہے۔ یعنی افریقہ کے انتہائی جنوب میں۔مصر میں بھی جہاں دریائے نیل سمندر سے ملتا ہے، یہی صورتِ حال ہوتی ہے۔ اسی طرح خلیج عرب میں جہاں ہزاروں کلومیٹر تک دونوں طرح کا پانی موجود ہے، لیکن الگ الگ رہتا ہے۔

قرآنِ مجید کی سورهٔ انبیاء میں الله سجانهٔ وتعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿ اَوَلَمْ يَرَ الَّذِيْنَ كَفَرُوْا آنَ السَّمُوتِ وَالْأَرْضَ كَانَتَا رَبُقًا فَقَتَقْنَهُمَا وَجَعَلْنَا مِنَ الْمَاءِ كُلَّ شَيْءٍ حَيِّ أَفَلا يُؤْمِنُونَ 0 ﴾ [الانبيآء: ٣٠]

"كيا وه لوگ جنموں نے (نبی سِنْ اَفَلا يُؤْمِنُونَ 0 ﴾ [الانبيآء: ٣٠]
غورنيس كرتے كه بيسب آسان و زمين باجم ملے ہوئے تھے۔ پھر جم نے انكس جداكيا، اور پانى سے جرزنده چيز پيداكى؟ كيا وه (جارى اس خلاقى كو) نبيس مائے؟"

آپ ذرانصور سیجے کہ عرب کے صحراؤں میں جہاں پانی کی شدید قلت ہوتی ہے،
وہاں یہ بات کہی جارہی ہے۔ وہاں کس کو یہ خیال آسکتا تھا کہ ہر چیز پانی سے پیدا کی گئ
ہے۔اگر انھیں اندازہ لگانا ہی ہوتا تو وہ ہر چیز کا اندازہ لگاسکتے تھے، انھیں کسی بھی چیز کا خیال
آسکتا تھا، سوائے پانی کے۔آج جدید سائنس ہمیں بتاتی ہے کہ ہر زندہ چیز خلیوں سے بنی
ہے۔ان خلیات کا بنیاوی جزوسائٹو پلازم Cytoplasm ہوتا ہے جو کہ اس فی صد پانی پر مشتل ہوتا ہے۔ ہر زندہ چیز بچاس سے نوے فی صد پانی پر مشتل ہوتی ہے۔

لیکن سوال یہ ہے کہ آج سے چودہ صدیاں پیش تر، یہ بات قر آ نِ حکیم میں کیوں کر بیان کردی گئی تھی؟ اب وہ دہر ریم بھی چپ ہو چکا ہوگا۔وہ کوئی جواب دینے کے قابل نہیں ہوگا۔

شاریات کا ایک نظریہ ہے جے Probability کہا جاتا ہے۔
مثال کے طور پر یوں مجھے کہ ایک ایسا سوال ہے کہ جس کے دو مکنہ جوابات ہو سکتے ہیں۔
ایک صحیح اور ایک غلط۔ اگر آپ محض اندازے سے جواب دیں تو بچاس فی صدامکان ہے کہ
آپ کا جواب درست ہوگا۔ مثال کے طور پر جب آپ ٹاس کرتے ہیں تو دونوں طرف
بچاس بچاس فی صدامکان ہوتا ہے۔ لیکن اگر آپ دو دفعہ ٹاس کریں تو اس بات کا کتنا
امکان ہے کہ دونوں مرتبہ ہی آپ کا جواب درست ہوگا۔ پہلی مرتبہ بچاس فی صدیعیٰ دو
میں سے ایک اور دوسری مرتبہ بچاس فی صدکا بچاس فی صدیعیٰ جارمیں سے ایک امکان یا

بیامکان ہوگا،۲ را ضرب۲ را ضرب ۲ را لیعن ۲۸ را یا دوسر کے لفظوں میں چوہیں میں ایک امکان بیر ہے کہ میرا جواب ہر ہار درست ہوگا۔

آیئے بینظریہ (Theory of Probability) قرآن پر لاگوکر کے دیکھتے ہیں۔محض گفتگو کا سلسلہ آگے بڑھانے کے لیے ہم تسلیم کیے لیتے ہیں کہ قرآن میں جو معلومات فراہم کی گئی ہیں وہمحض انداڑے ہیں جو درست ثابت ہوئے۔ہم دیکھتے ہیں کہ ان اندازوں کے درست ہونے کا امکان کتنا تھا؟

قرآن کہتا ہے کہ زمین گول یعنی کرہ نما ہے۔اب آپ دیکھیے کہ زمین کی شکل کے بارے میں کیا اندازے لگائے جاکتے ہیں؟ کمی شخص کے ذہن میں زمین کی کون سی ممکنہ شکلیں آ سکتی ہیں؟

کہا جاسکتا ہے کہ زمین چپٹی ہے یا تکون ہے یا چوکور ہے یاشش پہلو ہے یا ہشت پہلو ہے، اسی طرح بہت میں ممکنشکلیں سوچی جاسکتی ہیں، ذہن میں آسکتی ہیں۔ ہم فرض کر لیتے ہیں کہ صرف تمیں ممکنشکلیں ہوسکتی ہیں۔ اب اگر کوئی شخص محض اندازہ لگا تا ہے تو اس اندازے کے درست ثابت ہونے کا امکان ۳۰ میں سے ایک ہوگا۔

چاند کی روشن یا تو اس کی اپنی ہوگی یا منعکس ہوگی للبذا دو ہی صورتیں ہیں اور یہاں اندازہ درست ثابت ہونے کا امکان دو میں ہے ایک ہے۔لیکن بیامکان کہ ایک شخص کے دونوں اندازے درست ٹابت ہوں گے،ساٹھ میں ایک ہے۔

ا چھا، اب بیہ بتاہیے کہ صحرائے عرب میں رہنے والاشخص کیا اندازہ لگائے گا کہ انسان

بلکہ تمام جاندارکس شے سے بنے ہوئے ہیں؟ اور اندازہ بھی صحرا کے رہنے والے فخص نے ہی لگانا ہے تو اس کا جواب کیا ہوسکتا ہے؟ ہوسکتا ہے اس کا جواب ریت ہو، یالکڑی یالوہایا کوئی اور دھات یا کوئی گیس یا تیل۔وہ فخص دس ہزار اندازے لگاسکتا ہے اور اس کا آخری اندازہ یانی ہوگا۔

قرآن كہتا ہے كہ ہر زندہ مخلوق بإنى سے بنائى گئ ہے: ﴿ وَجَعَلْنَا مِنَ الْمَآءِ كُلَّ شَيْءٍ حَيِّ ﴿ ﴾ [الانبيآء: ٣٠] ''اور ہم نے بانی سے ہر زندہ چیز پیدا كی۔''

ای طرح ایک اورجگه فرمایا گیا:

﴿ وَاللَّهُ خَلَقَ كُلَّ دَآبَةٍ مِنْ مَّآءٍ \* ﴾ [النور: ٥٥] " ( الله خَلَقَ مُكلًا مَا الله عَلَمَ الله عَلَم الله عَلَ

یہ بات اگر محض اندازے سے کی جائے تو اندازہ درست ہونے کا امکان دس ہزار مل ایک ہوگا۔ اب یہ امکان کہ ایک محض فدکورہ بالا نتیوں معاملات میں اندازے سے جواب دے اور ہر بار اس کا اندازہ درست ٹابت ہو، چھ لاکھ میں سے ایک ہے۔ یعنی کا معرب نے سامی یہ آپ حاضرین پرچھوڑتا ہوں کہ اس کے بعد آپ Theory کا اطلاق قرآن پرکرنا جا ہیں گے یانہیں۔ of Probability کا اطلاق قرآن پرکرنا جا ہیں گے یانہیں۔

قر آن ایسے پینکڑوں حقائق کا ذکر کرتا ہے جواس وقت لینی نزولِ قر آن کے زمانے میں لوگوں کے علم میں نہیں تھے۔ اگر ان تمام بیانات کو اندازے فرض کیا جائے تو ان اندازوں کے بیک وقت درست ہونے کا امکان نہ ہونے کے برابر رہ جاتا ہے۔ اور Probability کے نظریے کی روسے تو یہ امکان صفر ہی رہ جاتا ہے۔

یہاں کچھلوگ بیسوال کر سکتے ہیں کہ'' ذاکرصاحب کیا آپ قرآن کو سائنس کی مدد سے ثابت کرنے کی کوشش کررہے ہیں؟''لہذا میں بیا یا دوہانی ضروری سجھتا ہوں کہ'' قرآن سائنس کی کتاب نہیں ہے۔ بیسائنز کی کتاب ہے۔ یعنی ؛

#### Quran is not a book of Science

It is a Book of SIGNS.

یعنی بین این این کی آیات کی کتاب ہے، اس کتاب میں چھ ہزار آیات موجود ہیں پی بین بین این ایک ہزار سے ایک ہزار سے زاید آیات ایک ہیں جن کا تعلق سائنس علوم سے ہے۔ میں سائنس کو قر آن کے اثبات کے لیے استعمال نہیں کررہا کیوں کہ کسی چیز کو ثابت کرنے کے لیے آپ کو کسی پیانے کی، کسی معیار کی ضرورت ہوتی ہے۔ اور ہم مسلمانوں کے لیے آخری پیانداور حتی معیار خود قر آن ہی جمارے لیے فرقان یعنی حق و باطل کو پر کھنے کی کسوٹی ہے۔ ای پیانے پر ہم یعنی مسلمان صحیح اور غلط بیان کا فیصلہ کرتے ہیں۔

لین ایک و ہر ہے کے لیے، ایک پڑھے لکھے فض کے لیے جو خدا پر ایمان ہی نہیں رکھتا، اس کے لیے معیار کیا ہے؟ اس کے لیے تو آخری پیانہ سائنس ہی ہے۔ لہذا میں اپنی بات اس کے سامنے ای کے پیانے سے درست ثابت کر رہا ہوں۔ البتہ ہم یہ بھی جائے ہیں کہ سائنسی نظریات بدا اوقات تبدیل بھی ہوجایا کرتے ہیں، لہذا ہم نے صرف ثابت شدہ سائنسی حقائق ہی کوسا سے رکھا ہے۔ میں نے محض نظریات اور مفروضوں کی بنیا د پر بات نہیں سائنسی حقائق ہی کوسا سے رکھا ہے۔ میں نے محض نظریات اور مفروضوں کی بنیا د پر بات نہیں کی ۔ یعنی ایسے نظریات کو دلیل نہیں بنایا جن کی بنیا دمفروضوں پر ہے۔ میں نے اس کو یہ بنایا ہے کہ جو چیز تمھارے معیار اور پیانے نے آج سے سویا پچاس برس پہلے ثابت کی ہے قرآن اسے چودہ سوسال پہلے ہی بیان کر رہا تھا۔ لہذا بالآخر ہم اسی نتیج پر چینچے ہیں کہ قرآن ہی برتر ہے۔ سائنس اور قرآن میں سے برتری قرآن ہی کو حاصل ہے۔ قرآن میں متعدد سائنسی حقائق ہمارے سامنے پیش کرتا ہے۔

سورهٔ طهٔ میں ارشاد ہوتا ہے:

﴿ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ مَهْدًا قَسَلَكَ لَكُمُ فِيهَا سُبُلًا قَلْزَلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآءً فَأَخُرُ جُنَا بِهَ أَزْوَاجًا مِّنْ نَّبَاتٍ شَتْهِ 0 ﴾ [طلا: ٣٠] " وبى بجس نے تمہارے لیے زمین کا فرش بنایا اور اس میں تمھارے چلنے کو

راتے بنائے اور اوپر سے پانی برسایا پھراس کے ذریعے نباتات کے جوڑے نکالے۔''

آپ ہے بات ماضی قریب میں وریافت کر رہے ہیں کہ نبا تات میں بھی نر اور مادہ ہوتے ہیں۔اس طرح سورۂ انعام میں ارشاد ہوتا ہے:

﴿ وَمَا مِنْ دَآبَةٍ فِي الْكَرْضِ وَلَا طَّنِرٍ يَّطِيْرُ بِجَنَاحَيْهِ اللَّاأُمَدُّ الْمَاكُمُ مَا فَرَّطْنَا فِي الْكِتْبِ مِنْ شَيْءٍ ثُمَّ اللي رَبِّهِمْ يُحْشَرُونَ٥﴾ المَثَالُكُمْ مَا فَرَطْنَا فِي الْكِتْبِ مِنْ شَيْءٍ ثُمَّ اللي رَبِّهِمْ يُحْشَرُونَ٥﴾

[الانعام: ٣٨]

'' زمین میں چلنے والے کس جانور اور ہوا میں پروں سے اڑنے والے کسی پرندے کو دکھے لو، بیسب تمھاری ہی طرح کی انواع ہیں، ہم نے ان کی تقدیر کے نوشتے میں کوئی کسرنہیں چھوڑی ہے۔ پھر بیسب اپنے رب کی طرف سمیفے حاتے ہیں۔''

سائنس اس بات کا اثبات کچھ ہی عرصہ قبل کررہی ہے۔

قرآنِ مجید کی سور فکل میں بتایا گیا ہے کہ شہد کی کھی شہد بنانے کے لیے رس جمع کرتی ہے۔ یہاں اس کے لیے مونث کا صیغداستعال ہوا ہے۔ یعنی بیکا م زمکھی نہیں کرتی بلکہ مادہ کھی کرتی ہے۔ سائنس نے بیر حقیقت بھی حال ہی میں دریا فت کی ہے، ورنہ پہلے سائنس دانوں کا خیال تھا کہ بیر کا م زمکھی کرتی ہے۔ بیر کھیاں صرف نو دریافت شدہ پودوں اور پھولوں کی اطلاع دیگر مکھیوں کو دیتی ہیں۔

سورهٔ عنکبوت میں ارشا دفر مایا گیا:

﴿ وَإِنَّ آوُهَنَ الْبُيُوْتِ لَبَيْتُ الْعَنْكَبُوْتِ لَوْ كَانُوْا يَعْلَمُوْنَ ﴾

[العنكبوت: ٤١]

''اورسب گھروں سے زیادہ کمزور گھر ،کلڑی کا گھر ہی ہوتا ہے۔'' یہاں بات محض کلڑی کے گھریعنی جالے کی ظاہری کمزوری کے حوالے سے نہیں کی

### اختثام اورخلاصه

قرآن عظیم کہتاہے:

﴿ وَ لَا تُسُبُّواْ الَّذِيْنَ يَدُعُونَ مِنُ دُوْنِ اللَّهِ فَيَسُبُّوا اللَّهَ عَدُوًا بِغَيْرِ عِلْمٍ كَذْلِكَ زَيَّنَا لِكُلِّ اُمَّةٍ عَمَلَهُمُ ثُمَّ الْى رَبِّهِمُ مَّرُجِعُهُمُ فَيُنَبِّنُهُمُ بِمَا كَانُوُا يَعُمَلُونَ٥ ﴾[٢:١٠٨]

'' (اوراے مسلمانو) ہیلوگ اللہ کے سواجن کو پکارتے ہیں انھیں گالیاں نہ دو کہیں ایسا نہ ہو کہ بیشرک ہے آگے بڑھ کر جہالت کی بنا پر اللہ کو گالیاں ویئے لگیں ، ہم نے تو اسی طرح ہر گروہ کے لیے اس کے عمل کوخوش نما بنا دیا ہے پھر انھیں اپنے رب کی طرف بلٹ کر آنا ہے اس وقت وہ انھیں بتا دے گا کہ وہ کیا کرتے رہے ہیں۔''

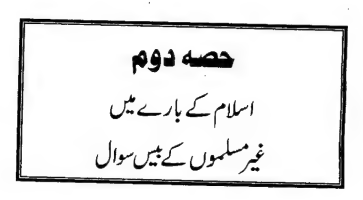
﴿ وَ لَوُ اَنَّ مَا فِى الْآرُضِ مِنُ شَجَرَةٍ اَقْلَامٌ وَّ الْبَحْرُ يَمُدُّهُ مِنُ اللهِ إِنَّ اللهِ عَزِيْزٌ حَكِيْمٌ ٥ ﴾ بَعُدِهٖ سَبْعَةُ اَبُحُرٍ مَّا نَفِدَتُ كَلِمْتُ اللهِ إِنَّ اللهَ عَزِيْزٌ حَكِيْمٌ ٥ ﴾ اللهِ إِنَّ اللهَ عَزِيْزٌ حَكِيْمٌ ٥ ﴾ [٣١:٢٤]

'' زمین میں جتنے درخت ہیں اگر وہ سب کے سب قلم بن جائیں اور سمندر (دوات بن جائیں) جے سات مزید سمندر روشنائی مہیا کریں تب بھی اللہ کی باتیں ( لکھنے سے ) ختم نہ ہول گی۔ بے شک اللہ زبر دست اور سکیم ہے۔''

﴿ يَآيُهَا النَّاسُ صُوِبَ مَثَلٌ فَاسْتَمِعُوا لَهُ إِنَّ الَّذِيْنَ تَدُّعُونَ مِنُ دُوْنِ اللَّهِ لَنُ يَخُلُقُوا ذُبَابًا وَ كَو إجْتَمَعُوا لَهُ وَ اِنُ يَسُلُبُهُمُ اللَّبَابُ شَيْئًا لَا يَسُتَنْقِذُوهُ مِنْهُ صَعُفَ الطَّالِبُ وَ الْمَطْلُوبُ ۞

[17:47]

''لوگو! ایک مثال دی جاتی ہے ،غور سے سنو۔ جن معبودوں کوتم خدا کو چھوڑ کر پکارتے ہو، وہ سب مل کرایک کھی بیدا کرنا چا ہیں تو نہیں کر سکتے۔ بلکہ اگر کھی ان سے کوئی چیز چھین لے جائے تو اسے چھڑا بھی نہیں سکتے۔ مدد چا ہے والے بھی کمزور دان سے کوئی چیز چھین لے جائے تو اسے چھڑا بھی نمزور۔''
کمزوداور جن سے مدد چاہی جاتی ہے وہ بھی کمزور۔''
اور تمام تعریفیں اللہ کے لیے ہیں جو خالق ، مالک ، آقا اور دنیاؤں کو پالنے والا ہے۔



### تعارف

ُ دعوۃ (دعوتِ دین)ایک فرض ہے

اکٹر مسلمان جانے ہیں کہ اسلام ایک آفاقی فدہب ہے ، جوساری کی ساری بی نوع انسان کے لیے ہے۔اللہ تعالی تمام کا تنات کا خالق دما لک ہے اور مسلمانوں کو ذمہ داری سونچی گئی ہے کہ وہ اللہ رب العزت کا پیغام ساری انسانیت تک پہنچا ئیں۔افسوں کہ آخ کے بیشتر مسلمان اپنے اس فرض سے غافل ہو گئے ہیں۔وہ بیتو تسلیم کرتے ہیں کہ اسلام ہی ہمارے لیے زندگی گزارنے کا بہترین راستہ ہے ،گرہم مسلمانوں کی اکثریت بیخواہش نہیں رکھتی کہ اسلام کا بی پیغام ان لوگوں تک بھی پہنچایا جائے جواس نعت سے محروم ہیں۔

وین کی دعوت اور تبلغ کے لیے عربی میں لفظ ' دعوۃ '' استعال ہوتا ہے ، جس کا مطلب (کسی کو) پکارتا یا (کسی بات کے لیے ) دعوت دینار بلاوادینا ہے۔ اسلامی سیاق وسباق میں اس کا مفہوم' اللہ کے دین (اسلام) کو پھیلانے کی کوشش کرتا'' ہے۔ قرآن پاک میں ہے ﴿ وَمَنُ اَظُلَمُ مِمَّنُ کَتَمَ شَهَادَةً عِنْدَهُ مِنَ اللّٰهِ وَمَا اللّٰهُ بِغَافِلِ عَمَّا

تَغُمَلُونَ ٥ ﴾ [سورة:٢٠، آيت:١٢٠]

''اس مخص سے بڑا ظالم اور کون ہوگا جس کے ذھے اللہ کی طرف سے ایک گواہی ہواور وہ اسے چھیائے تمہاری حرکات سے ، اللہ غافل تونہیں ہے۔''

بيس عمومي سوالات

اسلام کا پیغام ( ووسروں تک ) پہنچانے کے لیے مکالمہ اور تبادلہ خیال ناگزیر ہیں۔ قرآن کیم میں ارشاد باری تعالی ہے:

﴿ أَدُعُ إِلَى سَبِيُلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلُهُمْ

بِالَّتِيُ هِيَ اَحُسَنُ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ اَعُلَمُ بِمَنْ ضَلَّ عَنْ سَبِيُلِهِ وَهُوَ اَعُلَمُ بِمَنْ ضَلَّ عَنْ سَبِيُلِهِ وَهُوَ اَعُلَمُ بِالْمُهُتَّدِيْنَ 0 ﴾ [سورة:١١٦] يت:١٢٥]

"اپنے رب کے راستے کی طرف دعوت دو، حکمت اور عمدہ نفیحت کے ساتھ اور لوگوں سے مباحثہ کروایسے طریقہ پر جو بہترین ہو۔ تمہارا رب ہی زیادہ بہتر جانتا ہے کہ کون اس کی راہ سے بھٹکا ہوا ہے اور کون راہ راست پر ہے۔''

اسلام کا پیغام غیر مسلموں تک پہنچانے میں عام طور پر یہ کافی نہیں ہوتا کہ اسلام کی شبت فطرت پر روشی ڈال کر ہی بس کر دیا جائے۔ بہت سے غیر مسلم ، اسلام کی سچائی اور حقانیت کے قائل نہیں ہوتے کیونکہ ان کے ذہن کے گوشوں میں اسلام کے بارے میں پچھا بسے سوالات مجھی موجود ہوتے ہیں جو (اسلام سے ابتدائی تعارف ہوجانے کے باوجود) جواب طلب ہی رہتے ہیں۔

ہوسکتا ہے کہ وہ اسلام کی شبت فطرت سے متعلق آپ کی باتوں سے متفق ہو جائیں۔ لیکن، عین اسی موقع پر، وہ یہ بھی کہہ سکتے ہیں'' ہاں!لیکن آپ لوگ تو وہی مسلمان ہیں ناں، جو ایک وقت میں کئی عورتوں سے شادی کرتے ہیں۔آپ وہی لوگ تو ہیں جوعورتوں کو پردے میں رکھ کران کی حق تلفی کرتے ہیں۔آپ لوگ بنیاد پرست بھی تو ہیں'' وغیرہ۔

ذاتی طور پر میں اس بات کورج جے دیتا ہوں کہ غیر مسلموں سے یہ بوچھا جائے کہ اُن کے اسے محدود علم کے مطابق (خواہ وہ سے ہو یا غلط اور جا ہے اس کا ذریعہ کچھ بھی ہو) اسلام میں ایسا کیا ہے جو انہیں غلط محسوں ہوتا ہے۔ میں ان کی حوصلہ افزائی کرتا ہوں کہ وہ نہایت دوستانہ اور آندانہ انداز اختیار کریں ، اور (میں) پہلے انہیں اس بات پر قائل کرتا ہوں کہ اسلام کے بارے میں تقید برداشت کرسکتا ہوں۔

گزشتہ چندسال کے دوران دعوت و تبلیغ کے خمن میں میرا جو تجرب رہا ہے، اس کی روشیٰ میں مجھے بیا حساس ہوا ہے کہ ایک عام غیر مسلم کے ذہن میں اسلام کے متعلق بمشکل تمام میں سوالات سب سے زیادہ پائے جاتے ہیں۔ جب بھی آپ کسی غیر مسلم سے پوچیس ''آپ کے نزدیک اسلام میں کیا خرابی یا برائی ہے؟'' تو وہ آپ کے سامنے یا نچے سے چیر سوالات پی*ش کر* دیتا ہے اور بیتمام سوالات بھی انہی ہیں سوالوں میں شامل ہیں جو غیرمسلم عموماً اسلام کے بارے میں کرتے ہیں۔

## ا کثریت کوعقلی جوابات سے قائل کیا جاسکتا ہے

اسلام کے بارے میں یو چھے جانے والے بیس عام ترین سوالات کے جوابات عقلی دلیل ادر منطق کے ذریعے دیے جاسکتے ہیں۔غیر مسلموں کی اکثریت کوان جوابات سے قائل کیا جا سکتا ہے۔ اگر کوئی مسلمان ان جوابات کوصرف ذہن نشین بھی کر لے تو ان شاء اللہ وہ اس معاملے میں کامیاب رہے گا۔اوراگر وہ غیرمسلموں کواسلام کی تکمل اور آفاتی سیائی پر قائل نہیں بھی کریایا ، تب بھی وہ کم از کم ان غلط فہمیوں کا ازالہ تو ضرور ہی کر دے گا جواسلام کے حوالے ہے غیرمسلموں کے ذہنوں میں یائی جاتی ہیں۔ یعنی اسلام کے بارے میں ان کی منفی سوچ کو معتدل کر سکے گا۔ بہت ہی کم غیرمسلم ایسے ہیں جوان جوابات کارد کرنے کے لیے مزید دلاکل لاتے ہیں ،جن کے لیے مزید معلومات کی ضرورت ہو سکتی ہے۔

ذرائع ابلاغ (میڈیا) کی پھیلائی ہوئی غلط فہمیاں

بیشتر غیرمسلموں کے ذہنوں میں اسلام کے حوالے سے موجود غلط فیمیوں کی وجہ بیہ ہے کہ ان پر ذرائع ابلاغ کی جانب ہے اسلام کے بارے میں غلط معلومات کی بمباری مسلسل جاری رہتی ہے۔ بین الاقوای میڈیا کے بڑے حصے پرمغربی دنیا کی اجارہ داری ہے۔ جاہے وہ عالمی سيولا ئٹ چينل ہوں ، ريْر يواشيشن ہوں ، اخبارات ورسائل ہوں يا كتابيں ہوں۔ حال ہي ميں انٹرنیٹ بھی اطلاعات کا ایک طاقتور ذرایعہ بن چکا ہے۔اگر چداس پرکسی کا کنٹرول نہیں ہے کیکن پھر بھی انٹرنیٹ پر اسلام کے بارے میں منفی اور زہر آلود پروپیگنڈے کی بھر مار ہے۔ بے شک ،مسلمان بھی انٹرنیٹ کو اسلام اور مسلمانوں کی صحیح تصویر پیش کرنے کے لیے استعال كررب بين اليكن اسلام وغمن يرو پيكندا كرنے والول كے مقابلے ميں وہ بهت بيجيے بيں۔ مجھے اُمید ہے کہ سلمانوں کی کوششیں جاری رہیں گی اوران میں اضافہ ہوگا ،ان شاءاللہ۔

### وقت کے ساتھ بدلتی غلط فہمیاں

اسلام کے حوالے سے اُٹھائے جانے والے عموی سوالات مختلف ادوار میں مختلف رہے ہیں۔ بیس عموی سوالات کا زیر نظر مجموعہ موجودہ دور کے لحاظ سے ہے۔ عشروں پہلے عموی سوالات کا مجموعہ کی اور تھا۔ یہ مجموعہ آنے والے وقت میں تبدیل ہوسکتا ہے، جس کا انحصاراس بات پر ہے کہ عالمی ذرائع ابلاغ اسلام کی کیسی تصویر عوام الناس کے سامنے پیش کرتے ہیں۔ ساری دنیا میں ایک جیسی غلط فہمیا ل

دنیا کے مختلف حصول میں مختلف لوگول سے ملنے کے بعد مجھے یہ معلوم ہوا کہ اسلام کے بارے میں بیٹ میں معلوم ہوا کہ اسلام کے بارے میں بیٹ میں علاقے ، ماحول یا تدن کے بیش نظر ان میں چندا کیک سوالات کا اضافہ ہوسکتا ہے مثلاً ، امریکہ میں عام ہو چھا گیا اضافی سوال یہ تھا: ''اسلام میں سود لینے اور دینے کی ممانعت کیوں ہے؟''

میں نے ان بیں عموی سوالات میں چندا پیے مخصوص سوالات بھی شامل کر دیے ہیں جو

(اسلام کے حوالے سے ) ہندوستانی غیر مسلموں کے ذہنوں میں سراُ ٹھاتے ہیں۔ مثلاً بیا کہ

مسلمان غیر سبزیاتی (نان ویکی ٹیرین) غذا کیوں کھاتے ہیں؟ بیسوالات شامل کرنے کا مقصد

میں ہے کہ ہندوستانی نژاد لوگ ساری دنیا میں تھلے ہوئے ہیں اور وہ دنیا کی آبادی کا ۲۰ فیصد،

مینی پانچواں حصہ بناتے ہیں۔ لہذا ،ان کے سوالات بھی دنیا بھر کے غیر مسلموں کی جانب سے

کے جانے والے عومی سوالات ہیں شامل ہوجاتے ہیں۔

# ان غیرمسلموں کی غلط فہمیاں جنہوں نے اسلام کا مطالعہ کیا ہے

کی غیرسلم ایسے بھی ہیں جنہوں نے اسلام کا مطالعہ کیا ہوا ہے۔ ان میں سے بیشتر نے اسلام پر کھی گئی ایسی کتابیں پڑھی ہیں جن میں اسلام پر جانب دارانہ اور متعقبانہ تقید کی گئی ہے۔ ایسے غیر سلموں میں اسلام کے حوالے سے بیں اضافی غلافہ بیاں پائی جاتی ہیں۔ مثلاً وہ قرآن پاک میں تضادات کا دعویٰ کرتے ہیں ، ان میں بیتاثر ہے کہ قرآن پاک غیر سائنسی ہے دغیرہ۔ ایسے اعتراضات کے لیے بیں ، وابات کا ایک اضافی مجموعہ ہے، جس کا مقصد ان

غلط فہیوں کا ازالہ کرنا ہے ..... کیونکہ ان غیر مسلموں نے اسلام کا مطالعہ خ شدہ ذرائع سے کیا ہے۔ ان سب کے علاوہ میں نے اپنی تقریروں اور ایک کتاب میں بھی ایے ہیں سوالوں کے جواب ویے ہیں جو زیادہ عام نہیں ہیں اور اُن غیر مسلموں کی جانب سے کیے جاتے ہیں جنہوں نے اسلام کا تھوڑ ابہت مطالعہ کردکھا ہے۔



.

# ا ـ كثرت ِ از دواج

سوال: اسلام میں مردکوایک سے زیادہ بیویاں رکھنے کی اجازت کیوں ہے؟ یعنی اسلام میں کثرت ازدواج کی اجازت کیوں ہے؟

#### :**@**

### كثرت ِاز دواج كى تعريف:

کشرت ازدواج (پولی کمی) سے مرادشادی کا ایک ایمانظام ہے جس کے تحت ایک فرو
ایک سے زیادہ شریک حیات رکھ سکتا ہو۔ کشرت ازدواج دوطرح کی ہوسکتی ہے۔ اس کی ایک
فکل "پولی گائی" (Polygyny) ہے جس کے تحت ایک مرد ایک سے زیادہ عورتوں سے
شادی کر سکتا ہو، جبکہ اس کی دوسری صورت" پولی اینڈری" (Polyandry) ہے جس میں
ایک عورت کی مردوں سے بیک وقت شادی رجاسکتی ہے۔ اسلام میں محدود" پولی گینی" کی
اجازت تو ہے، لیکن پولی اینڈری کی کھمل ممانعت ہے۔

اب میں اصل سوال کی طرف آتا ہوں ، یعنی یہ کہ اسلام میں مردکوایک سے زیادہ ہویاں رکھنے کی اجازت کیوں ہے؟

قرآن پاک دنیا کی وہ واحد مذہبی کتاب ہے جو''صرف ایک سے شادی کرؤ' کا تھا دیا ہے: تھا دی کرؤ' کا

اس پوری دنیا میں صرف اور صرف قرآن پاک ہی وہ واحد ندہی (الہامی) کتاب ہے، جس میں یہ جملہ موجود ہے نوم صرف ایک سے شادی کرو' دوسری کوئی ندہی کتاب ایی نہیں ہے جو مرد کو صرف ایک بیوی رکھنے کا حکم دیتی ہو۔ کسی دوسری ندہی کتاب میں ، چاہے وہ ویدول میں سے کوئی ہو، رامائن ہو، مہا بھارت ہو، گیتا ہو، زبور ہویا انجیل ،کسی میں بھی مرد کے

لیے بیویوں کی تعداد پرکوئی پابندی عائد نہیں کی گئی ہے۔ ان تمام کتابوں کے مطابق ، کوئی مرد ایک وقت میں جتنی عورتوں سے چاہے ، شادی کرسکتا ہے۔ بیتو بہت بعد کی بات ہے جب ہندو پنڈتوں اور عیسائی کلیسا (چرچ) نے بیویوں کی تعداد کومحدود کر کے صرف ایک کردیا۔

ہندوؤں کی اپنی ندہبی شخصیات ،خودان کی اپنے کتابوں کے مطابق ایک وقت میں کئی ہویاں رکھتی تھیں۔مثلاً رام کے باپ ،لینی راجہ دسرتھ کی ایک سے زیادہ ہیویاں تھیں۔خود کرشنا کی کئی ہویاں تھیں۔

ابتدائی زمانے میں عیسائی مردوں کو اتنی ہویاں رکھنے کی اجازت بھی کہ جتنی وہ جاہیں کے کئد انجیل میں ہویوں کی تعداد پر کوئی پابندی عاید نہیں کی گئی ہے۔ یہ تو صرف آج سے چند صدیوں پہلے کا واقعہ ہے کہ جب کلیسانے ہویوں کی تعداد کوایک تک محدود کر دیا۔

یہودیت ہیں بھی ایک سے زیادہ ہویاں رکھنے کی اجازت ہے۔ زبور میں بتایا گیا ہے کہ حضرت ابراہیم مَالِیٰلاً کی تمین ہویاں تھیں ، جبکہ حضرت سلیمان مَالِیٰلاً (بیک وقت) سیروں ہولیوں کے شوہر تھے۔ کثر ت از دواج کا بیٹل (بیودیوں میں) رقی گرشم بن یہودا (۹۲۰ء تا ۱۹۳۰ء) تک جاری رہا۔ گرشم نے اس عمل کے خلاف فرہی تھم نامہ جاری کیا تھا۔ مسلم ممالک میں آباد یہودی جو بالعوم سپین اور شالی افریقہ کے یہودیوں کی اولاد تھے، انہوں نے عشرہ میں آباد یہودی جو بالعوم سپین اور شالی افریقہ کے یہودیوں کی اولاد تھے، انہوں نے عشرہ میں آباد یہودی جو انعقام تک سیسلہ جاری رکھا، یہاں تک کہ اسرائیل کے سب سے بردے رقی نے ایک نے زیادہ ہویاں رکھنے پر (یہودیوں کے لیے ) عالمگیر ایک فرمی ایدکردی۔

### دلجيب نكته

ہندوستان میں ۱۹۷۵ء کی مردم شاری کے مطابق ،مسلمانوں کی بہ نبست ہندوؤں میں کثرتِ ازدواج کی شرح زیادہ تھی۔ ۱۹۷۵ء میں دو کمیٹی آف دی اسٹیٹس آف دو من اِن اسلام' کی شائع کردہ رپورٹ میں صفحہ ۲۱ اور ۲۷ پریہ بتایا عمیا ہے کہ ۱۹۹۱ء اور ۱۹۹۱ء کے درمیانی برسوں میں ۵۰٫۱ فیصد ہندوکشرالازدواج تھے، جبکہ ای عرصے میں مسلمانوں کی صرف

اسم النون کے مطابق ، صرف مسلمان مردوں بن کو ایک سے زیادہ ہویاں تھیں۔ ہندوستانی قانون کے مطابق ، صرف مسلمان مردوں بن کو ایک سے زیادہ ہویاں رکھنے کی اجازت ہے۔ غیر مسلموں کے لیے کڑت ازدواج غیر قانونی ہونے کے باوجود، مسلمانوں کے مقابلے میں ہندوؤں میں کڑت ازدواج کی شرح زیادہ تھی۔ اس سے پہلے ہندو مردوں پر بھی ہویوں کی تعداد کے محاطے میں کوئی پابندی نہیں تھی۔ 190 ء میں "ہندو میرج ایک کئی منظور ہونے کے بعد سے ہندوؤں کے لیے پابندی نہیں تھی۔ 190 ء میں رکھنے پر پابندی عاید ہوئی۔ اس وقت بھی، ہندوستانی قانون کی رُو سے کی ہندو کے لیے کے مطابق آج بھی ان پر ایسی کوئی یا بندی نہیں سے۔

چلیے ، اب ہم یہ تجزید کرتے ہیں کہ آخر اسلام میں مردکو ایک سے زیادہ بیویاں رکھنے کی اجازت کیوں دی گئی ہے؟

### قرآن یاک، کثرت از دواج کومحدود کرتاہے

جیسا کہ میں نے پہلے بتایا ، قرآن پاک وہ واحد ندہبی کتاب ہے جو کہتی ہے: ''صرف ایک سے شادی کرو''اس نکتے کا سیاق وسباق ، قرآن پاک کی درج ذبل آیت میں موجود ہے، جوسورۃ النساء کی ہے:

﴿ وَإِنَّ خِفْتُمُ اَلَّا تُقْسِطُوا فِي الْيَتْمَى فَانْكِحُوا مَا طَابَ لَكُمُ مِّنَ الْيَسْمَى فَانْكِحُوا مَا طَابَ لَكُمُ مِّنَ الْيَسْمَةِ مَثْنَى وَتُلْكَ وَرُبْعَ فَإِنْ خِفْتُمُ اَلَّا تَعُولُوا ٥ ﴾ [سورة ٢٠،١] يت ٣٠] مَلَكَتُ اَيُمَانُكُمُ ذَلِكَ اَدُنَى اللَّ تَعُولُوا ٥ ﴾ [سورة ٢٠،١] يت ٣٠] " أَكْنِ الرَّمَ كوانديشه بوكه يتيول كساته انساف نه كرسكوكة جوعورتين تم كو بيند آكين الرحيمين انديشه و آكين الرحيمين انديشه و كمان عرسكوكة في المرايك بن يوى كرويا أن عورتون كوروجيت كدان كساته عدل نه كرسكوكة في الله على الله عن كرويا أن عورتون كوروجيت عن لا وَجوتم الرب قبض عن آتى بين سيد بانسانى سے نيخ كے ليے زياده فرين صواب ہے۔"

قرآن پاک کے نزول سے پہلے کثرتِ ازدواج کی کوئی انتہائی حد متعین نہیں تھی، لہذا مردوں کی بیک وقت کئی ہویاں ہوتی تھیں اور یہ تعداد بسا اوقات سیکڑوں تک پہنچ جایا کرتی تھی۔اسلام نے چار بیویوں کی انتہائی حدمقرر کردی۔اسلام کسی مردکودو، تین یا چارشادیوں کی اجازت تو دیتا ہے ،لیکن صرف اور صرف اس شرط کے ساتھ کہ وہ ان سب کے ساتھ انساف کر سکے۔

اى سورة مباركه، لينى سورة النساءكي آيت نمبر ۱۲۹ مين ارشاد بارى تعالى ب: ﴿ وَلَنْ تَسْتَطِيْعُوْ اللهُ تَعُدِلُوا بَيْنَ النِّسَآءِ وَلَوْ حَرَصْتُمْ فَلا قَمِيْلُوا كُلَّ الْمَيْلِ فَتَذَرُوهُ هَا كَالْمُعَلَّقَةِ وَإِنْ تُصْلِحُوا وَتَتَّقُواْ فَإِنَّ اللَّهَ كَانَ غَفُورًا رَّحِيْمًا ٥ ﴾ [سورة: ٢٩، آيت: ١٢٩]

" یوبوں کے درمیان پورا پورا عدل کرنا تمہارے بس میں نہیں تم چاہو بھی تواس پرقا در نہیں ہوسکتے ۔ لہذا (قانون اللی کا منشا پورا کرنے کے لیے بیکا فی ہے کہ) ایک بیوی کی طرف اس طرح نہ جھک جاؤ کہ دومری کو اُدھر لکت جھوڑ دو۔ اگرتم اپنا طرزِ عمل درست رکھواور اللہ سے ڈرتے رہوتو اللہ چشم پوشی کرنے والا اور رحم کرنے والا ہے۔"

لہٰذا کثرتِ از دواج کوئی قانون نہیں ملکہ ایک استثناء ، ایک رعایت ہے۔ بہت سے لوگ اس غلط فہمی کا شکار میں کہ مسلمانوں کے لیے کثرتِ از دواج ایک لازمی چیز ہے۔ وسیع تر تناظر میں اوامر (Do's) اور نواہی (Dont's) کے پانچ زمرے ہیں:

(لا**ت:** فرض.....يعنى لازم

ب: متحب بین ایا کام جے کرنے کی ترغیب دی گئی ہو، اے کرنے کی حوصلہ افزائی کی گئی ہو،لیکن وہ کام فرض نہ ہو۔

م : · · مباح ..... جائز، لین جھے کرنے کی اجازت ہو۔

۵: کروه ..... یعنی ایبا کام جے کرنا اچھا تصور نہ کیا جاتا ہواور جس کے کرنے کی حوصلہ

فنکنی کی گئی ہو۔

حرام .....یعنی ایسا کام جس کی اجازت نه ہو، جس کا کرنا بالکل منع ہو۔

کشرت ازدواج ندکورہ بالا پانچوں زمروں کے درمیانی زمرے یعن ''مباح'' کے تحت آتا ہے۔ یعنی ایک ایسا کام جس کی اجازت ہے۔ بیٹیس کہا جاسکتا کہ وہ مسلمان جس کی دو، تین یا چار ہویاں ہوں، ایک ہوی رکھنے والے کسی دوسرے مسلمان کے مقالبے میں بہتر ہے۔ خواتین کی اوسط عمر، مردول سے زیادہ ہوتی ہے

قدرتی طور پرعورتیں اور مرد تقریباً کیسال تناسب سے پیدا ہوتے ہیں۔ایک لاکی میں (پیدائش کے وقت سے ہی) لاکوں کی بہنست زیادہ امنیت (Immunity) ہوتی ہے۔
مطلب یہ کہ ایک لاکی ،لڑ کے کے مقاطع میں جراثیم اور بیاریوں سے زیادہ بہتر انداز میں اپنا
دفاع کرسکتی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ چھوٹی عمر کے بچوں میں لاکوں کی اموات کا تناسب ،لاکیوں
سے زیادہ ہوتا ہے۔

اس طرح جنگوں وغیرہ میں بھی عورتوں سے زیادہ مردوں کی ہلاکتیں ہوتی ہیں۔ بہاریون اور حادثوں کی وجہ سے بھی مردوں کی اموات،عورتوں کے مقابلے میں زیادہ ہوتی ہیں۔ مختصریہ کہ خواتین کی اوسط عمر،مردوں کی اوسط عمر سے زیادہ ہوتی ہے اور کسی بھی موقع پر ہمیں دنیا بھر میں خواتین کی تعداد مردوں سے زیادہ ہی ملتی ہے۔

الركيوں كے اسقاطِ حمل اور بچيوں كى ہلاكت كے باعث ہندوستان ميں مردوں كى آبادى، خوا تين سے زيادہ ہے

اپنے کچھ پڑوی ممالک سمیت ، ہندوستان کا شار دنیا کے ان چندملکوں میں ہوتا ہے جہاں خوا تین کی آبادی ، مردوں کی آبادی سے کم ہے۔اس کی وجہ سے کہ ہندوستان میں بیشتر لؤکیوں کوشیر خوارگی ہی کے موقع پر ہلاک کر دیا جاتا ہے، جبکہ دوسری طرف اس ملک میں ہر سال دس لاکھ سے زاید بچیوں کو اسقاطِ حمل کے ذریعے ، آئکھ کھولنے سے بھی پہلے ، ہلاک کر دیا جاتا ہے ۔۔۔۔۔۔۔یعنی جیسے ہی ہے انکشاف ہوتا ہے کہ فلال حمل کے نتیجے میں لڑکی پیدا ہوگی تو ۳۳

اسقاطِ حمل کے ذریعے وہ حمل ضائع کر دا دیا جاتا ہے۔اگر ہند دستان میں بین طالمان عمل ردک دیا جائے تو یہاں بھی عورتوں کی تعداد،مردوں سے زیادہ ہوجائے گی۔

عورتول کی عالمگیرآ بادی،مردول سے زیادہ ہے

امریکہ میں عورتوں کی تعداد ، مردوں کے مقابلے میں ۷۸ لاکھ زیادہ ہے۔ صرف نعویارک ہی میں عورتوں کی آبادی مردوں سے لگ بھگ دس لاکھ زیادہ ہے ، جبکہ نیویارک کی مرد آبادی کا بھی ایک ہی تعداد ، مرد آبادی کا بھی ایک ہیا کہ حصہ ہم جنس پرستوں پر مشتمل ہے۔ پورے امریکہ میں ، مجموی طور پر ڈھائی کر دڑ سے زیادہ ہم جنس پرست مرد (Gays) موجود ہیں۔ یعنی بیمرد ، عورتوں سے شادی کر نانہیں چا ہے۔ برطانیہ میں خواتین کی آبادی ، مردوں کے مقابلے میں بفتر رچالیس لاکھ زیادہ ہے۔ روس کا کھزیادہ ہے۔ روس کی طرف دیکھیں تو وہاں خواتین کی آبادی مردوں کی بہنست ۹۰ لاکھ زیادہ ہے۔ یہ تو اللہ کی طرف دیکھیں تو وہاں خواتین کی آبادی مردوں کی بہنست ۹۰ لاکھ زیادہ ہے۔ یہ تو اللہ کی طرف دیکھیں تو دہاں جو نیا میں عورتوں کی مجموعی آبادی ، مردوں کے مقابلے میں حقیقتا کی کا خواتین کی بہتر جانتا ہے کہ ساری و نیا میں عورتوں کی مجموعی آبادی ، مردوں کے مقابلے میں حقیقتا کتنی زیادہ ہے۔

# برايك مردكو صرف ايك بيوى تك محدو در كهناعملامكن نهيس

اگر ہرمرد کوصرف اور صرف ایک بیوی رکھنے کی اجازت ہوتو صرف امریکہ ہی میں تقریباً تین کروڑ خواتین کنواری رہ جا کمیں گی ( کیونکہ وہاں کی مرد آبادی کے ڈھائی کروڑ افراد ہم جنس پرست جیں) برطانیہ میں چالیس لاکھ، جرمنی میں پچاس لاکھ اور روس میں ۹۰ لاکھ کورتیں شوہر سے محروم رہیں گی۔

فرض کیجئے کہ آپ کی یا میری بہن غیر شادی شدہ ہے اور امریکہ کی شہری ہے۔ اب اس کے سامنے صرف دو ہی راستے ہول گے: یا تو وہ کسی شادی شدہ مرد سے شادی کرے، یا پھر غیر شادی شدہ رہ کر''عوامی ملکیت'' (پبلک پراپرٹی) بن جائے۔ دوسرا کوئی راستہ نہیں سیجھ دار اور عقل مندلوگ، اس صورتحال میں پہلے راستے ہی کوتر جج دیں گے۔

بیشتر عورتیں مینہیں چاہیں گی کہان کے شوہر کی کوئی دوسری شریکِ حیات بھی ہو لیکن،

جب اسلام کا معاملہ سامنے آئے اور مرد کے لیے دوسری شادی کرنا (اسلام کو بچانے کی غرض سے )لازمی ہوجائے تو صاحب ایمان ،شادی شدہ عورت بیذاتی نقصان برداشت کر کے اپنے شوہر کو دوسری شادی کی اجازت دے بحق ہے تاکہ اپنی مسلمان بہنوں کو''عوامی ملکیت'' بننے سے ،ایک عظیم تر نقصان سے بچایا جاسکے۔

"عوامی ملکیت" بنے سے بہتر ہے کہ شادی شدہ مردسے شادی کرلی جائے

لہذا وہ عورتیں ، جنہیں کی وجہ سے شوہر نہیں مل پاتا ، وہ صرف دوراست اختیار کرنے پر ای مجور ہوتی ہیں: شادی شدہ مرد سے شادی کرلیس یا پھر ' عوامی ملکت' بن جا کمیں ۔اسلام ترجیحی بنیادوں پر عورت کو ایک محترم مقام دینے کے لیے پہلے راستے کی اجازت دیتا ہے ، جبکہ دوسرے راستے پر پابندی عاید کرتا ہے۔

اسلام میں محدود پیانے پر کثرت ازدداج کی اجازت کیوں ہے؟ اس کے جواب میں دوسرے کئی دلاکل بھی موجود ہیں ، تاہم اس کا بنیادی مقصد عورت کے تقدس اور احترام کی حفاظت کرنا ہے۔



# ۲\_ایک وقت میں ایک سے زیادہ شوہر (بولی اینڈری)

سوآل: اگر مردکو کثرتِ از دواج کی اجازت ہے تو پھر اسلام میں عورت کو ایک وقت میں ایک سے زیاد ہ شوہرر کھنے کی اجازت کیول نہیں ہے؟

ﷺ بہت سے افراد جن میں کچھ مسلمان بھی شامل ہیں، یہ پوچھتے ہیں کہ آخر اسلام میں مرد کے لیے کثرتِ ازدواج کی اجازت ہونے، اورعورت کے لیے یہ فعل ممنوع بھنے کی کیاعظی دلیل ہے ۔۔۔۔۔۔۔کیونکہ ان کے خیال میں یہ عورت کا ایک ''حق'' ہے جس سے عورت کومحروم کیا گیا ہے۔۔

پہلے تو میں نہایت اوب واحترام سے بیکھوں گا کہ اسلام کی بنیاد عدل اور مساوات پر ہے۔ اللہ تعالیٰ نے مرداور عورت کو مساوی تخلیق کیا ہے، گر مختلف صلاحیتوں کے ساتھ اور مختلف فرمدداریاں نبھانے کے لیے عورت اور مرد نہ صرف جسمانی، بلکہ نفسیاتی اعتبار سے بھی ایک دوسرے سے مختلف ہیں۔ یاد دوسرے سے مختلف ہیں۔ یاد رکھے! اسلام میں عورت اور مرد (ایک دوسرے کے) برابر ہیں، گرباہم مماثل (Identical) نہیں ہیں۔

قرآنِ پاک کی چوتھی سورہ مبارکہ، سورۃ النساء کی ۲۲ ویں تا ۲۴ ویں آیات میں ان عورتوں کی فہرست دی گئی ہے، جن ہے مسلمان مردشادی نہیں کر سکتے ۔سورۃ النساء کی ۲۴ ویں آیت میں مزید میر بھی بتادیا گیا ہے'' ان عورتوں ہے بھی (شادی کرنے کی ممانعت ہے) جو شادی شدہ ہوں۔''

ورج ذیل نکات میں بیرواضح کیا گیا ہے کہ اسلام میں عورت کے لیے بیک وقت ایک ے زیادہ شو ہرر کھنے کی ممانعت کیوں ہے: اگرکسی شخص کی ایک سے زیادہ بیویاں ہوں تو اِن شادیوں کے نتیج میں بیدا ہونے والے بچوں کے والدین کی شاخت باآ سانی ممکن ہے۔ یعنی ایسے کسی بچے کے باپ اور ماں ، دونوں کے بارے میں آ سانی سے بتایا جاسکتا ہے۔ اس کے برعس، اگرکوئی عورت ایک سے زیادہ مردوں کے ساتھ شادی کر لے تو ایسی شادیوں سے بیدا ہونے والی اولاد کی ماں کے بارے میں تو بتا چل جائے گا ، گر باپ کا تعین نہیں ہو سے گا۔ اسلام میں والدین ، یعنی ماں اور باپ کی شاخت کو زبردست اجمیت دی گئی ہے۔ ماہرین نفسیات کا کہنا ہے کہ وہ نچ جنہیں اپنے والدین کا علم نہ ہو، خصوصاً جن کا باپ نامعلوم ہو، وہ متعدد ذہنی صدمات اور نفسیاتی مسائل کا شکار رہتے ہیں۔ عام طور پر ان کا بچین ناخوش کر رہنا ہونے والی عورتوں کے بچوں کا بچین نہایت کرب و گر رتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ جسم فروشی کرنے والی عورتوں کے بچوں کا بچین نہایت کرب و الم میں گزرتا ہے۔ ایسی کسی شادی سے بیدا ہونے والے بچ کو جب اسکول میں داخل الم میں گزرتا ہے۔ ایسی کسی شادی سے بیدا ہونے والے بچ کو جب اسکول میں داخل تو اسے دویا دو سے ذاید نام بتانے بڑیں گرا سے (بچ کے ) باپ کا نام پوچھا جائے تو اسے دویا دو سے ذاید نام بتانے بڑیں گے۔

جھے جدید سائنسی ترقی کاعلم ہے جس کی بدولت میمکن ہوگیا ہے کہ جینیاتی ٹیسٹنگ کر کے بیچے کی ماں اور باپ، دونوں کی شناخت کرلی جائے۔ لہذا میکتہ جو ماضی میں قاملِ اطلاق تھا، شاید آج کے دور میں اطلاق کے قابل ندر ہا ہو۔

عورت کے مقابلے میں مروکی فطرت میں کثر تازدواج کار جمان زیادہ ہے۔

ہے حیاتیاتی نقط نگاہ سے دیکھا جائے تو ایک مرد کے لیے گئی ہویاں ہوتے ہوئے بھی ،

ایک شوہر کی حیثیت سے ذمہ داریاں نبھانا زیادہ آسان ہوتا ہے۔ اگر ایک کسی کیفیت

کا سامنا عورت کو کرنا پڑے لیعنی اس کے ایک سے زیادہ شوہر ہوں ، تو اس کے لیے

ہوی کی ذمہ داریاں بحسن وخو بی نبھانا ہر گزممکن نبیں ہوگا۔ اپنے ماہواری کے چکر کے

مختلف مراحل کے دوران ایک عورت کے طرزِ عمل اور نفیات میں متعدد تبدیلیاں واقع

ہوتی ہیں۔

کی عورت کے ایک سے زیادہ شوہر ہونے کا مطلب میہ ہوگا کہ اس کے جنسی شریک
(سیکسوئل پارٹنرز) بھی گئی ہوں گے۔ لہذا اس کے کسی جنسی بیماری میں مبتال ہونے کا ،اور
اس بیماری کو اپنے دیگر شوہر وں تک منتقل کرنے کا امکان بھی بہت قوی ہوگا ، چاہے وہ
تمام کے تمام مردصرف اس ایک عورت تک ہی کیوں نہ محدود ہوں۔ اس کے برعکس ،اگر
کسی مرد کی ایک سے زیادہ بیویاں ہوں ، اور وہ اپنی بیویوں ہی تک محدود رہے تو ایسا خدشہ تقریبانہ ہونے کے برابر ہے۔

ندکورہ بالا دلائل صرف وہ ہیں جن کا مشاہرہ بہ آسانی کیا جاسکتا ہے۔ یقیناً جب اللہ تعالیٰ نے ، جو حکمت کا سرچشمہ ہے، عورت کے لیے کثرت از دواج کی ممانعت کی ہے تو اس میں بھی لا تعداد حکمتیں پوشیدہ ہول گی۔



# سے عورتوں کے لیے حجاب (پردہ)

### <u> سوال</u>:اسلام عورتوں کو بردے میں رکھ کران کی تذکیل کیوں کرتا ہے؟

ﷺ نادین میڈیا بطور خاص اسلام میں عورتوں کے مقام کوتاک تاک کراپی تنقید کا فشانہ بناتا ہے۔ '' حجاب'' یا (عورتوں کے ) اسلامی لباس کو بیشتر لوگ اسلامی قانون کے تحت عورت کی حق تلفی یا تذلیل قرار دیتے ہیں۔ اس سے پہلے کہ ہم اسلام میں عورت کے لیے '' حجاب'' کے پس پشت دلائل کا تجویہ کریں ، بہتر ہوگا کہ آمدِ اسلام سے قبل دیگر معاشروں میں عورت کے مقام پرایک نظر ڈال کی جائے۔

ماضي ميں اور وں کو تحمیل ہوس کا ذریعہ سمجھا جاتا تھااوران کی تو ہین کی جاتی تھی

ورج ذیل تاریخی مثالوں سے بید حقیقت آشکار ہوتی ہے کہ آمدِ اسلام سے پہلے کی تہذیوں اور معاشروں میں عورت کا مقام اس قدر پست تھا کہ انہیں ایک عام انسان کی حیثیت سے بھی حقوق حاصل نہیں تھے۔

#### الف .... با بل کی تهذیب میں:

ہابل کے قانون میں عورتوں کی نہایت تو بین و تذلیل کی گئی تھی اور انہیں تمام حقوق سے محروم رکھا گیا تھا۔ مثال کے طور پر اگر وہاں کوئی مرد کسی عورت کوفل کر دیتا تو اسے سزا دینے کی بجائے اس کی بیوی کوسزائے موت دمی جاتی تھی۔

#### ب..... يوناني تهذيب مين:

قدیم زمانے کی تہذیبوں میں بونانی تہذیب کوسب سے عظیم اور بلند پایہ تصور کیا جاتا ہے۔ ای دعظیم المرتبت' نظام کے تحت عورتوں کو ہر طرح کے حقوق سے محروم رکھا گیا تھا اور انہیں نہایت حقارت کے ساتھ دیکھا جاتا تھا۔ یونانی دیو مالا میں'' پنڈورا'' کے نام سے ایک

''خیالی عورت'' کا تذکرہ ملتا ہے، جواس دنیا میں نوع انسانی کے تمام تر مسائل اور پریشانیوں کی سب سے بڑی وجہ تھی۔ بینانیوں کے نزدیک عورت''انسانوں سے کم تر'' تھی، جبمہ مردوں کے مقابلے میں بھی اس کا مقام کم تر تھا۔ اگر چہ عورت کی عصمت، یونانی تہذیب میں قیمتی تصور کی جاتی تھی، اور عورتوں کو احترام کے ساتھ رکھا بھی جاتا تھا، لیکن بعد از ال یونانیوں نے اپنی انا اور جنسی ہوس کے ہاتھوں مغلوب ہو کر عورت کو تذکیل و تو بین کا خوب نشانہ بنایا۔ یونانی معاشرے کے سارے طبقات میں عصمت فروشی ایک عام سی چیز بن کررہ گئی۔

#### ى....رومى تهذيب ميں:

جب روم کی تہذیب اپنی رفعت وعظمت کے''عروج'' پرتھی تو وہاں پر مردوں کو بیاتک آ زادی تھی کہ وہ اپنی بیویوں کوتل کر دیں۔علاوہ ازیں عصمت فروثی اور بربئگی بھی رومیوں میں بہت عام تھی۔

#### و.... مصری تهذیب میں:

مصریوں کے نزد کیے عورت کو برائی سمجھا جاتا تھا اور عورتوں کو شیطان کی نشانی قرار دیا جاتا تھا۔

### ه..... قبل از اسلام عرب میں:

عرب میں اسلام تھلنے ہے قبل ، عربوں میں بھی عورتوں کو نہایت تقارت کی نظر ہے دیکھا جاتا تھا اورعوماً جب کسی کے ہاں بیٹی بیدا ہوتی تو اس بچی کو زندہ دفنادیا کرتے تھے۔ اسلام نے عورتوں کا مرتبہ بلند کیا ، انہیں مساوات دی ، اور ان سے اس مقام کی

### یاسداری کا تقاضا کرتاہے

اسلام نے معاشرے میں عورتوں کا مقام بلند کیاادر آج سے چودہ سوسال پہلے آئییں ان کے جائز حقوق ویے۔اسلام ،عورتوں سے بیتو قع بھی کرتا ہے کہ دہ اپنے اس مقام کی پاسداری کریں گی۔

#### مُردوں کے لیے حجاب:

لوگ عام طور پر صرف عور تول کے حوالے سے حجاب کی بات کرتے ہیں۔ تاہم ، قرآنِ پاک میں عور تول کے حجاب سے پہلے مردول کے لیے حجاب کا تذکرہ آیا ہے۔ سورۃ النور میں آتا ہے:

﴿ قُلُ لِلْمُوْمِنِينَ يَغُضُوا مِنُ اَبُصَادِهِمُ وَيَحُفَظُوا فُرُوجُهُمُ ذَلِكَ اَزُكَى لَهُمُ إِنَّ اللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا يَصْنَعُونَ ٥ ﴾ [سورة: ٢٣- آيت: ٣٠] ''اے نِي الله خَبِيرٌ بِمَا يَصْنَعُونَ ٥ ﴾ [سورة: ٢٣- آيت: ٣٠] ''اے نِي امون مردول سے کھوکہ اپن نظريں بچا کر رکھیں اور اپنی شرمگا مول کی حفاظت کریں بیان کے لیے زیادہ پاکیزہ طریقہ ہے ، جو پچھ وہ کرتے ہیں الله اس سے باخبر رہتا ہے۔''

جب کوئی مرد کسی عورت کو دیکھے ، تو بہت ممکن ہے کہ اس کے ذہن میں بے شرمی یا بے حیائی کی کوئی بات آ جائے ،لہذااسے چاہیے کہ وہ فوراً اپنی نگاہیں نیجی کرلے۔

#### عورتوں کے لیے حجاب:

سورة النساء كي اگلي آيت ميں ارشاد ہوتا ہے:

﴿ وَقُلُ لِلْمُوْمِنَاتِ يَغُضُضَ مِنُ أَبْصَادِهِنَّ وَيَحْفَظُنَ فُرُوجُهُنَّ وَلاَ يَبْدِينَ زِيْنَهُنَّ إلاَّ مَاظَهَرَ مِنُهَا وَلْيَضُوبُنَ بِخُمُوهِنَّ عَلَى جُيُوبِهِنَّ اَوُ لَيَنْهِينَّ اَوُ آبَانِهِنَّ اَوُ آبَاءِ بُعُولَتِهِنَّ اَوُ آبَنَاهِمِنَّ اَوُ آبَاءِ بُعُولَتِهِنَّ اَوُ آبَنَاهِمِنَّ اَوُ آبَاءِ بُعُولَتِهِنَّ اللهِ آبَاءُ اللهِمِنَّ اَوُ آبَاءِ بُعُولَتِهِنَّ اللهِ آبَانِهِ آبُولُونَ اللهِمَاءُ اللهُ اللهُولِي اللهُولِي اللهُمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُولِي عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُولِي عَلَيْهُ اللهُ اللهُولِي عَلَيْهُ اللهُ اللهُولِي عَلَيْهُ اللهُولِي عَلَيْهُ اللهُ اللهُولِي عَلَيْهُ اللهُ اللهُولِي عَلَيْهُ اللهُولِي عَلَيْهُ اللهُ اللهُولِي عَلَيْهُ اللهُ اللهُولِي عَلَيْهُ اللهُ اللهُولِي عَلَيْهُمُولِي عَلَيْهُ اللهُ اللهُولِي عَلَيْهُمُ اللهُولِي عَلَيْهِ اللهُولِي عَلَيْهُ اللهُولِي عَلَيْهُ اللهُ اللهُولِي عَلَيْهِ اللهُولِي عَلَيْهِ اللهُولِي عَلَيْهُ اللهُولِي عَلَيْهُ اللهُ اللهُولِي عَلَيْهُ اللهُولِي عَلَيْهُ اللهُولِي عَلَيْهُ اللهُولِي عَلَيْهُ اللهُ اللهُولِي عَلَيْهُ اللهُولِي عَلَيْهُ اللهُ اللهُولِي عَلَيْهُ اللهُ اللهُولِي عَلَيْهُ اللهُ اللهُولِي عَلَيْهُ اللهُولِي عَلَيْهُ اللهُ ا

### تجاب کی چھر کسوٹیاں

قرآن دسنت کی رُوبے جاب کے لیے چھ بنیادی کسوٹیاں یاشرائط عاید کی تین:

(Extent)

پہلی کسوٹی تو یہ ہے کہ جسم کا کس قدر حصہ (لاز ماً) ڈھکا ہونا چاہے۔ مردوں اور عورتوں
کے لیے یہ کیفیت مختلف ہے۔ مردوں کو تھم ہے کہ وہ اپنی ناف سے لے گھٹوں تک سارابدن
لاز ما ڈھانپ کر رکھیں۔ جبکہ عورتوں کے لیے چبرے کے سواباتی تمام جسم کواور ہاتھوں کو کلا نیوں
تک ڈھانپ کا تھم ہے۔ اگروہ چاہیں تو چبرے اور ہاتھوں کو بھی ڈھانپ سکتی ہیں۔ بعض علاکا
کہنا ہے کہ ہاتھ اور چبرہ بھی ان اعضائے جسمانی میں شامل ہیں جن کا ڈھانپنا عورتوں کے
لیے لازم ہے، لینی خواتین کے تجاب کا حصہ ہے، اور یہی قول افضل ہے۔

ہاتی کی یا نیجوں شرا کھا عورتوں اور مردوں کے لیے آبکہ جیسی ہیں۔

- ۲۔ پہنا گیا لباس ڈھیلا ڈھالا ہو، یعنی ایبا نہ ہو کہ جس ہے جسمانی خدو خال نمایاں ہوتے
   ہوں (مطلب بیرکہ تنگ، کسا ہوا، یا'' فٹنگ' والالباس نہ ہو)
  - س\_ پہنا گیالباس شفاف نہ ہو، یعنی ایسا نہ ہو کہ جس کے آریار دیکھا جاسکے۔
- ۳ پېڼا گيالباس شوخ وچنچل اور *جوژک* دار نه ېو، يعنی لباس ايبانه ېو جومېنس مخالف کوراغب کرتا *ېو* \_
- ۵۔ پہنا گیا لباس ایبا نہ ہو کہ صعف مخالف کے لباس ہے مما ثلت رکھتا ہو، یعنی اگر کسی مرد
   نے لباس پہنا ہے تو وہ مردانہ ہی دکھائی دے، جَبُدا گر کسی عورت کا لباس ہے تو وہ عورتوں
   کے لباس جیسا ہواور اس پر مردانہ لباس کی چھاپ نہ ہو۔
- ۲۔ پہنا گیالباس ایساہو کہ جس میں کفار کی مشابہت نہ ہو، یعنی ایسالباس نہ پہنا جائے جس سے (کفار کے کسی گروہ کی) کوئی شناخت بطور خاص وابستہ ہو، یا اس پر بچھالیں علامات بنی ہوں جو کفار کے نما ہب کی ترجمان ہوں۔

## تجاب میں دوسری چیزوں کے علاوہ عمل اور طرزِ عمل بھی شامل ہی<u>ں</u>

لباس کی ندکورہ بالا چیشراکط کے علاوہ ،کمل'' تجاب' میں علی اخلاقیات، طرزِعمل، روبیہ اور ( حجاب کرنے والے ) فرد کی نیت بھی شامل ہے۔ اگر کوئی فرد صرف لباس کی حد تک تجاب کی شراکط پوری کرتا ہے تو وہ حجاب کے تھم پر محدود انداز ہی میں عمل کر رہا ہوگا۔ لباس کے حجاب کے ساتھ آ تھوں کا حجاب ، دل کا حجاب ، سوچ کا حجاب ، نیت اور عمل کا حجاب بھی کیساں طور پر ضروری ہے۔ اس ( حجاب ) میں کسی شخص کا چلنا ، بولنا اور طرزِ عمل وغیرہ تک سب با تیں شامل ہیں۔

### حجاب دست درازی سے بچاتا ہے

عورتوں کے لیے حجاب کیوں ضروری قرار دیا گیا ہے؟ اس کی ایک وجہ سورہُ احزاب کی درج ذیل آیت میں بیان کی گئی ہے:

﴿ يَالَيُهَا النَّبِيُّ قُلِّ اَزُوَاجِكَ وَبَنْتِكَ وَنِسَآءِ الْمُؤْمِنِيُنَ يُدُنِيُنَ عَلَيْهِنَّ عَلَيْهِنَّ مِنُ جَلَابِيُبِهِنَّ ذٰلِكَ اَدُنَى اَنُ يُعُرَفُنَ قَلَا يُؤْذَيُنَ وَكَانَ اللَّهُ عَلَيْهِنَّ مِنُ جَلَابِيُبِهِنَّ ذٰلِكَ اَدُنَى اَنُ يُعُرَفُنَ قَلَا يُؤْذَيُنَ وَكَانَ اللَّهُ عَفُورًا رَّحِيْمًا ٥ ﴾ [سورة:٣٣٣] يت:٥٩]

''اپنی جو یوں اور بیٹیوں اور اہل ایمان کی عورتوں سے کبہ دو کہ اپنے اوپر اپنی چا دروں کے بلولاکا لیا کریں بیزیادہ مناسب طریقہ ہے، تا کہ وہ پہچان کی جائیں اور نہ ستائی جائیں۔اللہ تعالیٰ عفور ورحیم ہے۔''

قرآنِ پاک کی اس آیت مبارکہ سے داضح ہے کہ عورتوں کے لیے حجاب اس وجہ سے ضروری قرار دیا گیا ہے تا کہ وہ باوقار حیثیت سے شناخت کی جاسکیں ،اور دست درازی سے بھی محفوظ رہ سکیں۔

### جراواں بہنوں کی مثال

فرض سیجئے جڑواں ہبنیں ہیں، جو یکساں طور پرخوبصورت بھی ہیں۔کسی دن وہ ایک ساتھ ا گھرے نکلتی ہیں۔ان میں سے ایک نے کمل طور پر اسلامی حجاب کیا ہوا ہے،تمام جسم ڈھکا ہوا ہو۔دوسری جڑواں بہن نے مغربی لباس بہن رکھا ہے، یعنی منی اسکرٹ یا شارٹس پرجئی لباس جومغرب میں عام ہے۔اب فرض سیجئے کہ گئی کے کونے پرکوئی اوباش، افذگا یا بدمعاش بیشا ہے جو آتے جاتے لوگوں کو چھٹر تا ہے،خصوصاً لڑ کیوں کو۔ یہ بتا سیئے کہ وہ پہلے کے تنگ کرے گا؟ اسلامی حجاب والی لڑکی کو ، یا مغربی لباس میں ملبوس لڑکی کو؟ ظاہری ہی بات ہے کہ اس کا پہلا مدف و ہی گڑی ہوگ جو مغربی لباس میں گھر سے نگل ہے۔اس نوعیت کے لباس جنس مخالف کے مدف و ہی گری ہوگ جو مغربی لباس میں گھر سے نگل ہے۔اس نوعیت کے لباس جنس مخالف کے لیے ایک طرح کی بالواسط ' دعوت' ہوتے ہیں کہ وہ چھٹریں یا دست درازی کریں۔ پس! بیہ باکس صیح فرمایا ہے کہ حجاب ،عورتوں کو دست درازی سے بیا تا ہے۔

### زنا کارول کے لیے سزائے موت

اسلای شریعت کے مطابق، اگر کسی آدی پر کسی (شادی شده) عورت سے زنا کرنے کا جرم ثابت ہو جائے تو اسے سزائے موت دی جائے گی۔ بہت سوں کو اس '' ظالمانہ' سزا پر جرم ثابت ہو جائے تو اسے سزائے موت دی جائے گی۔ بہت سوں کو اس '' ظالمانہ' سزا پر جرت ہے۔ بعض لوگ تو یہاں تک کہد دیتے ہیں کہ اسلام ایک بے رحمانہ اور سفا کا نہ فہ ہب ہے! (نحوذ باللہ) ہیں نے سیکڑوں غیر مسلم مردوں سے ایک سادہ سوال کیا۔ ہیں نے ان سے پوچھا کہ فرض سیجے! خدانخواستہ، آپ کی اپنی بہن، بٹی ، بیوی یا مال کے ساتھ کوئی مردز نا کرے اور اس مردکوسزاد سینے کے لیے آپ کے سامنے لایا جائے تو آپ کیا کریں گے؟ ان سب کا جواب تھا کہ وہ ایسے آدی کو مار ڈالیس گے۔ بعض لوگوں نے تو اس صد تک کہا کہ وہ ایسے آدی کواذ بیش دیتے رہیں گے، یہاں تک کہ وہ ہلاک ہو جائے۔ تب ہیں نے ان سے پوچھا کہ اگرکوئی شخص آپ کی بہن، بٹی ، ماں یا بیوی کی عزت لوے لے تار ہیں، لیکن اگر یہی سانح کسی دوسرے کی بہن ، بٹی ، یوی یا مال کے ساتھ کرنے کے لیے تیار ہیں، لیکن اگر یہی سانح کسی دوسرے کی بہن ، بٹی ، یوی یا مال کے ساتھ موت تجویز کرنا سفاک اور بے رحمانہ ممل کسے ہوسکتا ہے؟ یہ دہرا معیار کیوں ہے؟

### عورت کا مقام بلند کرنے کا مغربی دعویٰ جموث ہے

آزادی نسوال کے بارے میں مغرب کا دعویٰ ایک ایسا بہروپ ہے جوعورت کے جسمانی استعال، روح کی پامالی اورعورت کو تقدس واحترام سے محروم کرنے کے لیے بھراگیا ہے۔ مغربی معاشرے کا دعویٰ ہے کہ اس نے عورت کا مقام ' بلند' کیا ہے۔ حقیقت اس کے پاکل برعس ہے کیونکہ مغرب میں عورت کی تذکیل کی گئی ہے۔ وہاں عورت کو'' آزادی' کے باکل برعس ہے کیونکہ مغرب میں عورت کی تذکیل کی گئی ہے۔ وہاں عورت کو'' آزادی' کے نام پر داشتہ بنا دیا گیا ہے ، اسے مسٹریس ( ہر طرح کی'' خدمت' کرنے والی خادمہ) اور ''سوسائٹی بٹر فلائی' بنا کر ہوس پرستوں اور جنسی تجارت کرنے والوں کے ہاتھ میں تھلونا بنادیا گیا ۔۔۔۔ یہی وہ سب لوگ ہیں جو''آرٹ ' اور''کلچر'' جیسے رنگین پردوں میں چھپ کر اپنا کا روہار جیکا رہے ہیں۔

### امریکه میں عصمت دری کی شرح سب سے زیادہ ہے

ریاستہائے متحدہ امریکہ (بوالیس اے) کودنیا کاسب سے ترقی یافتہ ملک سمجھا جاتا ہے۔
تاہم یہی وہ ملک بھی ہے کہ جہال عصمت دری کے واقعات بھی دنیا میں سب سے زیادہ ہوتے
ہیں۔ ایف بی آئی کی رپورٹ کے مطابق ، سال ۱۹۹۰ء کے دوران صرف امریکہ میں ہر روز
عصمت دری کی اوسطاً ۵۲ کا واردا تیں رپورٹ ہوئیں۔ بعد کی ایک اور رپورٹ میں ، جس پر
سال نہیں لکھا ، امریکہ میں ہر روزعصمت دری کی اوسطاً ۱۹۰۰ واردا تیں بتائی گئی ہیں۔ ہوسکتا
ہے کہ بیسال ۱۹۹۲ء یا ۱۹۹۳ء کے بارے میں ہو۔ ہوسکتا ہے کہ بعد کے برسول میں امریکی
اورزیادہ "بہادر" ہوگئے ہول۔

عد ضِ متوجم: .....امر کی معاشرے میں عصمت فروثی کو قانونی حیثیت حاصل ہے اور وہاں کی فاحثا کیں عکومت کو با قاعدہ نیکس بھی اوا کرتی ہیں۔علاوہ ازیں وہاں کے قانون میں عصمت دری ایک الیے فعل کو کہا جاتا ہے جب جنی عمل میں کسی ایک فریق کی مرضی شامل ندہو۔ بھی وجہ ہے کدامر یکہ میں غیرشادی شدہ جوڑوں کی تعداد بھی لاکھوں میں ہے ، جبکہ ' زنا بالرضا'' کو عصمت دری میں شامل نہیں کیا جاتا۔ لینی اگران بدفعلی س کو بھی عصمت دری کے زمرے میں لایا جائے تو صرف امریکہ ہی میں جرروز لاکھوں مردوزن ' نیا'' جیسے حرام ترین فعل میں مشغول ہیں )

اب ذرانصور کیجے کہ! امریکہ میں اسلای جاب کی پابندی کی جاتی ہے۔ اس جاب کی رُو

ے اگر ایک مرد کی نظر کسی غیر عورت پر پڑے تو وہ فوراً اپنی نظر جھکا لے۔ ہرعورت پوری طرح

ے اسلامی جاب کر کے گھر سے نکلے، لینی وہ اپنا پوراجہم ڈھانپ کر نگلے۔ پھر یہ بھی ہو کہ اگر

کوئی مرد زنا کا مرتکب پایا جائے تو اسے سزائے موت دی جائے۔ میں آپ سے پوچھتا ہوں

کہ کیا ایسے حالات میں امریکہ میں عصمت دری کی شرح بڑھے گی، کیساں رہے گی یا کم ہوگی؟

اسلامی شریعت کا نفاذ ،عصمت دری میں کمی لائے گا

یہ بالکل فطری سی بات ہے کہ جب اسلامی شریعت کا نفاذ ہوگا تو اس کے شبت نتائج بھی جلد ہی ملنے لگیں گے۔اگر اسلامی شریعت دنیا کے کسی بھی حصے میں نافذ ہوگئی،خواہ وہ امریکہ ہو یا پورپ ، تو معاشر سے کوسکھ کا سانس ملے گا۔ حجاب عورت کے مقام میں کی نہیں کرتا ، بلکہ وہ تو عورت کا مرتبہ بلند کرتا ہے اور اس کی عزت وعصمت کی حفاظت کرتا ہے۔



# ہم۔کیااسلام تلوار کے زورسے پھیلاہے؟

سول: یہ کیے مکن ہے کہ اسلام کوامن کا نہ ہب قرار دیا جائے ، کیونکہ یہ تو تلوار (جنگ وجدل) کے زور سے پھیلا ہے؟

وال : بیشتر غیر مسلموں کی ایک عام شکایت یہ ہے کہ اگر اسلام طاقت کے استعال سے پھیلا نہ ہوتا ، تو اس وقت دنیا میں اس کے ماننے والوں کی تعداد اتنی زیادہ (اربوں میں) ہرگز نہ ہوتی۔ درج ذیل نکات یہ واضح کریں گے کہ اسلام کے تیز رفتار عالمگیر پھیلا و میں کموار کی طاقت کے بجائے سچائی ، عشل اور دلیل کی بے شل طاقت کار فرمار ہی ہے۔

اسلام کامطلب"امن" ہے

لفظ''اسلام'' کا ماخذ''سلام'' ہے۔جس کا مطلب امن ہے۔اس کا ایک اور مفہوم ہیجی ہے کہ اپنی مرضی اور اراد ہے کو اللہ تعالیٰ کے عظم کا تابع کر دیا جائے ۔ یعنی اسلام امن کا فدہب ہے ، اور بیامن وسکون اسی وقت حاصل ہوسکتا ہے جب انسان اپنی مرضی کو اللہ تعالیٰ کے عظم کے تابع بنادے۔

مجھی بھارامن برقر ارر کھنے کے لیے طاقت استعال کرنا پڑتی ہے

اس دنیا کا ہر فردامن اور ہم آ ہنگی قائم رکھنے کے حق میں نہیں۔ ایسے بہت ہے لوگ ہیں جواپ فاہری یا پوشیدہ مفادات کے لیے امن وامان میں خلل ڈالتے رہتے ہیں۔ لہذا، بعض مواقع پر امن قائم رکھنے کے لیے طاقت کا استعال کرنا پڑتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ہر ملک میں پولیس کا محکمہ ہوتا ہے جو مجرموں اور معاشرے کے شر پندعناصر کے خلاف طاقت استعال کرتا ہے، تاکہ ملک میں امن وامان برقر ار رکھا جا سکے۔ اسلام امن کی ترغیب ویتا ہے۔ ای کے ساتھ ساتھ اسلام ہمیں بیرغیب بھی ویتا ہے کہ ناانصافی کے خلاف کڑیں۔ لہذا، بعض مواقع پر ساتھ ساتھ اسلام ہمیں بیرغیب بھی ویتا ہے کہ ناانصافی کے خلاف کڑیں۔ لہذا، بعض مواقع پر

ناانصافی اورشر پبندی کے خلاف لڑائی میں طاقت کا استعال بھی کرنا پڑتا ہے۔ یا درہے کہ اسلام میں طاقت کا استعمال صرف اور صرف امن اور انصاف کوفروغ دینے کے لیے ہی کیا جا

# مؤرخ ڈی لیسی اول<u>یری کی رائے</u>

اسلام ملوار کے زور سے پھیلا ہے ، اس عام غلط بنی کا بہترین جواب ایک نامور مؤرخ ، ڈی لیسی اولیری نے اپنی مشہور کتاب'' اسلام ایٹ دی کراس روڈ'' میں صفحہ ۸ پر پکھاس طرح

'' تاہم، تاریخ سے ظاہر ہوتا ہے کہ جنگجومسلمانوں کے دنیا بھر میں تھیلنے اور مفتوح اقوام کوملوار کے زور پر دائرۂ اسلام میں داخل کرنے کی من گھڑت داستان ان ز بردست خیالی اور و یو مالا کی کہانیوں میں سے ایک ہے جنہیں مؤرخین ہمیشہ سے دہرائے آرہے ہیں۔"

# مسلمانوں نے اسپین پر ۰۰ ۸سال حکومت کی

مسلمانوں نے اسپین پرتقریبا ۸۰۰سال حکومت کی۔ اسپین میں مسلمانوں نے لوگوں کو ا پنانہ ہب تبدیل کرئے (مسلمان بنانے) کے لیے بھی تلوار کا استعال نہیں کیا۔ بعداز ال صلیبی عیسائیوں نے انبین پر قبضہ کرلیا اور مسلمانوں کو وہاں سے نکال باہر کیا۔ حد تویہ ہے کہ پورے الپین میں کسی ایک مسلمان کو بھی پیاجازت نہ تھی کہ وہ آ زادی سے اذان ہی دے سکتا۔

# ایک کروڑ حالیس لا کھ عرب، آج بھی کپتی عیسائی ہیں

مسلمان پچھلے چودہ سوسال سے عرب کے حکمران رہے ہیں۔ درمیان کے صرف چند سال ایسے ہیں جب وہاں برطانوی اور فرانسیسی حکمرانی رہی۔ تاہم مجموعی طور پرمسلمان سرزمین عرب پر چودہ سوسال ہے حکمران ہیں۔اس کے باوجود، آج بھی وہاں ایک کروڑ جالیس لاکھ عرب ایسے ہیں جو کپتی عیسائی ( کو پیک کرسچنز ) ہیں ، یعنی وہ عیسائی جو وہاں نسل ورنسل آباد چلے آ رہے ہیں۔ اگر مسلمانوں نے تلوار استعال کی ہوتی تو اس خطے میں کوئی ایک عرب بھی

اييانه ہوتا جوعيسائی رہ يا تا۔

ہندوستان میں • ۸ فیصد سے زیادہ غیرمسلم ہیں

ہندوستان پر بھی مسلمانوں نے لگ بھگ ایک ہزارسال تک حکومت کی۔اگروہ حاہتے تو ان کے پاس آتی طاقت تھی کہ وہ ہندوستان میں بنے والے ایک ایک غیرمسلم کو( تکوار کے زور یر) اسلام تبول کرنے پرمجبور کر سکتے تھے۔ آج ہند دستان کی آبادی کا ۸۰ فیصد سے زاید حصہ غیرمسلموں پرمشمل ہے۔ ہندوستان میں غیرمسلموں کی اتنی بڑی اکثریت خودا پی زبان سے یہ گواہی دے رہی ہے کہ برصغیر میں بھی اسلام طاقت کے ذور سے ہر گرنہیں پھیلا۔

انثرو نيشيااور ملائشيا

آبادی کے لحاظ سے انڈ ونمیشا ، دنیا کا سب سے بڑا اسلامی ملک ہے۔ ملائشیا میں بھی مسلمانوں کی اکثریت ہے۔ کیا ہے بوچھا جا سکتا ہے کہ وہ'' کون می فوج تھی جو (مسلح ہوکر) انڈ ونیشیااور ملائشیا پرحمله آور ہوئی تھی؟'' (یعنی وہاں پراسلام کے پھیلاؤ میں مسلمانوں کی کون سى جَنَّكَى طاقت كودخل ہے؟)

افريقة كامشرقي ساحل

ای طرح براعظم افریقہ کے مشرقی ساحل کے ساتھ ساتھ بھی اسلام بہت تیزی سے پھیلا ہے۔ایک بار پھر، یہی سوال سامنے آتا ہے کہ اگر اسلام تلوار کے زور سے پھیلا ہے تو کون سے مسلمان ملک کی فوج ان علاقوں کو فتح کرنے اور لوگوں کومسلمان کرنے وہاں گئی تھی؟

تفامس كارلائل

مشهورموَرخ، تهامس كارلائل اين تصنيف'' هيروز ايندُ هيرو ورشپ'' ميں اسلام تھيلنے ك بارے ميں اس غلط جي كاحواله ديتے ہوئے لكھتا ہے:

'' تلوار تو ہے ، کیکن آپ اپنی تلوار لے کر کہاں جا کمیں گے؟ ہرنگ رائے ابتدا میں اقلیت ہی کے درمیان ہوتی ہے۔ (ابتدامیں) صرف کسی ایک فرد کے ذہن میں ہوتی ہے۔ بیسوچ وہیں سے پروان چڑھتی ہے۔اس ساری دنیا کا صرف ایک

آدمی جواس (بات) پریقین رکھتا ہے، صرف آیک آدمی جو باتی سارے آدمیوں
کے مدِ مقابل ہوتا ہے۔ پھر (اگر) وہ تلوار اُٹھا لے اور (اپی بات کو) پھیلا نے
کی کوشش کرنے گئے، تو اس سے معمولی سی کامیابی ہی حاصل کر پائے گا۔ آپ
کے پاس آپ کی اپنی تلوار لاز ما ہونی چاہیے! (تاہم) مجموعی طور پر کوئی چیز آتی ہی
سیلے گی کہ جتنی وہ خود، اپنے طور پر بھیل سکتی ہے۔''

دین میں کوئی زورز بردستی نہیں ہے

اسلام کون می تلوار ہے بھیلا؟ اگر مسلمانوں کے پاس میہ (تلوار) ہوتی اور انہوں نے اسلام پھیلانے کے لیے اس کا استعال کیا بھی ہوتا ، تب بھی وہ اسلام پھیلانے میں ان کے سی کام نہ آتی ، کیونکہ قر آن یاک میں ارشادِ ہاری تعالیٰ ہے:

﴿ لَاۤ اِكُواهَ فِى الدِّيُنِ قَدُ تَّبَيَّنَ الرُّشُدُ مِنَ الُغَيِّ فَمَنُ يَّكُفُو ۗ بِالطَّاغُونِ مِنَ الْغَيِّ فَمَنُ يَّكُفُو ُ بِالطَّاغُونِ مِنَ الْغَيِّ وَمَنُ يَّكُفُو ُ بِالطَّاغُونِ مِنَ الْعَيِّ وَمَنْ يَتَكُفُو مِنْ اللَّاعُونِ مِنَ الْعَيْ

۔ '' وین کے معالم میں کوئی زور زبردی نہیں ہے۔ صحیح بات غلط خیالات سے

چھانٹ کرر کھ دئ گئی ہے۔''

علم عقل اور دلیل کی تلوار

جس تلوار نے اسلام کو دنیا بھر میں پھیلایا ، وہ علم کی ،عقل کی اور دلیل کی تلوار ہے۔ یہی وہ تلوار ہے جو انسان کے ذہن اور قلب کو فتح کرتی ہے۔سورۃ النحل کی ۱۲۵ ویں آ یہ مبار کہ میں ارشاد ہوتا ہے:

﴿ أَدُّعُ اِلٰى شَبِيْلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوُعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلُهُمُ الْمُوعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلُهُمُ بِاللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ وَهُوَ الْكُلُّمُ بِمَنُ ضَلَّ عَنُ سَبِيُلِهِ وَهُوَ الْعَلَمُ بِاللَّهُ هَنَدِيْنَ ٥ ﴾ [سزرة:١٦، آيت:١٢٥]

''اپنے رب کے رائے کی طرف دعوت دو، حکمت اور عمدہ نفیحت کے ساتھ اور لوگوں سے مباحثہ کروالیے طریقہ پر جو بہترین ہو۔ تمہارا رب ہی زیادہ

بہتر جانتا ہے کہ کون اس کی راہ سے بھٹکا ہوا ہے اور کون راہ راست پر ہے۔" ۱۹۳۷ء سے ۱۹۸۷ء کے درمیان دنیا کے سب سے زیادہ تھلنے والے ند ہب

ریڈرز ڈائجسٹ المائک، برائے ۱۹۸۳ء میں شائع شدہ ایک مضمون میں دنیا کے بڑے مذاہب میں پھیلاؤ کے اعداد وشار دیے گئے ہیں جو ۱۹۳۳ء سے ۱۹۸۳ء تک نصف صدی کا اصاطہ کرتے ہیں۔ بعدازاں یہی مضمون' دی بلین ٹرتھ'' نامی جریدے میں بھی شائع ہوا۔ اس مضمون میں سر فہرست اسلام تھا ، جو بچاس سال کے عرصے میں ۲۳۵ فیصد بڑھا تھا ، جبکہ ای دوزان عیسائیت کا بھیلاؤ صرف ۲۳ فیصد تک رہا تھا۔ کیا یہ پوچھا جا سکتا ہے کہ اس صدی میں دوزان عیسائیت کا بھیلاؤ صرف ۲۳ فیصد تک رہا تھا۔ کیا یہ پوچھا جا سکتا ہے کہ اس صدی میں ایسی کون می جنگ ہوئی تھی جس نے کروڑوں لوگوں کو اسلام تبول کرنے پر مجبور کردیا؟ اسلام ، پوری اورام کی دہیں سب سے تیزی سے بھیلنے والا ند ہب ہے۔

اس وقت امریکہ میں سب سے زیادہ تیزی کے ساتھ پھیلنے والا ند بہ اسلام ہے۔ ای طرح یورپ میں بھی تیز رفتار ترین انداز سے پھیلنے والا ند بہ اسلام ہی ہے۔ کیا آپ بتا سکتے ہیں کہوہ کون می تلوار ہے جومغرب کے لوگوں کو اتنی تیزی سے اسلام قبول کرنے پر آمادہ کررہی ہے؟

### ڈاکٹر جوزف ایڈم پیٹرس کی رائے

واكثر جوزف ايدم يثرس في بالكل درست كهاب

'' وہ لوگ جواس بات سے خوفز دہ ہیں کہ نیوکلیائی ہتھیار ایک نہ ایک دن عربوں کے ہاتھوں میں چلے جا کمیں گے ، وہ میمحسوں کرنے سے قاصر ہیں کہ اسلامی بم تو پہلے ہی گرایا جا چکا ہے۔ یہ بم تو اسی دن گرا دیا گیا تھا ، جس دن محمد (منظی تاہیم) پیدا ہوئے تھے۔''



# ۵ \_مسلمان بنیاد پرست اور دہشت گرد ہیں

سوال: بيشترمسلمان بنياد پرست اوردهشت گرد كول مين؟

اسلام اور مسلمانوں ہے اکثر وہیشتر، براہِ راست یا بالواسطہ، عالمی امور پر کفتگو یا نداہب پر بحث کے دوران کیا جاتا ہے۔ مسلمانوں کے بارے میں ایسے تصورات ہر طرح کے ذرائع ابلاغ میں مسلمل پیش کیے جاتے ہیں، جبکہان کے ساتھ اسلام اور مسلمانوں کے بارے میں نہایت غلط معلومات بھی تحقی کردی جاتی ہیں۔ در حقیقت یہی وہ غلط سلط معلومات اور جھوٹے پر وپیگنڈے ہیں جو مسلمانوں کے ساتھ امیازی سلوک یا ان کے خلاف پر تشکدد کارروائیوں کے پس پشت کار فرما ہوتے ہیں۔ اس موقع پر میں امریکی میڈیا میں مسلمانوں کے خلاف زہر یلے پر وپیگنڈ کورا ایک مثال پیش کرنا چاہوں گا۔ اوکلا ہو ما بم دھا کے کے فوراً بعد امریکی میڈیا نے یہ پر وپیگنڈ اشروع کر دیا کہ اس حملے کے پیچھے" مشرق وسطی کی سازش" ہے۔ پچھے صے بعد اس واقعے کا اصل مجرم پکڑا گیا تو معلوم ہوا کہ وہ امریکہ کی مسلح افواج سے تعلق رکھنے والا ایک فوجی تھا۔

اب ہم بنیاد پرتی اور دہشت گردی جیے الزامات کا تجزیہ کریں گے۔

### لفظ''بنیاد پرست'' کی وضاحت

بنیاد پرست ایبا کوئی بھی فرد ہوتا ہے جو کسی مخصوص نظریے یا رہنما اصولوں کے مجموعے (ڈاکٹرا مین) سے وابستہ رہتے ہوئے، اس کی مطابقت میں عمل کرتا ہے۔ مثلاً کسی شخص کے اچھا ڈاکٹر ہونے کے لیے ضروری ہے کہ وہ طب (میڈیس) کی بنیادی باتوں سے واقف ہو، ان کا پابند ہواوران پڑمل بھی کرتا ہو۔ بدالفاظ دیگر، اے طب کے میدان کا'' بنیاد پرست' ہونا چاہیے۔ ایک اچھاریاضی وان ہونے کے لیے ضروری ہے کہ اس شخص کوریاضی کی مبادیات کاعلم ہو، وہ ان

کا پابند ہو، اور ان کی مطابقت میں کام کرتا ہو۔ لینی اسے ریاضی کے میدان کا بنیاد پرست ہونا چاہیے۔ اس طرح ایک اچھا سائنس دان ہونے کے لیے ضروری ہے کہ آپ کوسائنس کی بنیادی باتوں کا علم ہو۔ آپ ان کے پابند ہوں اور ان کی مطابقت میں عمل بھی کریں۔ لیعنی اچھا سائنس دان ہونے کے لیے ضروری ہے کہ سائنس کا'' بنیاد پرست'' بنا جائے۔

### تمام بنیاد پرست یکسان ہیں ہوتے

تمام اقسام کے بنیاد پرستوں کی تصویر شی ایک ہی قلم سے نہیں کی جاسکتی۔ یعنی تمام کے تمام کے بنیاد پرستوں کو ( کیسال طور پر ) اچھا یا براقر ارنہیں دیا جاسکتا۔ درجہ بندی کے لیے ضروری ہے کہ اس شعبے یا سرگرمی کو دیکھا جائے کہ جس سے کسی بنیاد پرست کا تعلق ہے۔ مثلاً ایک بنیاد پرست چوریا ڈاکو کسی معاشرے کے لیے ضرور سال ہے لہذاوہ نالپندیدہ ہوگا۔ اس کے برعکس، ایک بنیاد پرست ڈاکٹریا سرجن کی ذات سے معاشرے کو فائدہ پہنچتا ہے، لہذا اسے معاشرے میں عزت کی گاہ ہے دیکھا جاتا ہے۔

## مجھ فخرے کہ میں مسلم بنیاد پرست ہوں

میں ایک بنیاد پرست مسلمان ہوں ، الحمد للہ اسلام کی مبادیات سے واقف ہوں ، ان کی پاسداری کرتا ہوں اور ان پرعمل کرنے کی کوشش کرتا ہوں۔ ایک سیچے مسلمان کو اینے بنیاد پرست ہونے پر نفر مانا نہیں چاہیے۔ مجھے اپنے بنیاد پرست مسلمان ہونے پر فخر ہے ، میں جانتا ہوں کہ اسلام کی مبادیات ہی انسانیت اور ساری دنیا کے لیے فائدہ مند ہیں۔ اسلام کی بنیادی ہوں کہ اسلام کی مبادیات ہی انسانی سے جو مجموعی طور پر نوع انسانی کے مفاد کے خلاف ہوں میں سے کوئی ایک بات بھی الی نہیں ہے جو مجموعی طور پر نوع انسانی کے مفاد کے خلاف ہوں بہت سے لوگ اسلام کے بارے میں فلط فہمیوں کا شکار ہیں ، اور یہ بچھتے ہیں کہ اسلام کی کئی تعلیمات غیر منصفانہ اور غیر معقول ہیں۔ اس کی وجہ اسلام کے بارے میں ان کی ناکافی اور فلط معلومات ہیں۔ اگر اسلامی تعلیمات کا کھلے ذہن سے تنقیدی تجزیہ کیا جائے تو اس حقیقت سے معلومات ہیں۔ اگر اسلامی تعلیمات کا کھلے ذہن سے تنقیدی تجزیہ کیا جائے تو اس حقیقت سے فرار ممکن ہی نہیں رہتا کہ اسلام درحقیقت اجتاعی وانفرادی ، دونوں اعتبار سے نوع انسانی کے فائدوں سے بھر بور ہے۔

#### لفظ" بنیاد پرست" کالغوی ترجمه

وبیسٹرز ڈکشنری کے مطابق "نبیاد پرتی" (فنڈ امتعل ازم) ایک تحریک تھی جو امریکہ کے پرڈسٹنٹ عیسائیوں نے بیسویں صدی کے ابتدائی برسوں بیس شروع کی تھی۔ بیتحریک (اصل میس) جدیدیت پرتی کا روعمل تھی، جس میں انجیل کی سچائی کو بنیاد بنایا گیا تھا۔ عیسائی بنیاد پرتی کی اس تحریک میں بین نہیں، بلکہ تاریخی ریکارڈ کے احکامات صرف عقیدے اور اخلا قیات سے وابستہ معاملات ہی میں نہیں، بلکہ تاریخی ریکارڈ کے شمن میں بھی بالکل صحیح تسلیم کیے جا کیں۔ اس عقیدے پرشدو مدسے اصرار کیا جاتا تھا کہ صرف اور صرف انجیل ہی کوخدا کا "مسیح کلام" تسلیم کیا جاتے ۔ تو بابت ہوا کہ بنیاد پرست کا لفظ پہلے پہل عیسائیوں کے اس گروہ نے استعمال کیا، جس کا عقیدہ تھا کہ انجیل ہی خدا کا دوہ واحد کلام ہے جو کسی بھی تھی کی خلطیوں (اور تحریف) سے پاک ہے۔

آ کسفورڈ ڈئشنری کے مطابق'' بنیاد پرتی'' سے مراد''کسی بھی ندہب،خصوصاً اسلام کی بنیادی یا قدیمی تعلیمات (عقائد) پرتختی ہے کاربندر ہنا ہے۔''

آج اگر کسی شخص کے سامنے'' بنیاد پرست' کا لفظ استعال کیا جائے تو وہ فوری طور پر ایسے کسی مسلمان کا تصور ذہن میں لاتا ہے جو دہشت گر دہو۔ ہر مسلمان کو'' دہشت گر د'' ہونا جا ہیے

ہر سلمان کو دہشت گرد ہونا چاہیے۔ دہشت گرد کوئی ایباخض ہوتا ہے جوخوف و دہشت
کی وجہ بنتا ہے۔ جس لیمے کوئی ڈاکو کسی پولیس والے کو دیکھا ہے تو وہ بھی دہشت زدہ ہوجاتا
ہے۔ یعنی پولیس والا کسی ڈاکو کے لیے دہشت گرد ہے۔ اسی طرح ہر سلمان کو بھی معاشرے
کے برے عناصر کے لیے ایک دہشت گرد ہونا چاہیے۔ خواہ وہ چور ہوں، ڈاکو ہوں یا بدکار۔
جب بھی ایبا کوئی براخمض کسی مسلمان کو دیکھے تو اسے دہشت زدہ ہو جانا چاہیے۔ یہ بچ ہے کہ
لفظ ''دہشت گرد' سے مراد وہ شخص لیا جاتا ہے جو عام لوگوں میں خوف، ہراس اور دہشت
پھیلانے کا باعث ہو۔ لیکن ایک سے مسلمان کے لیے ضروری ہے کہ وہ صرف مخصوص لوگوں
کے لیے ہی دہشت گرد ہو، یعنی ان لوگوں کے لیے جو معاشرے کے برے عناصر ہیں، جبکہ وہ

۸۳

عام لوگوں کے لیے دہشت کی وجہ نہ بنے۔ بلکہ بیکہنا زیادہ سیح ہوگا کہ ایک سیح مسلمان کو عام اور معصوم لوگوں کے لیے امن وآشتی کا ذریعہ ہونا چاہیے۔

'' دہشت گرد'' اور' وطن پرست' ایک ہی کام کرنے والوں کے دونام

برطانوی تسلط سے چھٹکارا عاصل کرنے سے پہلے، آزادی ہندی جدو جہد کرنے والے وہ لوگ جوعدم تشدد پر متفق نہیں تھے، انہیں برطانوی حکومت نے ''دہشت گرد'' قرار دے دیا۔ انہی لوگوں کو آج ہندوستان میں ''آزادی کے متوالوں'' اور ''وطن پرستوں'' کی حیثیت سے یاد کیا جاتا ہے۔ ملاحظہ فرما ہے کہ لوگ وہی ہیں ، کام بھی ایک ہی ہے، لیکن ان پر دو جداگانہ طبقات کی جانب سے دو مختلف ''لیبل' لگا دیے گئے ہیں۔ ایک کے نزدیک وہ دہشت گرد تھے۔ اس کے برعکس، جن لوگوں کا بینقط 'نظرتھا کہ برطانیہ کو ہندوستان پر حکومت کرنے کا کوئی حق نہیں، وہ آنہیں وطن پرست اور آزادی کے متوالوں جیسے ناموں سے یادکر تے ہیں۔

الہذا، بیضروری ہے کہ کی شخص کا فیصلہ سنانے سے پہلے اس کا موقف بھی ایمان داری سے بن لیاجائے۔ فریقین کے دلائل سنے جائیں، صورتحال کا جائز دلیا جائے، ملزم کے عزائم اور ان کے پس پشت نبیت کو بھی سامنے رکھا جائے اور پھرائی کے مطابق اس شخص کے لیے فیصلہ صادر کیا جائے۔ میں ان دیمر دیا اور دورم ک

اسلام کا مطلب"امن" ہے

اسلام کو''سلام'' ہے اخذ کیا گیا ہے،جس کا مطلب ہے امن۔ بیامن کا ند ہب ہے جس کی مبادیات، اس کے پیروکاروں کو بی تعلیم دیتی ہیں کہ وہ امن قائم کریں اور ساری دنیا میں امن پھیلائمیں۔

الہذا ہرمسلمان کو بنیاد پرست ہونا چاہیے۔ لینی اسے امن کے ندہب کی، اسلام کی بنیادی باقوں پر لازماً عمل کرنا چاہیے۔ اے صرف ان لوگوں کے لیے دہشت گرد ہونا چاہیے جو معاشرے میں امن اور سکون اور عدل وانصاف معاشرے میں امن، سکون اور عدل وانصاف قائم کیا، اور قائم رکھا جاسکے۔

# ٨ ـ غيرسنرياتي غذا

(الله والله): جانوروں کو ہلاک کرنا ایک بے رحمانہ فعل ہے۔ تو پھر مسلمان غیر سبریاتی مفعا ﴿ نالن وَ يَكُولُ استعال کرتے ہیں؟

﴿ وَالَ الله عالَى تَحْ لَيكَ عالَى تَحْ لِيكَ مِن يَكِى ہے۔ بلك اب تو اس سے جانوروں كے هوق بھى وابسة كرد يے كئے ہيں۔ نو بت تو بيمال تك آن بَيْنى ہے كه بہت سے لوگ گوشت يا دوسرى غير سبزياتى مصنوعات استعال كرنے كو بھى جانوروں كے حقوق كى خلاف ورزى تصور كرنے لگے ہيں۔

اسلام صرف انسانوں بی بر نہیں، بلکہ دوسری تمام جاندار مخلوقات بر بھی رحم کی تلقین کرت ہے۔ تاہم، ای کے ساتھ ساتھ ، اسلام یہ بھی کہنا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے بیز مین اور اس پر موجود خوبصورت بودے اور جانور، نوع انسانی کے فائدے ہی کے لیے تخلیق فرمائے ہیں۔ یہ انسالا کی ذمہ داری ہے کہ وہ ان تمام ذرائع کو، جو اس کے لیے اللہ کی ٹعت اور امانت میں ، عدل وانساف کے ساتھ استعالی بھی کرے۔

اب ہم اس دلیل کے مثلف پہلوؤں کود کیھتے ہیں۔

ملمان' نکاسبزی خور' بھی ہوسکتا ہے

ایک سلمان پوری طرح سے سبزی خور ہونے کے باوجود بھی ایک اچھا مسلمان ہوسکا ہے۔ ہے مسلمانوں کے لیے یہ قطعا ضروری نہیں کہ وہ ہمیشہ غیر سبزیاتی غذا ہی کھائیں۔ قرآن یاک مسلمانوں کوغیر سبزیاتی غذا کی اجازت دیتا ہے۔

تاہم، قرآن یاک میں مسلمانوں کو نیپر سنریاتی غذا کھانے کی اجازت بھی دگ گئ ہے اس کا جوت دری ذیل آیات مبارکہ تیں

AY

﴿ أُحِلَّتُ لَكُمْ بَهِيُمَةُ الْأَنْعَامِ ﴾ (سورة: ٥، آيت: ١) "تبهار ك ليمويثى كاشم كسب جانورطال كي كي بين" ﴿ وَالْاَنْعَامَ خَلَقَهَا لَكُمْ فِيهَا دِفْءٌ وَ مَنَافِعُ وَ مِنْهَا تَأْكُلُونَ ٥ ﴾ ﴿ وَالْاَنْعَامَ خَلَقَهَا لَكُمْ فِيْهَا دِفْءٌ وَ مَنَافِعُ وَ مِنْهَا تَأْكُلُونَ ٥ ﴾

"اس نے جانور پیدا کیے جن میں تمہارے لیے پوشاک بھی ہے اور خوراک بھی اور خوراک بھی اور خوراک بھی اور طرح کے دوسرے فایدے بھی۔"

﴿ وَإِنَّ لَكُمْ فِى الْاَنْعَامِ لَعِبُرَةً نُسُقِيْكُمْ مِمَّا فِى بُطُونِهَا وَلَكُمُ فِيهُا مَنَافِعُ كَثِيرَةٌ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ ۞ [سورة:٢١] مَنَافِعُ كَثِيرَةٌ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ ٥ ﴾ [سورة:٢٨]

''اور حقیقت سے ہے کہ تمہارے لیے مویشیوں میں بھی ایک سبق ہان کے پیٹوں میں جو پچھ ہے ای میں سے ایک چیز ( لیٹن دودھ) ہم تمہیں پلاتے ہیں اور تمہارے لیے ان میں بہت سے دوسرے فایدے بھی ہیں ،ان کوتم کھاتے ہواور ان پراور کشتیوں پرسوار بھی کیے جاتے ہو۔''

گوشت غذائيت سے جمر پور، اور مكمل پروٹين سے لبريز ہوتا ہے

غیرسزیاتی غذا، بہترین پروٹین حاصل کرنے کا اچھا ذریعہ بوتی ہے۔ حیاتیاتی اعتبار سے
اس میں کمل پروٹین ہوتے ہیں، لینی ایسے پروٹین جن میں آٹھوں بنیادی امائو ترشے
(امائوایسٹر) موجود ہوں۔ بیضروری امائوایسٹرزانسانی جسم میں نہیں ہنتے، لہذان کا بیرونی غذا
اسے حصول ضروری ہو جاتا ہے۔ علاوہ ازیں گوشت میں فولاد (آئرن) ، وٹامن بی ون
اسے حصول ضروری ہو جاتا ہے۔ علاوہ ازیں گوشت میں فولاد (آئرن) ، وٹامن بی ون
الے حصول شروری ہو جاتا ہے۔ علاوہ ازیں گوشت میں فولاد (آئرن) ، وٹامن بی ون

انسانی دانت ہمہ خور (اومنی دورس) نوعیت کے ہیں

اگرآپ سنری خور جانوروں مثلاً گائے، بمری یا بھیٹر وغیرہ کے دانتوں کا مشاہدہ کریں تو آپ پران سب میں ایک جمرت انگیز کیسانیت کا انکشاف ہوگا۔ ان تمام جانوروں کے دانت سیدھے یا مستوی (فلیٹ) ہیں، یعنی ایسے دانت جو نباتاتی غذا چبانے کے لیے مہز وں ترین ہیں، ای طرح اگر آپ شیر، چیتے یا تیندوے وغیرہ جیسے کسی گوشت خور جانور کے دانتوں کا مثابدہ کریں تو وہاں بھی آپ کو ایک خاص طرح کی مماثلت نظر آئے گی۔ لیعنی ان تمام، گوشت خور جانوروں کے دانت نوک دار ہیں جو گوشت پرجنی غذا چبانے کے لیے موز وں ترین ہیں۔ اب، اگر آپ انسانی دانتوں کا مشاہدہ کریں تو آپ کو معلوم ہوگا کہ ان میں سے پچھ تو بیاٹ (فلیٹ) ہیں، جبکہ کچھ انسانی دانت نوک دار بھی ہیں۔ مطلب میک انسانی دانت نباتات رسنریوں وغیرہ) کے علاوہ گوشت کھانے کے لیے بھی بہت موز وں ہیں۔ گویا انسان 'جمہ خور'' (اوئی وورس) ہوا، جو سنری اور گوشت کو یکساں سہولت کے ساتھ چباسکتا ہے۔

سوال کیا جاسکتا ہے کہ اگر اللہ تعالی بہ چاہتا تھا کہ انسان صرف سبزیاں ہی کھائے تو اس نے ہمیں بیاضا فی ، نوک دار دانت کیوں دیے؟ اس سوال کا منطقی جواب یہی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے انسان کو ایک ہمہ خور مخلوق کی حیثیت سے تخلیق فرمایا ہے، اور وہ ذات پاک ہم سے تو قع رکھتی ہے کہ ہم سبزیوں کے علاوہ غیر سبزیاتی غذا (بیعنی گوشت وغیرہ) سے بھی اپنی جسمانی ضروریات پوری کرسکیس۔

انسانی نظام ہاضمہ سبزیاتی اور غیر سبزیاتی ، دونوں طرح کی غذاؤں کو ہضم کرسکتا ہے۔ سبزی خور جانوروں کا نظام ہاضمہ میں صرف نباتات ہی کو ہضم کرسکتا ہے۔ اس طرح گوشت خور جانوروں کے نظام ہاضمہ میں صرف گوشت ہضم کرنے کی صلاحیت ہے۔ لیکن انسانی نظام ہاضمہ کی خاصیت ہے کہ بیسبزیاتی اور غیر سبزیاتی ، دونوں طرح کی غذا ہضم کرسکتا ہے۔ اگر اللہ

ہندؤں کی مقدس کتابوں میں بھی غیرسزیاتی غذاکی اجازت دی گئ ہے

الف: بہت سے ہندوایسے بھی ہیں جو ہوی تخق سے سبزی خوری کی پابندی کرتے ہیں۔ ان کا خیال ہے کہ'' ماس مجھی'' کھانا، ان کے دھرم کے خلاف ہے۔ لیکن اصل حقیقت سے ہے کہا نا، ان کے دھرم کے خلاف ہے۔ لیکن اصل حقیقت سے ہے کہ ہندوؤں کی اپنی قدیم کتابوں میں لوگوں کے گوشت کھانے پرکوئی پابندی نہیں۔ انہی

ہیں، ای طرح اگر آپ شیر، چیتے یا تیندوے وغیرہ جیسے کسی گوشت خور جانور کے دانتوں کا مشاہدہ کریں تو وہاں بھی آپ کو ایک خاص طرح کی مماثلت نظر آئے گی۔ لینی ان تمام، گوشت خور جانوروں کے دانت نوک دار ہیں جو گوشت پرخی غذا چبانے کے لیے موز وں ترین ہیں۔ اب، اگر آپ انسانی دانتوں کا مشاہدہ کریں تو آپ کو معلوم ہوگا کہ ان میں ہے کچھ تو ہیں۔ اب، اگر آپ انسانی دانت نوک دار بھی ہیں۔ مطلب میہ کہ انسانی دانت نباتات ہیا نے رفید کی ہیں۔ مطلب میہ کہ انسانی دانت نباتات (سبزیوں وغیرہ) کے علاوہ گوشت کھانے کے لیے بھی بہت موز وں ہیں۔ گویا انسان ''ہمہ خور'' (اوئنی و درس) ہوا، جو سبزی اور گوشت کو یکسال ہولت کے ساتھ چباسکتا ہے۔

سوال کیا جاسکتا ہے کہ اگر اللہ تعالیٰ یہ چاہتا تھا کہ انسان صرف سبزیاں ہی کھائے تو اس نے ہمیں یہ اضافی، نوک دار دانت کیوں دیے؟ اس سوال کا منطقی جواب یہی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے انسان کو ایک ہمہ خور مخلوق کی حیثیت سے تخلیق فرمایا ہے، اور وہ ذات یاک ہم سے تو قع رکھتی ہے کہ ہم سبزیوں کے علاوہ غیر سبزیاتی غذا (یعنی گوشت وغیرہ) سے بھی اپنی جسمانی ضروریات بوری کر سکیں۔

انسانی نظام ہاضمہ بہنریاتی اور غیرسنریاتی ، دونوں طرح کی غذاؤں کو بضم کرسکتا ہے۔

سنری خور جانوروں کا نظام ہاضمہ میں صرف نباتات ہی کو بضم کرسکتا ہے۔ ای طرح گوشت خور جانوروں کے نظام ہاضمہ میں صرف گوشت بضم کرنے کی صلاحیت ہے۔ لیکن انسانی نظام ہاضمہ کی خاصیت ہے کہ بیسنریاتی اور غیرسنریاتی ، دونوں طرح کی غذا بضم کرسکتا ہے۔ آگر اللہ رب العزت بیچ ہتا کہ ہم (انسان) صرف سنریوں ہی پرگزارا کریں تو وہ ہمارے نظام ہاضمہ کواس قابل کیوں بناتا کہ دہ سنریوں کے ساتھ ساتھ غیرسنریاتی غذا کی جانوں ہے ہندوں کے ساتھ ساتھ غیرسنریاتی غذا کی اجازت و گ گئی ہے ہندوں کی مقدس کتابوں میں بھی غیرسنریاتی غذا کی اجازت و گ گئی ہے الف: بہت ہے ہندوا ہے بھی ہیں جو بڑی تختی ہے سنری خوری کی پابندی کرتے ہیں۔ ان کا دیاں ہے کہ 'ناس مجھی'' کھانا ، ان کے دھرم کے خلاف ہے۔ لیکن اصل حقیقت ہے ہے دیال ہے کہ 'ناس مجھی'' کھانا ، ان کے دھرم کے خلاف ہے۔ لیکن اصل حقیقت ہے ہے دیال ہے کہ 'ناس مجھی'' کھانا ، ان کے دھرم کے خلاف ہے۔ لیکن اصل حقیقت ہے ہے دیال ہے کہ 'ناس مجھی'' کھانا ، ان کے دھرم کے خلاف ہے۔ لیکن اصل حقیقت ہے ہے دیال ہے کہ 'ناس مجھی'' کھانا ، ان کے دھرم کے خلاف ہے۔ لیکن اصل حقیقت ہے ہے

کہ ہندوؤں کی اپنی قدیم کتابوں میں لوگوں کے گوشت کھانے برکوئی یابندی نہیں۔انہی

قدیم کتابوں میں ایسے سادھوسنتوں کے واقعات بھی لکھے ہیں جو غیر سبزیاتی غذا کھایا کرتے تھے۔

ب: ''منوسمرتی'' نامی کتاب میں، جو ہندوقوا نمین کا مجموعہ ہے، باب نمبر 5 کے 30ویں اشلوک میں لکھا ہے:'' کھانے والا جوان کا گوشت کھائے کہ جو کھانے کے لیے ہیں، تو وہ کچھ برانہیں کرتا، چاہے وہ ایسا روزانہ ہی کیوں نہ کرے، کیونکہ ایشور نے خود ہی بنایا ہے کچھکوایسا کہ کھائے جا کمیں اور کچھکوایسا کہ کھا کیں۔''

ج: ای کتاب، منوسرتی کے باب نمبر 5 کے اگلے اشلوک 31 میں لکھا ہے: '' قربانی کا گوشت کھانا سیج ہے، یہ ایک ریت ہے جود پوتا وی کا تھم جانا جاتا ہے۔''

د: منوسمرتی کے اسی پانچویں باب کے 39ویں اور 40 اشلوک میں ہے: 'ایشور نے خود ہی بنایا ہے قربانی کے جانوردل کو قربانی کے لیے،.....تو قربانی کے لیے مارنا کوئی قل نہیں ہے۔''

مہابھارت انوشائ پردائے 58 ویں باب میں دھرم رائ ید تھسٹر ااور بھیشم پاما کے درمیان اس بات پر مکالمہ ہے کہ اگر کوئی شخص اپنے دادا پر دادا کی روحوں کوشردھا (مردول کی تقریب) کے دوران اطمینان بخشنے کے لیے کوئی کھانا جھیٹ کرنا جا ہے تو وہ کیا کرسکتا ہے۔ وہ بیان کچھ یوں ہے:

" يد معشران كرا: "اومهاشكی شالی، مجھے بتا كه ود كيا چيز ہے جے، اگر اپنے كول كى روحول كو بھينٹ كروں، تو وہ كھی ختم نه ہو! وہ كيا بھينٹ ہے جو (اگر دی جائے تو) جائے تو) ہميشہ كے ليے باتی رہ جائے؟ وہ كيا ہوكہ جو (اگر چيش كى جائے تو) لافانی ہوجائے"

" بعیشم نے کہا" میری بات س! اے یودھشر ا، وہ بھیٹیں کیا ہیں جوکوئی مختص شردھا میں جڑھائے اور جوشر دھاکے لیے اچھی میں اور وہ کیا چال ہیں جو ہر ایک کے ساتھ جوڑے جاکیں۔ علی اور چاول اور جواور ہاش اور پانی اور جڑیں اور کھل ، اگر انہیں شردھا پر جھینٹ کیا جائے تو ، اے بادشاہ! تیرے پر کھوں کی آتماکیں ایک مہینے تک خوش رہیں گی۔ اور اگر تو مچھلیوں کی جھینٹ کرے گا تو تیرے برکھوں کی آتما کیں دو مہینے تک خوش رہیں گی۔ ( بھیٹر کے ) گوشت کی جھینٹ انہیں تین مہینوں تک ، اورخر گوش ( کے گوشت ) کی جھینٹ چارمہینوں تک خوش رکھے گی۔ بکری کے گوشت کی بھینٹ سے وہ پانچ مہینوں تک سؤر کے گوشت ( کی بھینٹ) سے چھ مہینوں تک خوش رہیں گے، اور برندوں کا گوشت انہیں سات مہینوں تک خوش رکھے گا۔ایک ہرن کا گوشت ، جے پریشا تا کہتے ہیں ، اور گوایا کا گوشت دس مهینے تک ، اور تھینے کے گوشت کی جھینٹ انہیں گیارہ مہینے تک خوش رکھے گی۔ بیکہا جاتا ہے کہ شردھا پر دی گئی ، گائے کے گوشت کی جھینٹ ایک سال تک باقی رہتی ہے۔ بھینٹ کے ( گائے کے ) گوشت کے ساتھ اتنا تھی ملایا جائے کہ وہ تیرے پر کھوں کی آتماؤں کے لیے قبول ہونے کے قابل ہو۔ دحرنا سا ( ایک بڑے بیل ) کا گوشت تیرے پُر کھوں کی آتماؤں کو بارہ برسوں تک خوش رکھے گا۔ گینڈے کا گوشت ، جسے پُر کھوں کی آتماؤں کو جاند کی اُن راتوں میں جھینٹ کیا جائے جب وہ پرلوک سدھارے تھے، تو وہ گوشت انہیں ہمیشہ خوش رکھے گا۔ اور ایک جڑی بوٹی ، جو کلاسکا کہلاتی ہے ، اور کنچن پھول کَ پیتاں ،اور ( سرخ ) بکری کا گوشت بھی ، جو بھینٹ کیا جائے ، ہمیشہ کے لیے اُوْتُن ديتا ہے۔

تو آر چاہتا ہے کہ تیرے پُرکھوں کی آتمائیں ہمیشہ کے لیے شانت (مطمئن) رہیں تو تجھے چاہیے کہ لال بکری کے گوشت سے ان کی سیوا کر۔'' ہندومت بھی دیگر فداہب سے متاثر ہوا

آ مر چہ اندو کتابول میں نیر سِر ی<mark>اتی غذا کی</mark> اجازت دی گئی ہے الیکن ہندومت کے مانے والوں نے بعد میں دیگر نداہب کا اثر قبول کیا اور سِرٰی خور**ی کا** ظلام اینا لیا۔ ان دوسرے

نداہب میں جین مت وغیرہ شامل ہیں۔ بودے بھی زندگی رکھتے ہیں

بعض نداہب نے سبزی خوری کی پابندی صرف اس لیے بھی اختیار کی ہے کیونکہ ان کے غذائی قوانمین میں زندہ چیزوں (جانداروں) کو مارتا بالکل ممنوع ہے۔ اگر کوئی شخص دوسرے جانداروں کو ہلاک کیے بغیر زندہ رہ سکتا ہے، تو میں وہ پہلا فرد ہوں گا جو زندگی گزار نے کا بیہ طریقہ اختیار کرے گا۔ ماضی میں لوگ بیہ تھے تھے کہ پودے بے جان ہوتے ہیں۔ آج بیا کی مسلمہ عالمی حقیقت ہے کہ پودوں میں بھی زندگی ہوتی ہے۔ البندا ان لوگوں کی بیمنطق کہ زندہ جانداروں کو مار کر کھاتا غلط ہے، آج کے دور میں بالکل غلط ثابت ہوتی ہے، چاہے وہ خالص سبزی خورہی کیوں نہ ہے رہیں۔

### بودے بھی در دمحسوں کر سکتے ہیں

وہ بددلیل بھی دیتے ہیں کہ پودے درداور تکلیف کومسوں نہیں کر سکتے لہذا پودوں کو مارنا،
کی جانوروں کو مارنے کے مقابلے ہیں بہت ہی کمتر درجے کا جرم ہے۔ آج سائنس ہمیں
ہتاتی ہے کہ پودے بھی دردمحسوں کر سکتے ہیں۔لیکن پودوں کی چیخ و پکارکوسننا، انسان کے بس
ہیں۔اس کی وجہ یہ ہے کہ انسانی کان صرف ۲۰ ہر شزے لے کر ۲۰۰۰ ہر شزفر یکوینسی سک کی صوتی لہریں سکتا ہے۔ خدکورہ دونوں حدود، انسان کے لیے ''ساعت کی حدود'' بھی کہلاتی
ہیں۔ان حدود سے کم یا زیادہ فریکوینسی والی (صوتی) لہریں انسان کا کان نہیں س سکتا۔ ایک کتا
ہیں۔ان حدود سے کم یا زیادہ فریکوینسی والی (صوتی) لہریں انسان کا کان نہیں س سکتا۔ ایک کتا
جاتی ہے تو اس کی آواز انسانوں کو سائی نہیں ویتی ،لیکن کتے اس آواز کوس کر دوڑے آتے
ہیں۔اس سیٹی کی آواز انسانوں کو سائی نہیں ویتی ،لیکن کتے اس آواز کوس کر دوڑے آتے

ایک امریکی کسان نے بھی بودوں پر تحقیق کی ۔اس نے ایک ایما آلہ بنایا جو بودے کی چنوں کو تبدیل کے ایک انسان بھی انہیں سن چنوں کو تبدیل کا تھا کہ جہاں انسان بھی انہیں سن کئیں۔ اے جلد بی بیمعلوم ہو گیا کہ بودا کس کس وقت پانی کے لیے ردتا ہے۔ جدید ترین

تحقیق سے ثابت ہوتا ہے کہ پود ہے خوشی اور عنی تک محسوں کر سکتے ہیں، اور وہ روتے بھی ہیں۔

(عوض متوجم: ترجے کا تقاضا پیش نظر رکھتے ہوئے ہم نے یہ بیان اُردو قالب بیں منتقل کیا ہے۔ انتہائی معذرت کے ساتھ، پودوں کے رونے کی تحقیق کسی امریکی شیملا عمد کی بیداوار ہے۔ بنجیدہ سائنسی لٹر پچر اور تحقیقی مواد سے بتا چلتا ہے کہ ناموافق حالات یا ماحولیاتی دباؤ کے ردّ عمل میں پودوں سے بعض مخصوص مرکبات کا اخراج ہوتا ہے۔ ماہرین نباتات انہی کہیائی مرکبات کو دوسیات کم والی مخلوق کوئل کرنا نجلے ورجے کا جرم ہے دوسیات کم والی مخلوق کوئل کرنا نجلے ورجے کا جرم ہے

ایک بارایک سبزی خور نے بحث کے دوران بید دلیل پیش کی کہ پودوں میں دویا تین حسات ہوتی ہیں۔ البغا ( کم تر حسات کی دجہ ہے) حسات ہوتی ہیں۔ البغا ( کم تر حسات کی دجہ ہے) پودوں کو مارنے کے مقابلے میں نچلے درجے کا جرم ہے۔ خدانخواست، ٹم خدانخواست، آگر آپ کا کوئی بھائی ایسا ہوجو پیدائش طور پر ہی بہراادر گوڑگا ہو، یعنی جس میں وو حسات کم ہوں۔ وہ بالغ ہوجائے اور کوئی اے تل کر دے، تب کیا آپ جے ہیں گے کہ حسات کم ہوں۔ وہ بالغ ہوجائے اور کوئی اے تل کر دے، تب کیا آپ جے ہے کہیں گے کہ آپ کے بھائی کے قاتل نے ایک کم تر درجے کا گناہ کیا ہے، اور ای لیے وہ کم تر درجے کی سزا

کا حقدار ہے؟ صرف اس لیے کیونکہ آپ کے بھائی میں پیدائشی طور پر ووحیات کم تھیں؟ اس کے بجائے آپ یہی کہیں محے کہ قاتل نے ایک بےقصور کو ،معصوم کوفل کیا ہے ،لہذوا سے سخت سے شخت سزاسائی جائے۔

قرآنِ پاک میں ارشاد ہوتا ہے: ﴿ يَآلَيُّهَا النَّاسُ كُلُوا مِمَّا فِي الْأَرْضِ حَلْلًا طَيِّبًا وَ لاَ تَتَبِعُوا خُطُوٰتِ الشَّيْطُنِ إِنَّهُ لَكُمُ عَدُوْ مَّبِيْنٌ ٥ ﴾ (سورة:٢٠١ يت:١٢٨) ''لوگو! زيمن مِن جوطال اورطيب چيزين بين انھيں کھا وَاورشيطان كے بتائے ہوئے راستوں برنہ چلو۔وہ تمہارا کھلا دشمن ہے۔''

### مویشیوں کی زیادہ آبادی

اگراس دنیا کا ہرانسان سبزی خور ہوتا ، تو اس کا متیجہ بیدنکلتا کد دنیا میں مویشیوں کی تعداد حد بے زیادہ بردھ جاتی ، کیونکہ ان میں افزائش نسل اور تولید کاعمل خاصا تیز ہوتا ہے۔اللہ تعالی نے ، جو تمام تر حکمت و دانائی کا سرچشمہ ہے ، ان مخلوقات کی تعداد کو مناسب انداز میں محدود اور برقرار رکھنے کا راستہ دکھایا ہے۔ اس میں جیرانی کی کوئی بات نہیں کہ اللہ تعالی نے ہمیں (سبزیوں کے ساتھ ساتھ) مویشیوں کا گوشت کھانے کی اجازت بھی دی ہے۔ جونکہ سب لوگ غیر سبزی خورنہیں ، لبندا گوشت کی قیمت بھی مناسب ہے

جھے اس پرکوئی اعتر اض نہیں کہ کچھ لوگ تختی سے سبزی خوری پرکار بند ہیں۔ لیکن آئہیں بھی چا ہے کہ وہ غیر سبزی خوروں کو سفاک کہدکر غدمت ندکریں۔ دراصل ، اگر ہندوستان کے سارے لوگ غیر سبزی خور بن جائیں تو موجودہ غیر سبزی خوروں کا بڑا نقصان ہوگا ، کیونکہ الی صورت میں گوشت کی قیمت قابو سے باہر ہوجائے گی۔



# ۷۔ جانوروں کوذیح کرنے کا اسلامی طریقہ بے رحمانہ ہے

سوال: مسلمان جانوروں کو ذریح کرتے وقت بے رحمانہ طریقہ کیوں اختیار کرتے ہیں؟ بینی انہیں اذبیت دے کر، آہتہ آہتہ اور تکلیف دہ انداز میں کیوں مارتے ہیں؟

ھوائے:مسلمانوں میں جانوروں کو مارنے کا طریقہ، یعنی ذبیحہ پرلوگوں کی بڑی تعداد اعتراض اُٹھاتی ہے۔

درج ذیل نکات سے ثابت ہوتا ہے کہ ذبیحہ کا اسلامی طریقہ نہ صرف بنی برانسانیت ہے، بلکہ بیسائنسی اعتبار سے بھی بہترین ہے۔

## جانورذنج كرنے كااسلامى طريقيه

" ذَكَّيتُم" جوفعل كے طور پر استعال ہوتا ہے ، اس كا مادہ لفظ'' زكو ق'' ( زكا ق ) ہے ، لينى پاك كرنا -'' تزكيه' بھى اى سے اخذ كيا گيا ہے ، جس كے معنى بين' پاكى'' جانور ذبح كرنے كے اسلاى طريقے ميں درج ذيل شرائط كا پورا ہونا ضرورى ہے:

الف ..... جانور کوتیز دهار چیز (حچری) سے ذبح کیا جائے:

جانور کو تیز دھار چیز (حمیری) ہے ، اور تیزی سے ذرج کیا جائے تا کہ ذرج ہونے میں جانور کو ہونے والا درد کم سے کم کیا جائے۔

ب.....زخره بطق اور گردن کی رگیس کا ٹی جا ئیں:

'' ذہبیہ'' ایک مخصوص لفظ ہے جس سے مراد حلق ، نرخرہ اور گردن میں موجود رگیس کا ٹنا ہے، اس طرح سے جانور کو ذبح کرنے کی وجہ سے اس کی ریڑھ کی ہڈی کا فے بغیر ہی اس کی موت واقع ہو جاتی ہے۔

#### ج ....خون کو بہادیا جائے:

جانور کے سرکو دھڑ سے جدا کرنے سے قبل ضروری ہے کہ اس کا سارا خون پوری طرح
سے بہادیا گیا ہو۔اس طرح سے خون کی کمل نکائی کا مقصد یہ ہے کہ اگر بیخون، جسم کے اندر
رہ گیا تو بیہ جرثو موں کی نشو دنما کے لیے ایک اچھے داسطے (میڈیم) کا کام کرے گا۔ ریڑھ کی
ہڈی ابھی بالکل نہیں کا ثنی جا ہے کیونکہ اس میں وہ اعصاب ہوتے ہیں جو دل تک جاتے ہیں۔
ہگری اس مر مطے پر بیاعصاب کٹ گئے تو دل کی دھڑکن بھی رُک عتی ہے، جس کی وجہ سے رگوں
کے اندرخون جمارہ جائے گا۔

### جرثو موں اور بیکٹر یا کے لیے خون ایک اچھا واسطہ ہے

جرثوموں ، بیکٹر یااور زہر ملے مرکبات وغیرہ کی افزائش کے لیے خون ایک اچھا واسطہ ہے۔ البذا ، جانورکو ذرج کرنے کے اسلامی طریقہ میں سارا (یا بیشتر) خون نکال دینا حفظانِ صحت کے اُصولوں کے عین مطابق ہے ، کیونکہ اس خون میں جراثیم ، بیکٹیریا اور زہر ملے مادے ہوتے ہیں۔

### گوشت زیاده عرصے تک تازه رہتاہے

اسلامی طریقے کے مطابق کی گئی قربانی کا گوشت زیادہ عرصے تک تازہ اور کھانے کے قابل رہتا ہے، کیونکہ اس میں دوسرے طریقوں سے کاٹے گئے جانوروں کے گوشت کی بہ نبست خون کی مقدار بہت ہی کم ہوتی ہے۔

## جانوركو تكليف محسوس نبيس ہوتی

گردن کی رکیس تیزی سے کا شخے کی وجہ سے دماغ تک جانے والے ان اعصاب تک خون کا بہا کہ بھی ژک جاتا ہے جو درو کا احساس پیدا کرتے ہیں۔ للبندا جانورکو درد کا احساس نہیں ہوتا۔ یا در ہے کہ (دوران ذہیجہ) مرتا ہوا کوئی جانور تکلیف کی وجہ سے جھکے نہیں لیتا ، بلکہ اس میں پھڑ کئے ، تقریخے اور کا پینے وغیرہ جیسی کیفیت اس لیے ہوتی ہیں کیونکہ اس کے پھوں میں خون کی کی واقع ہو چکی ہوتی ہے اوران میں تناؤ بے قابوانداز سے گھٹتا بڑھتا ہے۔

# ۸۔غیرسبزیاتی غذامسلمانوں کومتشدد بناتی ہے

سوال: سائنس ہمیں بتاتی ہے کہ انسان جو پکھ بھی کھا تا ہے ، وہ اس کے طرزِ عمل پر اثر ڈالٹا ہے۔ تو پھر اسلام مسلمانوں کو غیر سبزیاتی غذا کی اجازت کیوں دیتا ہے؟ حالانکہ جانوروں کا گوشت کھانے کی وجہ سے انسان متشدداورغضب ناک (مزاج کا حامل) بن سکتا ہے۔ جواہے:

### صرف نباتات خور جانور کھانے کی اجازت ہے

میں اس بات سے متفق ہول کہ انسان جو کچھ بھی کھا تا ہے، اس کا اثر اس کے طرزِ عمل پر ضرور پڑتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اسلام میں گوشت خور جانوروں ، مثلاً شیر ، چیتے اور تیندو ب وغیرہ کا گوشت کھانے کی ممانعت ہے کیونکہ بیدرندے ہیں اور متشدہ بھی ہیں۔ بہت ممکن ہے کہ ایسے جانوروں کا گوشت ہمیں بھی درندہ صفت بنا دیتا۔ یہی وجہ ہے کہ اسلام میں صرف وہ جانور ہیں جو کھانے کی اجازت ہے جو نباتات خور ہوں جیسے گائے ، بکری ، بھیٹر وغیرہ۔ بیدہ جانور ہیں جو کہ امن اور فر ما نبردار جانوروں ہی کا گوشت کھاتے ہیں ، اس لیے دہ بھی امن سے محبت کرنے والے اور غیر مشددلوگ ہوتے ہیں۔

قرآنِ یاک فرما تا ہے کہ رسول الله طفی ایم بری چیزوں سے رو کتے ہیں

قرآنِ پاک میں ارشاد ہوتا ہے:

﴿ يَاْمُوهُمُ بِالْمَعُرُوفِ وَ يَنَهْهُمُ عَنِ الْمُنكَدِ وَ يُحِلُّ لَهُمُ الطَّيِّبْتِ وَ يُحِرُّ لَهُمُ الطَّيِّبْتِ وَ يُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ النَّحَبِّئِثَ وَ يَضَعُ عَنْهُمُ اِصْرَهُمُ وَ الْآغُلُلَ الَّتِي كَانَتُ عَلَيْهِمُ ﴾ [سورة: ٤، آيت: ١٥٤]

''وہ انھیں نیکی کا علم دیتا ہے، بدی سے رو کتا ہے، ان کے لیے پاک چیزیں حلال

اور ناپاک چیزیں حرام کرتا ہے۔ ان پر سے وہ بوجھ اُتارتا ہے جوان پرلدے ہوئے تھے۔'' ہوئے تھے اور وہ بندشیں کھولتا ہے جن میں وہ جکڑے ہوئے تھے۔'' ﴿ وَمَا آتَا کُمُ الرَّسُولُ فَخُدُوهُ وَمَا نَهَا کُمُ عَنْهُ فَانْتَهُوا وَاتَّقُوا اللَّهَ اللَّهَ شَدِیْدُ الْعِقَابِ ٥﴾ [سورة: ٥٩، آیت: ۷]

اِنَّ اللَّهُ شَدِیْدُ الْعِقَابِ ٥﴾ [سورة: ٥٩، آیت: ۷]

''جی کے رسول متہیں دیوہ لے لوادر جس جن سے وہ تہیں روک دیال سے

'' جو کچھ رسول متہبیں دے وہ لے لواور جس چیز سے وہ تہبیں روک دےاس سے رُک جاؤ۔اللہ سے ڈرواللہ یخت سزا دینے والا ہے۔''

مسلمانوں کے لیے رسول پاک (ﷺ آنے) کا فرمان ہی آئییں قائل کرنے کے لیے کافی ہے کہ اللہ تعالیٰ نہیں چاہتا کہ وہ بعض جانوروں کا گوشت کھا ئیں، جبکہ بعض دوسرے جانوروں کا گوشت کھالیا کریں۔ اچادیث مبار کہ میں گوشت خور جانور کھانے سے روکا گیا ہے

صحیح بخاری اور سلم میں موجود، متعدد متندا حادیث کے مطابق گوشت خور جانور کھانے کی ممانعت ہے۔ انہی میں سے ایک حدیث نبوی ( مشخطینے ) کے مطابق ، جو حضرت ابن عباس بنائیا ممانعت ہے۔ انہی میں سے ایک حدیث نبوی ( مشخطینے ) کے مطابق ، جو حضرت ابن عباس بنائیا کہ سے روایت ہے ( حدیث نبر ۲۵۵۲) ، اور سنن ابن ملجہ کے تیرھویں باب کی احادیث نبر ۲۳۳۳ کے مطابق ، رسول پاک ( مشخطینی ) نے درج ذیل چیزیں کھانے ہے منع فرمایا ہے:

ا۔ جنگلی جانور ، جس کے دانت نوک دار ہوں ، یعنی گوشت خور جانور۔ یہ جانور بلی کے خاندان سے تعلق رکھتے ہیں اور ان میں شیر ، ببرشیر ، چیتا ، بلیاں ، کتے ، بھیڑ ہے اور کنگر بھیگر وغیرہ شامل ہیں۔

- ۲۔ کنز کرکھانے والے بعض جانور جیسے چھوٹے چوہے، پڑے چوہے، پنجوں والے فزگوش وغیرہ۔ ۱۳۔ رینگنے والے بعض جانور مثلاً سانپ اور گر مچھ وغیرہ۔
- سم۔ شکاری پرندے جن کے پنجوں میں لمبے اور نوک دار ناخن ہوں ( جیسے کہ عموماً شکاری

پرندوں میں ہوتے ہیں)ان میں گدھ،عقاب،کوےاوراُلو دغیرہ شامل ہیں۔ ایک کوئی سائنسی شہادت نہیں ہے جو کسی شک دشبہ سے بالاتر ہوکر بیرثابت کر سکے کہ غیر سنریاتی غذا کھانے کی وجہ سے کوئی پرتشد دہجی بن سکتا ہے۔

# 9\_مسلمان كعبه كى عبادت كرتے ہيں

سوال: اگر چه اسلام میں بتوں کو پوجنے کی سخت ممانعت ہے کین مسلمان کعبہ کی عبادت (پوجا) کیوں کرتے ہیں اورا پنی نمازوں کے دوران اس کے سامنے کیوں چھکتے ہیں؟

هواہ : کعبہ ہمارے لیے قبلہ ہے ، یعنی وہ سمت جس طرف مسلمان نماز کے دوران منه کرتے ہیں۔ یہ بات توجہ طلب ہے کہ اگر چہ مسلمان ، نماز کے دوران کعبہ کی طرف رُخ کرتے ہیں، مگر وہ کعبہ کی عبادت نہیں کرتے ۔ مسلمان صرف اللہ کی عبادت کرتے ہیں اورائی کے سامنے چھکتے ہیں۔ سورة البقرہ میں ارشاد ہے:

﴿ قَدُ نَرَٰى تَقَلُّبَ وَجُهِلَتَ فِى السَّمَآءِ فَلَنُولِيَنَّكَ قِبُلَةً تَرُضُهَا فَوَلِّ وَجُهَلَتُ مَرُضُهَا فَوَلِّ وَجُهَلَتُ مَا كُنْتُمُ فَوَلُّوا وَ حَيْثُ مَا كُنْتُمُ فَوَلُّوا وُجُوهَكُمُ شَطُرَهُ ﴿ ﴾ [سورة:٢٠] يت:١٣٣]

"اے نبی ایر تمہارے منہ کا بار بار آسان کی طرف اٹھنا ہم دیکھ رہے ہیں۔ لوا ہم اس قبلے کی طرف تمہیں پھیر دیتے ہیں جئے تم پند کرتے ہو۔ مبحد حرام کی طرف رخ پھیر دو۔ اب جہاں کہیں تم ہوای کی طرف منہ کر کے نماز پڑھا کرو۔''

اسلام اتحاد ویگانگت کے فروغ پر یقین رکھتا ہے

مثلاً ، اگر مسلمان نماز پڑھنا چاہیں تو بہت ممکن ہے کہ کچھ لوگ ثال کی طرف منہ کرنا چاہیں، کچھ جنوب کی سمت ۔ ایک اور سے رب العالمین کی عباوت کے موقع پر مسلمانوں میں اتحاد وا تفاق رائے کے لیے انہیں بی تھم دیا گیا کہ وہ دنیا میں جہاں کہیں بھی ہوں ، جب اللہ کی عباوت کریں تو ایک ہی سمت رُخ کر کے عباوت کریں ۔۔۔۔۔ لین کعبۃ اللہ کی طرف ۔ اگر بچھ مسلمان کعبہ کے مخرب میں رہ رہے ہوں تو انہیں (اللہ کی عبادت کے لیے ) مشرق کی طرف اپنا رُخ کرنا ہوگا۔ اس طرح کعبے کے مشرق میں رہنے والے مسلمانوں کو مغرب کا رُخ کرنا ہوگا۔

كعبة الله، ونياكے نقشے كامركز ہے

دنیا کا اوّلین نقشه مسلمانوں نے تیار کیا تھا۔ ان کے تیار کردہ نقثوں میں جنوب اوپر کی طرف اور شال نیچے کی طرف ہوتا تھا۔ کعبداس کے مرکز میں تھا۔ بعدازاں مغربی نقشہ سازوں نے جب نقشے بنائے تو بیر تیب اُلٹ دی ، یعنی شال اوپراور جنوب کو نیچے کر دیا۔ کیکن ، الجمدللد، تب بھی کعبة اللّٰدونیا کے نقشے کے مرکز ہی میں رہا۔

کعبہ کا طواف ،اللہ کی وحدانیت کا اظہار ہے

جب مسلمان مکہ کی محبر حرام میں جاتے ہیں، وہ کعبہ کا طواف کرتے یا ( کعبہ کے گرد) چکر الگاتے ہیں۔ ان کا بیمل ایک اللہ پرعقیدے اور اُسی کی عبادت کی علامت ہے، کیونکہ جس طرح وائرے کا ایک ہی واحد رب ہے جوعبادت کے لائق ہے۔ حضرت عمر (رضافند) کی حدیث

کعبۃ الله میں نصب سیاہ پھر، لینی تجرِ اسود کے بارے میں ایک حدیث ہے جوحضور نبی کریم (مِنْنَیْمَایِمْ اِ) کے جلیل القدر صحالی حضرت عمر (مِنْائِیْز) سے روایت ہے۔

صیح بخاری ، جلد دوم ، کتاب حج ، باب ۵۹ میں مردی حدیث نمبر ۲۷۵ کے مطابق ، حضرت عمر خالتی نے حجر اسود کو مخاطب کر کے فرمایا: ''میں جانتا ہوں کہ تو ایک پھر ہے جو کسی کو فائدہ یا نقصان نہیں پہنچاسکتا۔ اگر میں نے حضور ( طلنے آیا ) کو مجھے حصوتے اور چو متے ہوئے نہ دیکھا ہوتا تو میں بھی مجھے بھی نہ حجھوتا ( اور نہ ہی چومتا )''

لوگوں نے کعبہ پر کھڑے ہوکراڈ ان دی

حضور (طنت مینی کے زمانے میں لوگ کعبۃ اللہ پر کھڑے ہوکر اذان بھی دیا کرتے تھے۔ اُن سے پوچھیے جومسلمانوں پر کعبہ کی پرستش کا الزام لگاتے ہیں ؛ کہ بتوں کی پوجا کرنے والا کوئی شخص کیا کبھی اپنے (پوج جانے والے بُت) کے اوپر کھڑا ہوتا ہے؟



# ا۔ مکہ میں غیرمسلموں کے داخلے کی اجازت نہیں

سوال: مکہ اور مدینہ کے مقدس شہروں میں غیر مسلموں کو داخل ہونے کی اجازت کیوں نہیں ہے؟

ھوائے: یہ سے کہ قانونی طور پر مکہ اور مدینۃ النبی طفی ہیں کے مقدس شہروں میں غیر مسلموں کو داخل ہونے کی اجازت نہیں ہے۔ ذیل کے نکات میں اس پابندی کے پس پشت موجود، ممکنہ اسباب کی نشاندہی کی گئی ہے۔

تمام شہریوں کو چھاؤنی ( کنٹونمنٹ ایریا) میں جانے کی اجازت نہیں ہوتی

میں ہندوستان کاشہری ہوں۔ لیکن پھر بھی مجھے (ہندوستان ہی کے) بعض پابندی والے علاقوں ، مثلاً جھاؤنیوں میں جانے کی اجازت نہیں۔ ہر ملک میں پھھ نہ پھھائیوں میں جانے کی اجازت نہیں۔ ہر ملک میں پھھ نہ پھھائیوں میں ہوتے ہیں جہاں ایک عام شہری واخل نہیں ہوسکتا۔ مثلاً چھاؤنی (کنٹونمنٹ) کے علاقوں میں صرف وہی شہری جاسکتے ہیں جونوج سے تعلق رکھتے ہوں یا پھر ملکی دفاع سے اُن کا کوئی تعلق ہو۔ اس طرح اسلام بھی ساری دنیا اور تمام انسانیت کے لیے ایک آ فاقی ندہب ہے۔ اسلام میں بھی دوشہرا لیے ہیں جو کسی چھاؤنی کی مانند نہایت اہم ہیں: مکہ اور مدینہ ان شہروں میں صرف وہی لوگ جا سکتے ہیں جو اسلام پر ایمان رکھتے ہوں اور اس کے دفاع میں شریک ہوں۔ لیعنی یہاں صرف مسلمان ہی داخل ہو سکتے ہیں۔

کنٹونمنٹ اریا میں داخلے کی پابندی کےخلاف ایک عام شہری کا احتجاج کرنا غیر قانونی ہوتا ہے۔اس طرح غیر سلموں کے لیے بھی سیمناسب نہیں کہ وہ مکداور مدینہ میں غیر سلموا، کے داخلے پر پابندی کے خلاف کوئی اعتراض کریں۔

### مكه اور مدينه مين داخطے كا'' ويزه''

الف: جب بھی کوئی شخص کسی دوسرے ملک کا سفر کرتا ہے تو پہلے اسے ویزا حاصل کرنا پڑتا ہے۔ یعنی اس ملک میں داخل ہونے کا اجازت نامہ۔ ہر ملک کے اپنے قاعدے، تو انین اور ضروریات ہوتی ہیں جن کی مطابقت میں ویزا جاری کیا جاتا ہے۔ جب تک ویزا جاری کیا جاتا ہے۔ جب تک وہ تمام شرائط پوری نہ کر دی جا کمیں ، تب تک اس ملک کے المکار ویزا جاری نہیں کرتے۔

ب: ویزوں کے اجرا کے معالمے میں ریاستہائے متحدہ امریکہ ایک نہایت سخت گیرملک ہے، خصوصاً جب تیسری دنیا کے باشندوں کو ویزے جاری کرنے کا معاملہ ہو۔اس کی متعدد شرائط اور ضروریات ہیں جو ویزا کے حصول سے پہلے پوری کرنا لازمی ہوتی ہیں۔

جب میں سنگا پور گیا، تو وہاں کے امیگریش فارم پریہ واضح طور پر لکھا تھا کہ منشیات کی سمگانگ کرنے والوں کو مزائے موت دی جائے گی۔ اگر میں سنگا پور جانا چاہوں تو جھے اُن کے قوانین کی پاسداری کرتا ہوگ۔ میں ہرگزیہ نہیں کہہ سکتا کہ اُن کے ہاں موت کی سزا ایک برجمانہ فعل ہے۔ جھے صرف اُسی صورت میں وہاں جانے کی اجازت ملے گی جب میں ان کی شرائط اور ضروریات کی پاسداری کرنے کا اقرار کروں گا۔

ن کمہ یا مدینہ کا ویزہ ، یعنی وہاں داخل ہونے کی بنیادی شرط بیہ ہے کہ ہونٹوں سے ''لااللہ الا اللہ محمد الرسول اللہ'' کہہ کر اللہ تعالیٰ کے وحدہ لاشریک ہونے کا اقر ارکیا جائے۔ جائے اور حضرت محمد مصطفیٰ (مینے بیٹے ) کواللہ کا رسول تشلیم کیا جائے۔



# اا۔سؤر کا گوشت حرام ہے

(سوال: اسلام من سؤركا كوشت كهانے كى ممانعت كيول ہے؟

حوالی: اسلام میں سؤر کا گوشت کھانے کی ممانعت ہے کم وہیں سبھی واقف ہیں۔ درج ذیل نکات میں اس پابندی کی کئی حوالوں ہے وضاحت کی گئی ہے:

سؤر کا گوشت کھانے کی ممانعت قرآن میں

قرآن پاک میں کم از کم چارمقامات پرسؤر کا گوشت کھانے کی ممانعت آئی ہے۔قرآن پاک کی سورۃ ۲، آیت ۲۲ کا، سورۃ ۵، آیت: ۳، سورۃ ۲، آیت: ۱۳۵، اور سورۃ ۲۱، آیت: ۱۱۵ میں اس حوالے ہے احکامات وار دہوئے ہیں۔

﴿ حُرِّمَتُ عَلَيْكُمُ الْمَيْنَةُ وَالدَّمُ وَلَحُمُ الْخَنْزِيُرِ وَمَاۤ أَهِلَّ لِغَيْرِ اللَّهِ

بِهِ وَالْمُنْخَنِقَةُ وَالْمَوْقُوْذَةُ وَالْمُتَرَذِيَةُ وَالنَّطِيْحَةُ وَمَاۤ اَكُلَ السَّبُعُ

إِلَّا مَا ذَكَيْتُمُ وَمَا ذُبِحَ عَلَى النَّصُبِ وَانُ تَسْتَقْسِمُوا بِالْاَزُلامِ مِنَى النَّصُبِ وَانُ تَسْتَقْسِمُوا بِالْاَزُلامِ مِنَى النَّصُبِ وَانُ تَسْتَقْسِمُوا بِالْلاَزُلامِ مِنَى النَّصُبِ وَانُ تَسْتَقْسِمُوا بِالْلاَزُلامِ مِنَى النَّصُبِ وَانُ تَسْتَقْسِمُوا بِالْاَزُلامِ مِنَى النَّعْبُ وَالْمُونِ وَالْمُونَا بِالْاَزُلامِ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللْهُ الْمُولِى اللَّهُ اللِهُ اللَّهِ اللَّهُ الللِهُ اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

" تم پرجرام کیا گیامردار،خون،سور کا گوشت وہ جانور جوخدا کے سواکسی اور نام پر فزخ کیا گیا ہو، وہ جو گلا گھٹ کر، یا چوٹ کھا کر، بلندی سے گر کریا شرکھا کر مراہو، ما جے کسی در ندے نے بھاڑا ہو،سوائے اس کے جسے تم نے زندہ پاکر فزخ کرلیا اوروہ جو کسی آستانے پر ذنح کیا گیا ہو۔"

قرآن پاک کی ندکورہ بالا آیات، مسلمانوں کواس امرے حوالے سے مطمئن کرنے کے لیے کافی ہیں کہ ہؤرکا کوشت کیوں حرام ہے۔ لیے کافی ہیں کہ ہؤرکا کوشت کیوں حرام ہے۔ بائبل نے بھی سؤر کھانے کی ممالعت کی ہے

مكندطور پرعيسائي اين بى ندېى محيف كوتو قائل مول كے ـ بائبل ميسوركا كوشت

1.7

کھانے کی ممانعت "کتابِ احبار" کے تحت اس طرح آئی ہے:

''اور سوُ رکو ، کیونکہ اس کے پاؤں الگ اور پِرے ہوئے ہیں ، پر وہ جگالی نہیں کرتا۔ وہ بھی تنہارے لیے ناپاک ہے۔تم ان کا گوشت نہ کھانا اور اُن کی لاشوں کونہ چھونا ، وہ تنہارے لیے ناپاک ہیں۔''

[براناعهدنامهداحبار، باب:۱۱دعتام]

کچھ ایسے ہی الفاظ کے ساتھ پرانے عہد نامے کی پانچویں کتاب''اسٹناء'' میں سؤر کھانے کی ممانعت آئی ہے:

" اورسوئر تہمارے لیے اس سبب سے ناپاک ہے کہ اس کے پاوُں تو چرے موت ہوئے ہیں پر وہ جگالی نہیں کرتاہ تم نہ تو ان کا گوشت کھانا اور نہ اُن کی لاشوں کو ہاتھ دگانا۔"
ہاتھ دگانا۔"

کچھالی ہی ممانعت ، پرانے عہد نامہ کی کتاب''یسعیاہ'' کے باب نمبر ۲۵ اشعار ۲ تا ۵ میں بھی آئی ہے۔

## سؤر کے گوشت کے استعال سے کئی بیاریاں لاحق ہوجاتی ہیں

اب آ ہے غیر مسلموں اور خدا کو نہ مانے والوں کی طرف تو انہیں صرف عقلی دلاگ،
منطق اور سائنس کے ذریعے ہی قائل کیا جا سکتا ہے۔ سو رکا گوشت کھانے سے کم از کم ۵۰
مختلف الاقسام بیاریاں لاحق ہوتی ہیں۔ ایک شخص میں کی طرح کے بیٹ کے گیڑے ہو سکتے
ہیں مثلاً راؤنڈ ورم، بن ورم اور مک ورم وغیر و۔ ان میں سے ایک سب سے خطرناک ہے جو
ٹائینا سولیئم (Taenia Soliam) کہلاتا ہے، اور جبے عام زبان میں شپ ورم بھی کہا جاتا
ہے۔ یہ بہت لمبا ہوتا ہے اور آنت میں رہتا ہے۔ اس کے انڈے (Ova) خون کی گروش میں
شامل ہو کر جسم کے کسی بھی ھے میں بہنچ سکتے ہیں۔ اگرید دماغ تک جا پہنچیں تو یا دواشت کو
شدید نقصان بہنچا سکتے ہیں۔ اگرید دل میں وافل ہوجائے تو دِل کے دورے کی وجہ بن سکتا ہے۔
آئے میں جا چہنچنے پرید نامینا بن کا باعث بنتا ہے۔ جگر میں گھس بیٹھے تو پورے جگر کا ستیاناس کر ڈالٹا

ے۔ غرض یہ کداس کی وجہ سے جم کے کم وہیش تمام اعضا غارت ہو سکتے ہیں۔ پیٹ میں پایا جانے والا ایک اور خطرناک طفیلہ (Trichura Lichurasis) ہے۔

ایک عام غلط بنی یہ ہے کہ اگر سؤر کا گوشت اچھی طرح سے پکایا جائے تو ( اِن کیڑوں کے ) انڈے تلف ہوجا ئیں گے۔ امریکہ میں کی گئی ایک تحقیق سے معلوم ہوا کہ ٹرائی کیورا سے متاثر ، چوہیں افراد میں سے ہیں ایسے تھے جنہوں نے سؤر کا گوشت خوب اچھی طرح پکا کر کھایا تھا۔ اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ سؤر کے گوشت میں موجود انڈے ، کھانا پکانے کے عمومی درجہ حرارت پر بھی نہیں مرتے۔

### سؤر کے گوشت میں چر بی بڑھانے والا مادہ ہوتا ہے

سؤر کے گوشت میں ایسے مادے بہت کم ہوتے ہیں جوعضلات (پھوں) کی نشو ونما میں کام آتے ہوں۔ اس کے برعکس میہ چربی سے بھر پور ہوتا ہے۔ میہ چربی ، خون کی نالیوں میں جمع ہوتی رہتی ہے اور آخر کارشد بید تناؤ (ہائیپر مینشن) اور دل کے دورے کی وجہ بن سکتی ہے۔لہذا اس میں جیرت کی کوئی بات نہیں کہ ۵ فیصد سے زاید امریکیوں کو ہائیپر مینشن کا مرض لاحق ہے۔

### سؤر، دنیا کے غلیظ ترین جانوروں میں سے ہے

مؤر، دنیا کے غلیظ ترین جانوروں میں ہے ایک ہے۔ بیگندگی ، غلاظت اور نصلے پرگز ارا کرتا ہے۔ میری معلومات کے مطابق ، بیبہترین مہتر ہے جے خدانے پیدا کیا ہے۔ وہ دیہات جہاں جدید طرز کے طہارت خانے (ٹوائلٹ) نہیں ہوتے ، اور جہاں لوگ کھلے مقامات پر بیٹھ کراجا بت کرتے ہیں ، وہاں لوگوں کی بیشتر قلاظت بیہ وربی صاف کرتے ہیں۔

بعض صاحبان یہ کہدیکتے ہیں کہ آسٹریلیا جیسے جدید ممالک میں سؤروں کی نسل خیزی اور نشو ونما نہایت صاف ستھرے اور صحت افزا طالات میں کی جاتی ہے۔اتنے صحت افزا اور مختاط ماحول کے باوجود جہاں سؤروں کوسؤر باڑوں کے اندر ہی (دوسرے جانوروں ہے الگ کرکے اور کے جانوروں ہے الگ کرکے جانوروں ہے الگ کرکے جانوروں ہے اندر ہی کو کھیں ،گریہ جانور

اپی فطرت ہی میں غلیظ ہے۔ انہیں اپنی اور اپنے ساتھ کے دوسرے جانوروں کی غلاظت کھانے میں ہی مزا آتا ہے۔

#### ورسب سے بے حیاجانور ہے

اس تمام روئے زمین پرسؤرسب سے بےشرم جانور ہے۔ یہ وہ واحد جانور ہے جواپی شریک (Mate) کے ساتھ مجامعت کے لیے اپنے دوستوں کو دعوت دیتا ہے۔ امریکہ میں بہت سارے لوگ سؤرکا گوشت کھاتے ہیں۔ رقص وسرور کی بیشتر محفلوں کے بعدوہ اپنی بیویاں آپس میں بدل لیتے ہیں۔ یعنی وہ کہتے ہیں '' تم میری بیوی کے ساتھ سو جاؤ میں تمہاری بیوی کے ساتھ سو جاؤ میں تمہاری بیوی کے ساتھ سو جاؤ میں تمہاری بیوی کے ساتھ سو جا تا ہوں۔''اگر آپ سؤر کا گوشت کھا ئیں گے تو آپ بھی سؤر بی کی طرح برتاؤ کرنے لگیں گے۔



## ۱۲ـشراب کی ممانعت

#### اسلام من شراب بينے كى ممانعت كول ب؟

سے شراب انسانی تاریخ و تہذیب کی باقاعدہ یا دواشت شروع ہونے ہے بھی بہتے پہلے سے شراب انسانی معاشرے کے لیے ایک اذبت بنی ہوئی ہے۔ یہ لا تعداد انسانی جانیں لے پکل ہے ، اور بیسلسلہ ابھی تک جاری ہے۔ اس کی بدولت دنیا بھر میں کروڑوں لوگوں کی زندگیاں نشانِ عبرت بن چکی ہیں۔ معاشرے کو در پیش متعدد مسائل کی بنیادی وجہ شراب ہی ہے۔ جرائم میں اضافے سے وابستہ اعداد و شار زہنی بیاریوں کی بردھتی ہوئی شرح اور دنیا میں کہتے ہوئے کروڑوں بربادگھرانے شراب ہی کی تخر بی طاقت کی خاموش یادگاریں ہیں۔ تحرائم میں شراب کی ممانعت

ورج ذیل آیات مبارکه میں قرآن پاک ہمیں شراب سے روکتا ہے:

﴿ يَـٰاَيُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوَ إِنَّمَا الْخَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْاَنْصَابُ وَالْاَزُلَامُ رِجْسٌ مِّنُ عَمَلِ الشَّيُطٰنِ فَاجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمُ تُفُلِحُونَ ٥ ﴾

[سورة: ٥٠ آيت: ٩٠]

"اے لوگو جو ایمان لائے ہو! بیشراب اور جوا اور بیآ ستانے اور پانے، بیسب
گندے شیطانی کام ہیں ان سے پر ہیز کرواُمید ہے کہ تہیں فلاح نصیب ہوگ۔"
بائبل میں شراب نوشی کی مما نعت

بائبل کی درج ذیل آیات میں شراب نوشی کی فرمت ملتی ہے:

" مے منحرہ اور شراب ہنگامہ کرنے والی ہے اور جو کوئی ان سے فریب کھاتا ہے (وہ) دانانہیں۔" [امثال باب، ۴، شعر:ا]

### "اورشراب کے نشے میں متوالے نہ ہنو۔" [افسیوں۔باب، ۱۸: یت:۱۸] شراب، ذہمن کے گریزی مرکز کو کام کرنے سے روکتی ہے

انسانی دماغ کا ایک حصد "گریزی مرکز" (Inhibitory Centre) کہلاتا ہے۔اس حصے کا کام کسی انسان کو ایسے اُمور سے باز رکھنا ہے جنہیں وہ فرد غلط سمجھتا ہو۔ مثلاً ایک عام انسان این بروں اور بزرگوں کے سامنے بیہودہ زبان استعال نہیں کرتا۔ای طرح اگر کسی شخص کو حاجت رفع کرنی ہوتو دماغ کا گریزی مرکز اے لوگوں کے سامنے ایسا کرنے سے باز رکھتا ہے۔لہذا وہ ایسی صورت میں طہارت خانے کا رُخ کرتا ہے۔

جب کوئی شخص شراب پیتا ہے تو اس کا گریزی مرکز خود ہی کام کرنے سے معذور ہو جاتا ہے۔ عین یہی وجہ ہے کہ شراب کے نشے میں وُھت کوئی شخص ایسے طرزِعمل میں مبتلا ہو جاتا ہے جواس کے عمومی مزاج سے قطعاً میل نہیں کھا تا۔ مثلاً شراب کے نشے میں مہوش کوئی شخص بیودہ اور غلیظ زبان استعال کرنے میں کوئی شرم کوئی باک محسوس نہیں کرتا اور اپنی غلطی بھی نہیں مانتا ، جاہے وہ اپنے والدین ہی سے مخاطب کیوں نہ ہو۔ بہت سے شرابی تو اپنے کپڑوں ہی میں پیشاب کردیتے ہیں۔ نہ وہ وہ میک سے چل پاتے میں اور نہ ہی ٹھیک سے چل پاتے میں اور نہ ہی ٹھیک سے چل پاتے ہیں۔ وہ نہایت شرمناک حرکتیں بھی کرگزرتے ہیں۔

زنا ،عصمت دری ، ہوں پرتی اور ایڈز کے دا قعات شراب نوشوں میں بہت عام ہوتے ہیں

امریکی تحکمہ دفاع کے ذیلی ادارے'' نیشنل کرائم و کٹما کزیشن سروے بیوروآ ف جسٹس'' کے مطابق ، 1991ء کے دوران ( امریکہ میں) ہر روز عزت لوشنے کے ۲،۷۱۳ واقعات ہوئے۔انہی اعداد وشار سے ریمجی پتا چلتا ہے کہ عصمت دری کرنے والے لوگوں کی اکثریت پیغل بدکرتے وقت نشے کی حالت میں تھی۔ بالکل یہی بات دست ماندازی کے واقعات کے لیے بھی درست ہے۔

اعداد وشار کےمطابق ، ۸ فیصد امر کی " انسیت" (Incest) میں بتلا ہیں \_مطلب سے

کہ ہر بارہ یا تیرہ میں سے ایک امریکی ، انسیٹ میں مبتلا ہے۔ انسیٹ کے تقریباً تمام واقعات شراب نوشی ہی کی وجہ سے ہوتے ہیں ، جن میں ایک یا دونوں افراد ملوث ہوجاتے ہیں۔

(عوض متوجم الگریزی لفظ Incest کا درست اُردولفظی ترجمه کسی لفت میں موجود نہیں۔ ""
موجود نہیں۔ تاہم اس کی وضاحت سے اس عمل کے گھناؤنے بین کا اندازہ لگایا جا سکتا ہے: "
الیے نہایت قریبی رشتے کہ جن کے درمیان قانون اور ند جب کی رُوسے شادی ند ہوسکتی ہو، ان
کے درمیان جنبی تعلقات کو Incest کہا جا تا ہے۔")

ای طرح ایڈز نا ی مہلک بیاری کے پھیلاؤے وابستہ اسباب میں ایک اہم وجہ شراب نوشی ہی ہے۔

## ہرعادی شراب نوش''معاشرتی مے نوشی''ہی سے ابتدا کرتا ہے

بہت سے لوگ ایسے بھی ہیں جوشراب نوشی کے حق میں دلائل دیتے ہوئے خود کو 
''معاشرتی مے نوش' (سوشل ڈرکئر) قرار دیتے ہیں۔ وہ دعویٰ کرتے ہیں کہ انہوں نے صرف
ایک یا دوجام (پیگ) ہی ہے ہیں ، انہیں خود پراچھی طرح سے کنٹرول ہے اور وہ بھی شراب پی
کر مدہوش نہیں ہوئے ۔ تحقیق سے نابت ہوتا ہے کہ آج کے تمام عادی شراب نوشوں نے ماضی
میں معاشرتی مے نوشی می سے ابتدا کی تھی۔ کوئی ایک عادی شراب نوش یا ''پیکڑ'' ایسا نہیں
جس نے شراب نوشی کی ابتدا اس اراوے سے کی ہو کہ وہ آ گے چل کر اس لت میں پڑے گا یا
جس نے شراب نوشی کی ابتدا اس اراوے سے کی ہو کہ وہ آ گے چل کر اس لت میں پڑے گا یا
جس نے شراب نوشی کی ابتدا اس اراوے سے کی ہو کہ وہ آ می جس کے سال سے شراب پیتا
تر ہا ہے اور یہ کہ اُسے خود پر اتنا زیادہ کنٹرول ہے کہ وہ (شراب پی کر) ایک بار بھی مدہوش نہیں ہوا۔

اگرکوئی شخص نشے میں مدہوش ہو کرصرف ایک باربھی کوئی شرمناک حرکت کر بیٹھے تو وہ ساری زندگی اس کے ساتھ رہے گی:

فرض سیجیے کہ ایک''معاشرتی ہے نوش''اپنی زندگی میں صرف ایک بار ( نشے کی حالت میں )خود پر کنٹرول کھودیتا ہے اور مدہوثی کی حالت میں زنا یا انسیسٹ کا مرتکب ہو جاتا ہے۔ اگراہے بعد میں اپنے اس ممل پر پچھتاوا بھی ہوتا ہے، تب بھی ایک نارل انسان اس جرم کا احساس ساری زندگی اپنے ساتھ لیے پھرےگا۔ یعنی بدفعلی کا مرتکب اور اس کا شکار، دونوں ہی ناقابل تلانی انداز میں تباہ ہوکررہ جائیں گے۔

## احاديث مباركه بين شراب نوشي كى ممانعت

حضور نبي كريم مطيعة في في ارشاد فرمايا:

الف: سنن ابن ماجه، جلدسوم، كماب الخمر (باب، ۳۰، حديث: ۳۳۷):

"شراب تمام برائوں کی ماں (ام الخبائث) ہے اور تمام برائیوں میں سب سے زیادہ شرمناک ہے۔"

ب: سنن ابن ماجه، جلد سوم، كتاب الخمر (باب ۳۰، حديث: ۳۳۹۲):

''ہروہ چیز جس کی زیادہ مقدار نشہ کرتی ہو،اس کی کم مقدار بھی حرام ہے۔''

گویا یہاں چند قطروں اور چند گھونٹ کی بھی گنجائش نہیں ہے۔

صرف شراب نوشی کرنے والوں ہی پرلعنت نہیں کی گئی ، بلکہ اللہ تعالیٰ کے نزدیک وہ لوگ بھی ملعون میں جوشراب نوشوں کے ساتھ براہ راستے یا بالواسط معاملت رکھیں۔ سنن ابن ماجہ ، جلد سوم ، کتاب الخمر (باب ۳۰، حدیث : ۴۳۳۸) کے مطابق ، حضرت

انس ( فالني ) بروايت ب كدرسول الله ( منظ كيان ) فرمايا:

" للدى لعنت نازل ہوتى ہے، لوگوں كان دس گروہوں پر جوشراب سے تعلق ركھتے ہيں۔ ايك وہ جوشراب كثير كى ،

ركھتے ہيں۔ ايك وہ جوشراب كثير كرے ، ايك وہ كہ جس كے ليے كشيد كى كئ ،
ايك وہ جواسے ہيے ، ايك وہ جواس كى بار بردارى كرے ، ايك وہ كہ جس تك يہ بہنچائى جائے ، ايك وہ جواسے بيش كرے ، ايك وہ جواسے فروخت كرے ، ايك وہ جواسے خريدے اور ايك وہ جواسے كی دوسرے كے ليے خريدے ،

### شراب نوشی سے دابستہ بیاریاں

سائنسی نقط نگاہ ہے دیکھا جائے تو شراب نوشی ہے دورر بنے کی متعدد عقلی وجوہ ملیں گی۔
اگر دنیا میں اموات کی کوئی ایک سب سے بڑی وجہ تلاش کی جائے تو معلوم ہوگا کہ وہ شراب نوشی ہی ہے ۔ ہرسال لاکھوں لوگ محض شراب نوشی ہی کی وجہ سے ہلاک ہوتے ہیں۔ مجھے شراب کے یُرے اثرات کی تفصیل میں جانے کی کوئی ضرورت نہیں کیونکہ ان میں سے بیشتر شراب کے یُرے اثرات کی تفصیل میں جانے کی کوئی ضرورت نہیں کیونکہ ان میں سے بیشتر سے تقریباً سجی واقت ہیں۔ تاہم ذیل میں شراب نوشی سے وابستہ امراض کی ایک مختصری فہرست ضرور دی جارہی ہے:

- ا۔ جگر کا سکڑاؤ (سروسس) شراب سے لاحق ہونے والی بیار یوں میں سب سے زیادہ مشہور ومعروف ہے۔
- ۲۔ دیگرامراض میں غذائی نالی کا سرطان ،سراور گردن کا سرطان ،جگر کا سرطان (بیپا ٹوما) اور
   معدے کا سرطان وغیرہ شامل ہیں۔
- س- غذائی نالی کی سوزش ، معدے پر ورم ، لیلے پر ورم اور بیپا ٹائٹس کا تعلق بھی شراب نوشی سے ہے۔
- ۳۔ کارڈیو مابو پیتھی ، ہائیر لینٹن ،کورونری آ رقھروسکیلروسس، انجا ئنا اور دل کے دورے کا تعلق بھی بہت زیادہ شراب نوشی ہے ہے۔
- ۵۔ اسٹروک، ایپوپلیکسی، فیٹس اور دوسری اقسام کی معذور یوب کا تعلق بھی شراب نوشی ہی
   سے ہے۔
- ۳ پیریفرل نیوروپیتی ، کورٹیکل ایٹرونی ، اورسیر بیلر ایٹرونی جیسی معروف علامتوں کا ظہور بھی شراب نوش کے طفیل ہوتا ہے۔
- القات مجول جانے کے ساتھ ور بک کورسا کوف سنڈروم ، مختلف الاقسام معندور بول کے ساتھ بول چال اور بادداشت کا پرانے واقعات تک محدود رہ جانے کی وجہ تھائی مین کی ہے جو بہت زیادہ شراب نوشی کا نتیجہ ہوتی ہے۔

- پیری بیری اور دوسری خرابیا نجی شراب نوشوں میں کمیاب نہیں ۔ حتی کہ انہیں بلا جرا بھی
   ہوجا تا ہے۔
- ویلیر یم ٹریمنس ایک اور شجیدہ پیچیدگی ہے جوشراب نوشوں میں کسی تعدیہ کے ظہور نو کے دوران آپریشن کے بعد واقع ہوسکتی ہے۔ یہ کیفیت شراب سے دورر ہے دوران ، اسے چھوڑ نے کے ایک اثر کے طور پر بھی ظاہر ہوسکتی ہے۔ یہ پیچیدگی بہت شجیدہ ہے اور بسا اوقات الجھے مراکز صحت میں علاج کروانے کے باوجود بھی موت کی وجہ بن سکتی ہے۔
- ۱۰۔ پیشاب اور گردوں کے متعدد مسائل بھی شراب نوشی سے دابستہ ہیں جن میں مکسوڈیما سے لے کر ہائپرتھائیرائیڈزم اور فلورڈ کشنگ سنڈروم تک شامل ہیں۔
- اا۔ خون پرشراب نوشی کے منفی اثر ات کی فہرست بھی طویل اور تنوع ہے۔ تاہم ، فو لک ایسٹر میں کمی ایک ایسی علامت ہے جو کشرتِ سے نوشی کا سب سے عام نتیجہ ہے اور جومیکرو سائیک انیمیا کی شکل میں نمودار ہوتی ہے۔ زیوز سینڈروم تین امراض یعنی ہیمولئیک انیمیا ، مرقان اور ہائیرلائیلڈ یمیا کا مجموعہ ہے جو مے نوشوں کے تعاقب میں رہتی ہے۔
  - ۱۲ تھرمبوسائٹو پینیا اور پلیٹلٹس کی دیگر خرابیاں بھی شراب نوشوں میں عام ہیں۔
- ۱۳۔ عام استعال ہونے والی دوا ، یعنی' <sup>وقلیج</sup>ل'' ( میٹرو نیڈا ذول ) بھی نثراب کے ساتھ نہایت برے انداز میں عمل کرتی ہے۔
- ۱۳۔ کسی بیاری کا بار بارحملہ آور ہونا ،شراب نوشوں میں بہت عام ہے۔ وجہ یہ ہے کہ کثر تِ مے نوشی کے باعث ان کے جسم میں بیار یوں کے خلاف مزاحمت اور ان کا جسمانی وفاعی نظام نہایت کمزور پڑ جاتے ہیں۔
- ۵ا۔ سینے کے مختلف الاتسام تعدیے بھی شراب نوشوں میں بکشرت ہوتے ہیں۔ نمونیا ،
   پھیپر اول کی خرابی (Abcess) ایمنی سیما اور پلمونری ٹیوبر کلوسس، شراب نوشوں میں بہت عام ہے۔
- ١٦۔ بہت زیادہ شراب پینے کے بعد شراب نوش عموماً قے کر دیتے ہیں۔ کھانسی کا اعصابی

رد عمل جو حفاظتی نظام کا کام کرتا ہے ، اس دوران ناکام ہو جاتا ہے۔ اس لیے قے سے نکلنے والامواد آسانی سے بھیپھڑوں کک خرابی کا باعث بنتا ہے۔ بعض اوقات اس کا نتیجہ دم گھنٹے اور موت کی صورت میں بھی ظاہر ہوتا ہے۔

21۔ خواتین پرشراب نوش کے منفی اثرات خصوصی تذکرے کے قابل ہیں۔ مردوں کے مقابل ہیں۔ مردوں کے مقابلے میں خواتین کوشراب نوش کی وجہ سے سروسس کا زیادہ خطرہ ہوتا ہے۔ دوران حمل شراب نوش سے رحم مادر پرشدید منفی اثرات پڑتے ہیں۔ طب کے پیشے میں ''فیطل الکوطل سنڈروم'' سے وابسة خدشات دن بدن برجے ہی جارہے ہیں۔

۱۸۔ جلد کی بیاریاں بھی شراب نوش کی وجہ سے ہوسکتی ہیں۔

9۔ ایگزیما،ایلوپیشا،ناخنوں کی ساخت کا بگڑنا، پیرونیشیا (ناخنوں کے اطراف کا تعدیہ)، اینگولراسٹوما ٹائنٹس (منہ کے جوڑ میں سوزش) وہ عام بیار میاں ہیں جوشراب نوشوں میں یائی جاتی ہیں۔

شراب نوشی ایک'' بیاری'' ہے

طبی ڈاکٹر اب شراب نوشوں کے بارے میں کھل کر اظہارِ خیال کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ شراب نوشی کوئی لٹ ، کوئی نشنہیں بلکہ ایک بیاری ہے۔

اسلا کم ریسرچ فاؤنڈیشن ایک پیفلٹ شائع کر چکی ہے جس میں کہا گیا ہے کہ شراب

ایک بیاری ہے اور بدوہ واحد بیاری ہے جو:

- پولوں میں فروخت کی جاتی ہے۔
- ہ جس کی تشہیرا خبارات ،رسائل ،ریڈیواورٹی وی پر کی جاتی ہے۔
- جے پھیلانے کے لیے دوکا نوں کو لائسنس جاری کیے جاتے ہیں۔
  - 🛞 حکومت کے لیے آمدن کا ذریعہ بنتی ہے۔
  - شاہراہوں پر بھیا تک اموات کا سبب بنتی ہے۔

111

گھریلوزندگی کوتاہ کرتی اور جرائم میں اضافہ کرتی ہے۔

المسكى وجهكوئى جرثومه يا وائرس نبيس

شراب نوشی کوئی بیماری بھی نہیں ......... یہ تو شیطان کی کاریگری ہے
اللہ تعالیٰ نے اپنی حکمت و دانائی ہے ہمیں اس شیطائی چرنے سے خبر دار کیا ہے۔ اسلام
'' دین فطرت' کہلاتا ہے ، لینی البیا دین جو انسانی فطرت کے مطابق ہے۔ اس کے تمام
احکامات کی غرض و غایت یہ ہے کہ انسان کی فطری حالت کا تحفظ کیا جائے۔ شراب نوشی اس
فطری حالت سے انحراف ہے ، جو کسی فرد کے علاوہ پورے معاشرے میں بگاڑ کی وجہ بن سکنا
ہے۔ یہ (شراب) انسان کو اس کے مرتبے سے گرا کر اُسے وحثی جانوروں کی سطح پر لے آتی
ہے شراب بینے کی تخق سے ممانعت ہے۔



## ۱۳۔ گواہوں کی برابری

سوال: کیا وجہ ہے کہ اسلام میں دوعورتوں کی گوائی ، ایک مرد کی گوائی کے برابر قرار دی جاتی ہے؟

:(4)

## دوعورتوں کی گواہی ، ایک مرد کی گواہی کے برابر ہمیشہ قرار نہیں دی جاتی

قرآنِ پاک کی کم از کم تین آیات الیی ہیں جو گواہوں کا تذکرہ ان کے مردیا عورت ہونے کی صراحت کیے بغیر کرتی ہیں۔

الف: جب وراثت کی وصیت کرنے کا معاملہ ہوتو دومنصف(اہل) افراد کی بطور گواہ ضرورت ہوتی ہے۔ قرآن پاک کی سورۃ المائدہ، آیت: نمبر ۲ • امیں ارشاد ہوتا ہے:

﴿ لَا لَيُهَا الَّذِيْنَ الْمَنُوا شَهَادَةُ بَيْنِكُمُ اِذَا حَضَرَ آحَدَكُمُ الْمَوْتُ حِيْنَ الْوَصِيَّةِ الْنُنِ ذَوَا عَدْلِ مِّنْكُمُ اَوُ الْحَرْنِ مِنُ غَيْرِكُمُ اِنُ اَنْتُمُ ضَرَبُتُمُ فِي الْاَرْضِ فَاصَابَتُكُمُ مُّصِيْبَةُ الْمَوْتِ تَحْبِسُونَهُمَا مِنُ بَعْدِ الصَّلُوةِ فَيُقْسِمْنِ بِاللَّهِ إِنِ ارْتَبْتُمُ لَا نَشْتَرِى بِهِ ثَمَنًا وَلُو كَانَ ذَا قُرُبِي وَلَا نَكْتُمُ شَهَادَةَ اللَّهِ إِنَّ ارْتَبْتُمُ لَا نَشْتَرِى بِهِ ثَمَنًا وَلُو كَانَ ذَا قُرُبِي وَلَا نَكْتُمُ شَهَادَةَ اللَّهِ إِنَّا إِذًا لَيْمِنَ الْاثِمِيْنَ ٥ ﴾

[سورة المائده-آيت:۲۰۱]

"ا الوگو! جوائمان لائے ہو، جبتم میں ہے کسی کی موت کا وقت آ جائے اور وہ وصیت کردہا ہوتو اس کے لیے شہادت کا نصاب سے ہے کہ تمہاری جماعت میں سے دو صاحب عدل آ دی گواہ بنائے جا کیں، یا اگرتم سفر کی حالت میں ہواور وہال موت کی مصیبت پیش آ جائے تو غیرلوگوں ہی میں سے دوگواہ بنائے جا کیں۔……'

ب: طلاق کے معاملے میں بھی دو 'عادل افراد' کی بات کی گئ ہے:

﴿ فَإِذَا بَلَغُنَ اَجَلَهُنَّ فَامُسِكُوهُنَّ بِمَعُرُوفٍ اَوُ فَارِقُوهُنَّ بِمَعُرُوفٍ وَ فَارِقُوهُنَّ بِمَعُرُوفٍ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مَا لَكُمُ وَاقِيْمُوا الشَّهَادَةَ لِلَّهُ مُنْكُمُ وَاقِيْمُوا الشَّهَادَةَ لِلَّهِ ذَلِكُمُ يُوعَظُ بِهِ مَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَمَنْ يَّتِي اللَّهَ لِللَّهِ ذَلِكُمُ يُوعَظُ بِهِ مَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَمَنْ يَتَّقِ اللَّهَ يَجْعَلُ لَهُ مَخْرَجًا ٥ ﴾ [سورة ٢٥-آيت:٢]

" پھر جب وہ اپنی (عدّت کی) مدّت کے خاتمہ پر پہنچیں تو یا انہیں بھلے طریقے ہے (اپنے نکاح میں) روک رکھویا بھلے طریقے پراُن سے جدا ہوجا وَادر دوایسے آدمیوں کو گواہ بنالو جوتم میں سے صاحب عدل ہوں اور (اے گواہ بننے والو!) گواہی ٹھیک ٹھیک اللہ کے لیے ادا کرو۔۔۔۔۔۔''

ا: فاحشة ورتوں كے ظاف الزام كے سلسلے ميں چارگوا موں كى ضرورت موتى ہے:
﴿ وَالَّذِيْنَ يَرُمُونَ الْمُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَمُ يَاتُوا بِاَرْبَعَةِ شُهَدَاءَ
فَاجُلِدُوهُمُ ثَمَانِيْنَ جَلْدَةً وَّلَا تَقْبَلُوا لَهُمُ شَهَادَةً اَبَدًا وَّاوُلْنِكَ هُمُ
الْفَاسِقُونَ 0 ﴾ [سورة ٢٣-آيت:٣]

''اور جولوگ پا کدامن عورتوں پرتہت نگائیں اور پھر چار گواہ لے کرنہ آئیں اُن کواس کوڑے مارواوران کی شہادت بھی قبول نہ کرواوروہ خود ہی فاسق ہیں۔'' بیسے کے لین دین میں دوعورتوں کی گواہی، ایک مردکی گواہی کے برابر ہوتی ہے

یہ پچ نہیں کہ دوگواہ عورتیں ہمیشہ ہی ایک مردگواہ کے برابر مجھی جاتی ہیں۔ یہ بات صرف چند معاملات کی حد تک صحح ہے۔ قرآنِ پاک میں ایسی تقریباً پانچ آیات مبارکہ ہیں جن میں گواہوں کا تذکرہ ان کے مرد یا عورت ہونے کی صراحت کیے بغیر آیا ہے۔ اس کے برعکس، قرآنِ پاک کی صرف ایک آیت ایسی ہے جو یہ بتاتی ہے کہ دوگواہ عورتیں، ایک مردگواہ کے برابر ہیں۔ یہ سورۃ بقرہ کی ۲۸۲ دیں آیت ہے۔ یقر آنِ پاک کی طویل ترین آیت بھی ہے جو تجارتی ہیں۔ یہ سورۃ بقرہ کی کاروباری لین دین ہے بحث کرتی ہے۔ اس آیت مبارکہ میں ارشاد باری تعالی ہوتا ہے:

[سورة البقره-آيت:۲۸۲]

"ال الوگوجوا يمان لائے ہو! جب كى مقررہ مدت كے كے ليے تم آپى ميں قرض كالين دين كروتو الے لكھ ليا كرو۔ فريقين كے درميان انساف كے ساتھ ايك فض دستاويز تحرير كرے۔ جے اللہ نے لكھنے پڑھنے كى قابليت بخشى ہوا ہے لكھنے سے انكار نہ كرنا چاہيے۔ وہ لكھے اور اطلا وہ فخص كرائے جس پر حق آتا ہے دینی قرض لينے والا) اور اسے اللہ، اپ رب، سے ڈرنا چاہيے كہ جومعالمہ طے ہوا ہواس ميں كوئى كى بيشى نہ كرے ليكن اگر قرض لينے والا خود ناوان ياضعيف ہوا ہواس ميں كوئى كى بيشى نہ كرے ليكن اگر قرض لينے والا خود ناوان ياضعيف ہو يا اطلانہ كراسكتا ہوتو اس كا ولى انصاف كے ساتھ اطلاكرائے۔ پھرائے مردول مردنہ ہوں تو ايك مرداور دو ميں ہوں، تاكہ ايك بھول جائے تو دوسرى اسے يا ددلادے ۔.....

وصیان رہے کہ قرآن پاک کی بیآ بت صرف اور صرف تجارتی ، کاروباری (روپے پیسے کے الین دین ہے متعلق ہے۔ ایسے معاملات میں بیہ مشورہ دیا گیا ہے کہ دوفریقین آپس میں تحریری معاہدہ کریں اور دو گواہ بھی ساتھ لیس جو دونوں ترجیجاً مروہوں۔ اگرآپ کو دومرد ندل سکیس تو پھرایک مرد کی اور دوعورتوں کی گواہی ہے بھی کام چل جائے گا۔

فرض سیجیے کہ ایک شخص کسی بیاری کے علاج کے لیے آپریشن کروانا چاہتا ہے۔اس علاج

ک تقیدیق کے لیے وہ چاہے گا کہ دو ماہر سرجنوں سے رائے حاصل کر لے۔ بالغرض اگر اسے دوسرجن نہ ملے تو اس کا دوسرا انتخاب ایک سرجن اور دو عام ڈاکٹروں (جزل پریکٹٹرز) کی رائے ہوگی (جوسادہ ایم بی بی ایس ہوں)۔

اس طرح، مالیاتی لین دین میں بھی دو مردوں کو ترجیح دی جاتی ہے۔ اسلام، مرد مسلمانوں سے قوقع رکھتا ہے کہ دہ اپنے اہلی خانہ کے قیل ہوں۔ چونکہ کفالت کے لیے روپیہ بپیہ کمانے کی ذمہ داری مرد کے کا ندھوں پر ہے، البذا اے عور توں کے مقابلے میں مالیاتی لین دین کے معاملات سے بھی بخو بی واقف ہونا چاہیے۔ دوسرے راستے کے طور پر ایک مرداور دو عور توں کو بطور گواہ لیا جاسکتا ہے، تا کہ اگر ان (عور توں) میں سے کوئی ایک غلطی کرے تو دوسری اسے یا دولا دے۔ قرآن پاک میں عربی لفظ "تربل" استعمال کیا گیا ہے جس کا مطلب دوسری اسے یا دولا دے۔ قرآن پاک میں عربی لفظ "تربل" استعمال کیا گیا ہے جس کا مطلب دوسری اسے یا دولا دے۔ قرآن پاک میں عربی لفظ "تربل" استعمال کیا گیا ہے جس کا مطلب دوسری اسے یا دولا دے۔ قرآن پاک میں عربی الفظ "تربل" استعمال کیا گیا ہے جس کا مطلب میں ایس مرد کو ایک موال ہے کہ جس میں دو مور توں کی گوائی کو ایک مرد گوائی کے برابر قرار دیا گیا ہے۔

قتل کےمعاملے میں بھی دوگواہ عورتیں ، ایک مردگواہ کے برابر ہیں

تا ہم ، بعض علما کی رائے میں عورت کا محضوص اور فطری رویہ کی قبل کے معالمے میں بھی گواہی پر اثر انداز ہوسکتا ہے۔ ایسے حالات میں کوئی عورت ، مرد کے مقالمے میں زیادہ خوف زوہ ہوسکتی ہے۔ ایش اسی جذباتی کیفیت کی وجہ سے وہ ابہام ( کنفیوژن) کا شکار ہوسکتی ہے۔ لہذا، بعض شارحین کے نزدیک قبل کے معالمے میں بھی ، دوگواہ عورتیں ایک مردگواہ کے برابر تصور کی جاتی ہیں۔ دیگر تمام معاملات میں ایک عورت کی گواہی ، ایک مردکی گواہی کے مساوی قراردی جاتی ہے۔

قرآن واضح طور پریہ بتا تاہے کہ ایک گواہ عورت، ایک گواہ مرد کے برابر ہے بعض علما ایسے بھی ہیں جو یہ اصرار کرتے ہیں کہ دو گواہ عورتوں کے ایک گواہ مرد کے برابر ہونے کا اصول تمام معاملات پراطلاق پذیر ہونا چاہیے۔اس سے اتفاق نہیں کیا جاسکتا ، کیونکہ قرآن پاک میں سورۃ نور کی آیت نمبر ۱ میں واضح طور پرایک گواہ عورت کو ایک گواہ مرد کے برابر قرار دیا گیا ہے۔

﴿ وَالَّذِيْنَ يَرُمُونَ اَزُوَاجَهُمُ وَلَمُ يَكُنُ لَهُمُ شُهَدَاءُ إِلَّا اَنفُسُهُمُ فَشَهَادَةُ اللَّهِ اللَّهِ إِنَّهُ لَمِنُ الصَّادِقِيْنَ ٥ فَشَهَادَةُ اَحْدِهِمُ اَرْبَعُ شَهَادَاتٍ بِاللَّهِ إِنَّهُ لَمِنُ الصَّادِقِيْنَ ٥ وَيَدُرا عَنُهَا وَالْخَامِسَةُ اَنَّ لَعُنَةَ اللَّهِ عَلَيْهِ إِنْ كَانَ مِنَ الْكَاذِبِيُنَ ٥ وَيَدُرا عَنُهَا الْعَذَابَ اِللَّهِ إِنَّهُ لَمِنَ الْكَاذِبِيُنَ ٥ وَالْخَامِسَةَ اللَّهِ عَلَيْهِ إِنْ كَانَ مِنُ الصَّادِقِيْنَ٥ ﴾ وَالْخَامِسَةَ اَنَّ عَضَبَ اللَّهِ عَلَيْهَا إِنْ كَانَ مِنُ الصَّادِقِيْنَ٥ ﴾

[سورة النور - آيات: ٢،٧،٨،٩]

"اور جولوگ اپنی بیوبیوں پر الزام لگائیں اور ان کے پاس خود ان کے اپنے سوا دوسرے کوئی گواہ نہ ہوں تو ان میں سے ایک شخص شہادت (بیہ ہے کہ دہ) چار مرتبہ اللہ کی تم کھا کر گواہ کی دے کہ دہ (اپنے الزام میں) سچا ہے اور پانچویں بار کے کہ اس پر اللہ کی لعنت ہواگر وہ (اپنے الزام میں) جھوٹا ہو۔ اور عورت سے سزااس طرح ٹل سکتی ہے کہ وہ چار مرتبہ اللہ کی قتم کھا کر شہادت دے کہ بی شخص را اپنے الزام میں) جھوٹا ہے اور پانچویں مرتبہ کے کہ اُس بندی پر اللہ کا غضب اور فی آگر دہ (اپنے الزام میں) سچا ہو۔ .....

حدیث کی قبولیت کے لیے حضرت عائشہ (فاٹنڈ) کی تنہا شہادت ہی کافی ہے

اُم المونین حضرت عائشہ صدیقہ (فالنو ) ہے کم از کم ۱۲۲۲ عادیث مبارکہ مروی ہیں:
جنہیں صرف حضرت عائشہ (فالنو ) کی تنہا شہادت ہی کی بنیاد پر متند تسلیم کیا جاتا ہے۔
(ضروری وضاحت: یہ بات اس صورت میں درست ہے جب کوئی حدیثِ مبارکہ "مجیت حدیث" کے اصولوں ( لینی اصول روایت اور اصول ورایت ) پر بھی پوری اُر تی ہو۔ بصورت دیگر وہ حدیث جائے ہی جلیل القدر صحافی ہے کیوں نہ مروی ہو، لیکن اسے نحیر متندیا

''ضعیف'' احادیث میں شار کیا جاتا ہے۔ مترجم ) بیاس امر کا داضح ثبوت ہے کہ ایک عورت کی سوائی بھی قبول کی جاسکتی ہے۔

متعدد علا وفقہا کا اس بات پر اتفاق ہے کہ روست ہلال (نیا چاند نظر آنے) کے سلسلے میں ایک (مسلمان) عورت کی گواہی بھی کافی ہے۔ ذرا نحور فرمایے کہ ایک عورت کی گواہی بھی کافی ہے۔ ذرا نحور فرمایے کہ ایک عورت کی گواہی مہدید کہ جس میں مسلمان روزہ رکھتے ہیں۔ گویا آمدِ رمضان جیسے ایک نہایت اہم معالم مرد عورت اسے تبول کر رہے ہیں! ای طرح بعض فقہا کا کہنا ہے کہ ماور مضان کی ابتدا (رمضان کی روستِ ہلال) کے لیے ایک گواہ جب کہ اختقام رمضان (شوال ،عید الفطر کی روستِ ہلال) کے لیے دو گواہوں کا ہونا ضروری ہے۔ یہاں بھی ان گواہوں کے مرد یا عورت ہونے کی کوئی شرط نہیں ہے۔

بعض معاملات میں عورت کی گواہی کوزیادہ ترجیح دی جاتی ہے

بعض واقعات میں صرف اور صرف عورت ہی کی گواہی در کار ہوتی ہے جب کہ مرد کو بطور گواہ قبول نہیں کیا جاتا۔ مثلاً ،عور تول کے مخصوص مسائل میں ، یا کسی خاتون کی میت کوشس دینے اور کفٹانے وغیرہ میں بھی عورت کا گواہ ہونا ضروری ہے۔

قصہ مختریہ کہ مالیاتی لین دین میں عورت اور مردکی گواہی کے درمیان کے مابین عدم مساوات وین والا فرق اس وجہ سے نہیں کہ اسلام میں مرد اور عورت کے مابین عدم مساوات ہے۔ اس کے برعکس، بیفرق صرف ان کی مختلف فطرتوں کی وجہ سے ہے، اور اس وجہ سے بھی کہ اسلام نے معاشرے میں مرد اور عورت کے لیے مختلف ذمہ داریوں کا تعین کیا ہے۔



#### <sup>م</sup>اروراثت

سوال: اسلامی قانون کے تحت، وراثت کے مال میں عورت کا حصد مرد کے مقابلے میں آ دھا کیوں ہے؟

<u>بو</u>اب:

#### ا قرآنِ ماک میں دراثت کا ذکر:

قرآنِ پاک میں مال (بشمول منقولہ وغیر منقولہ جائیداد) کی حقدار وارثوں کے درمیان تقسیم کے حوالے سے بہت واضح اور تفصیلی رہنمائی کی گئی ہے۔

وراثت کے بارے میں رہنما خطوط ،قرآنِ پاک کی درج ذیل آیات مبارک میں بیان کے گئے ہیں:

﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ إِذَا حَضَرَ اَحَدَكُمُ الْمَوْثُ إِنْ تَرَكَ خَيْرَ الْمُوسِيَّةُ لِلُوَالِدَيْنِ وَالْاَقُرَبِيْنَ بِالْمَعُرُوفِ حَقًّا عَلَى الْمُتَّقِيْنَ ٥ ﴾ الْوَصِيَّةُ لِلُوَالِدَيْنِ وَالْاَقُرَبِيْنَ بِالْمَعُرُوفِ حَقًّا عَلَى الْمُتَّقِيْنَ ٥ ﴾ [سورة البقره، آيت: ١٨٠]

ترجمہ: 'نتم پر فرض کیا گیا ہے کہ جبتم میں سے کسی کی موت کا وقت آئے اور وہ اپنے چیچے مال چھوڑ رہا ہوتو والدین اور رشتے داروں کے لیے معروف طریقے سے وصیت کرے بیت ہے تقی لوگوں ہر''

﴿ وَالَّذِيْنَ يُتَوَفَّوْنَ مِنْكُمُ وَيَلَارُوْنَ اَزُوَاجًا وَّصِيَّةً لِّآزُواجِهِمْ مَّتَاعًا إِلَى الْحَوْلِ غَيْرَ إِخُرَاجٍ فَإِنْ خَرَجُنَ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمُ فِى مَا فَعَلُنَ فِى ٱنْفُسِهِنَّ مِنْ مَّعْرُوْفٍ وَاللَّهُ عَزِيْزٌ حَكِيْمٌ ٥ ﴾

[سورة البقره ، آيت: ۲۴۴]

ترجہ '' تم میں سے جولوگ وفات پا ئیں اور اپنے پیچے ہویاں چھوڑ رہے ہوں ،
اُن کو چاہے کہ اپنی ہویوں کے تن میں وصیت کر جا کیں کہ ایک سال تک ان کو فات یا جا تھیں۔ پھراگر وہ خود نکل جا کیں تو اپنی فات نفقہ دیا جائے اور وہ گھر سے نہ نکائی جا کیں۔ پھراگر وہ خود نکل جا کیں تو اپنی ذات کے معالمے میں معروف طریقے سے وہ جو پھے بھی کریں اس کی کوئی ذمہ داری تم پڑہیں ہے۔ الله سب پرغالب اقتد ارر کھنے والا اور عیم ودانا ہے۔' فر للرِّ جَالِ نَصِیبٌ مِّمَّا قَلَ مِنْهُ اَوْ کَثُرُ نَصِیبُا مَّفُرُوضًا وَ فَلِا جَصَرَ الْقِسُمَةُ اُولُوا الْقُرُ بی وَ الْیَتُمٰی وَ الْمَسٰکِیُنُ فَارُ ذُقُوهُمُ وَافَا اللهُ وَقُولُوا اللهُ مَوْلُوا اللهُ وَلُیَتُمُی وَ اللّٰهَ وَلُیكُولُوا فَوُلًا مَنْ خَلُوا اللهُ وَلُیكُولُوا فَوُلًا مَنْ خَلُولُوا اللهُ وَلُیكُولُوا فَوْلًا مَنْ خَلُولُوا اللّٰهَ وَلُیكُولُوا فَوْلًا مَنْ حَلُوا اللّٰهَ وَلُیكُولُوا فَوْلًا مَنْ خَلُولُوا اللّٰهَ وَلُیكُولُوا فَوْلًا اللّٰهَ وَلُیكُولُوا فَوْلًا مَنْ حَلُولًا عَلَيْهِمُ فَلُیّتَقُوا اللّٰهَ وَلُیكُولُوا فَوْلًا اللّٰهِ وَلُیكُولُوا فَوْلًا اللّٰهَ وَلُیكُولُوا فَوْلًا اللّٰهَ وَلُیكُولُوا فَوْلًا اللّٰهَ وَلُیكُولُوا فَوْلًا اللّٰهِ وَلَیكُولُوا فَالِوا اللّٰهِ وَلَیكُولُوا فَوْلًا اللّٰهِ وَلَیكُولُوا فَولًا اللّٰهُ وَلَیكُولُوا فَولًا اللّٰهُ وَلَیكُولُوا فَولًا اللّٰهُ وَلَیکُولُوا اللّٰهُ وَلُولًا اللّٰهُ وَلَیكُولُوا اللّٰهُ وَلُیكُولُوا اللّٰهُ وَلَیكُولُوا اللّٰهُ وَلَیكُولُوا اللّٰهُ وَلَیكُولُوا اللّٰهُ وَلَیكُولُوا اللّٰهُ وَلَیكُولُوا اللّٰهُ وَلُیكُولُوا اللّٰهُ وَلُولُوا اللّٰهُ وَلَیكُولُوا اللّٰهُ وَلَیكُولُوا اللّٰهُ وَلَولُوا اللّٰهُ وَلُولُوا اللّٰهُ وَلَولُوا اللّٰهُ وَلَولُوا اللّٰهُ وَلَولُوا اللّٰهُ وَلَالْمُوا اللّٰهُ وَلُولُوا اللّٰهُ وَلَالِهُ اللّٰهُ وَلَاللّٰهُ وَلَاللّٰمُ اللّٰهُ وَلَولُوا اللّٰهُ وَلَولُوا اللّٰهُ وَلَاللّٰمُ اللّٰمُولُوا اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُولُوا اللّٰمُ اللّٰمُولُولُوا اللّٰمُوا اللّ

ترجمہ: "مردوں کے لیے اُس مال میں حصہ ہے جو مال باپ اور قریبی رشتہ داروں نے چھوڑا ہواور عورتوں کے لیے بھی اس مال میں حصہ ہے جو مال باپ اور قریبی رشتہ داروں نے چھوڑا ہو ۔ خواہ تھوڑا ہو یا بہت ۔ اور بید حصہ (اللہ کی طرف سے) مقرر ہے۔ اور جب تقسیم کے موقع پر کنبہ کے لوگ اور یہتم اور سکین آئیں تو اس مال سے اُن کو بھی کچھ دواور ان کے ساتھ بھلے مانسوں کی ہی بات کرو۔ لوگوں کو اس بات کا خیال کر کے ڈرنا چاہیے کہ اگر وہ خود این چھے ب بس اولا دچھوڑتے تو مرتے وقت اُنھیں این بچوں کے حق میں کیسے بچھے اندیشے لاحق ہوتے ، پس چاہیے کہ وہ خدا کا خوف کریں اور داستی کی بات کریں۔"

﴿ يَـٰ اَيُّهَا الَّذِيُنَ امْنُوا لَا يَجِلُّ لَكُمْ اَنُ تَرِثُوا النِّسَآءَ كَرُهَا وَلَا تَعُضُلُوهُنَّ لِتَلُمُ الْذَيْ اللَّهِ اللَّهَ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّالَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّالَ اللللَّا اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّا اللَّالِمُ اللَّ

111

وَّيَجُعَلَ اللَّهُ فِيْهِ خَيْرًا كَفِيْرًا ٥ ﴾ [سورة النماء، آيت: ١٩]
ترجمه: "ال الوَّوجوا بمان لائ ہو! تمہارے ليے به طلال نہيں ہے كه زبردى عورتوں كے وارث بن بيٹھواور نه به طال ہے كه انھيں تنگ كر كاس برمبركا كچھ حصداً الله لينے كى كوشش كروجوتم انھيں دے چكے ہو۔ ہاں اگروہ كى صرح بدچلنى كی مرتكب ہوں ( تو ضرور تمہيں تنگ كرنے كاحق ہے ) ان كے ساتھ بھلے طریقے ہے زندگی بسر كرو۔ اگروہ تمہيں نا پند بوں تو ہوسكتا ہے كہ ايك چيز تمہيں پندنه ہوگراللہ نے اس ميں بہت كچھ بھلائى ركھ دى ہو۔"

﴿ وَلِكُلِّ جَعَلْنَا مَوَالِى مِمَّا تَرَكَ الْوَالِدِنِ وَالْاَقُرَبُونَ وَالَّذِيْنَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ عَقَدَتُ اَيُمَانُكُمْ فَاتُوهُمُ نَصِيْبَهُمُ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدًا ٥ ﴾ [سورة النماء، آيت:٣٣]

ترجمہ: ''اور ہم نے اُس تر کے کے حق وار مقرر کر دیے ہیں جو والدین اور قریبی رشتہ دار چھوڑیں۔ اب رہے وہ لوگ جن سے تمہارے عہد و پیان ہوں تو اُن کا حصہ آخیں دو۔ یقیناً الله ہر چیز پر محران ہے۔''

### وراثت میں قریبی رشتہ داروں کامخصوص حصہ

قرآنِ پاک مِن ثَين آيات الى بِن جوبهت جامع انداز سے درافت مِن قربى رشتہ داروں کے جھے پردوشن ڈالتی بیں۔ بیآ سِتِ مبارکہ جوسورۃ النساء مِن بین، اس طرح سے بین:
﴿ يُوْصِيْكُمُ اللّٰهُ فِي ٓ اُولَادِكُمُ لِللَّاكُو مِنْلُ حَظِّ الْالْنَفِينُ فَإِنْ كُنَّ لِنسَاءً فَوْق اثْنَتَيْنِ فَلَهُنَّ قُلْنَا مَا تَوَلَى وَإِنْ كَانَتُ وَاحِدَةً فَلَهَا السِّمُ فَ وَلَا يَقِ النَّلَاثُ فَإِنْ كَانَ لَهُ وَلَدٌ وَوَرِثَهُ آبَوٰهُ فَلَاقِهِ النَّلُثُ فَإِنْ كَانَ لَهُ وَلَدٌ وَوَرِثَهُ آبَوٰهُ فَلَاقِهِ النَّلُثُ فَإِنْ كَانَ لَهُ وَلَدٌ وَوَرِثَهُ آبَوٰهُ فَلَاقِهِ النَّلُكُ فَإِنْ كَانَ لَهُ وَلَدٌ وَحِيَّةٍ يُوصِى بِهَا آوُدَيْنِ الْآوَكُمُ لَا تَدُرُونَ آيُهُمُ اقْوَرِثُ لَكُمْ نَفُعًا فَرِيُصَةً مِنَ اللّٰهِ إِنَّ اللّٰهَ وَاللّٰهِ إِنَّ اللّٰهُ إِنْ اللّٰهِ إِنَّ اللّٰهُ إِنَ اللّٰهُ إِنَّ اللّٰهُ الْمُؤْمِدُ الْمَالِمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِدُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِدُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِنَ اللّٰهُ إِلَى اللّٰهُ إِنَّ اللّٰهُ إِلَى الللّٰهُ إِنْ اللّهُ إِنْ اللّٰهُ إِنْ اللّٰهُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُومُ اللّٰهُ إِنَّ الللّٰهُ إِنَّ اللّٰهُ إِنْ اللّٰهُ الْمُؤْمُ الللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الللّٰمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ اللّٰمُ الللّ

كَانَ عَلِيْمًا حَكِيْمًا ٥ وَلَكُمُ نِصُفُ مَا تَرَكَ اَزُوَاجُكُمُ إِنْ لَّمُ يَكُنُ لَّهُ يَكُنُ وَلَدٌ فَإِنْ كَانَ لَهُنَ وَلَدٌ فَلَكُمُ الرُّبُعُ مِمَّا تَرَكُنَ مِنْ بَعُدِ وَصِيَّةٍ يُوصِينَ بِهَا آوُدَيْنٍ وَلَهُنَّ الرُّبُعُ مِمَّا تَرَكُتُمُ إِنْ لَّمُ يَكُنُ لَكُمُ وَلَدُ يَوْصِينَ بِهَا آوُدَيْنٍ وَلَهُنَّ النُّمُنُ مِمَّا تَرَكُتُمُ مِّنُ بَعُدِ وَصِيَّةٍ تُوصُونَ فَإِنْ كَانَ لَكُمْ وَلَدُ فَلَهُنَّ النُّمُنُ مِمَّا تَرَكُتُمُ مِّنُ بَعُدِ وَصِيَّةٍ تُوصُونَ بِهَا آوُدَيْنٍ وَإِنْ كَانَ رَجُلٌ يُورَثُ كَلْلَةً آوِ الْمُرَاةٌ وَ لَهُ آخٌ آوُ النُّتُ فِهُمُ شُرَكَاءُ فَلِكُلِّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا السُّدُسُ فَإِنْ كَانُوْ النَّاءَ وَلَا لَكُنْ مِنُ ذَلِكَ فَهُمُ شُرَكَاءُ فِي النَّلِي وَاحِدٍ مِنْهُمَا السُّدُسُ فَإِنْ كَانُوْ النَّاءَ وَمِنَّ فَيْمُ شُرَكَاءُ فِي النَّلُو وَاللَّهُ عَلِيمٌ مَعْلَمٌ وَصِيَّةٍ يُوصِي بِهَا آوُدَيْنٍ غَيْرَ مُضَارٍ وَصِيَّةً مِنَ اللهُ وَاللَّهُ عَلِيمٌ مَعْلَمٌ وَصِيَّةٍ يُوصِي بِهَا آوُدَيْنٍ غَيْرَ مُضَارٍ وَصِيَّةً مِنَ اللهُ وَاللَّهُ عَلِيمٌ مَوْلَكُ وَصِيَّةٍ يُوصَى بِهَا آوُدَيْنِ غَيْرَ مُضَارٍ وَصِيَّةً مِنَ اللهُ وَاللَّهُ عَلِيمٌ مَولِينًا مُنَاءً اللهُ وَاللَّهُ عَلِيمٌ مَعْلَمُ مَا إِلَيْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلِيمُ مَولِيمٌ وَاللَّهُ عَلِيمٌ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلِيمٌ مَا اللَّهُ وَالِلْهُ وَاللَّهُ عَلِيمٌ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلِيمٌ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ عَلِيمُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلِيمٌ مَا اللَّهُ مَا مُنْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلِيمٌ مَا اللْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ مَا السَّهُ وَالْمُ الْمُ الْمُؤْمِدِ وَالْمُعُولُ اللْمُ الْمُؤْمُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ مَا لَيْ الْمُؤْمِلُ الْمُهُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ وَاللَّهُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ اللْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ وَالْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ اللْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُع

'' تہاری اولا دے بارے میں اللہ تہمیں ہدایت کرتا ہے کہ: مرد کا حصہ وعورتوں کے برابر ہے، اگر (میت کے دارث) دو سے زایدلڑ کیاں ہوں تو انھیں تر کے کا دو تہائی دیا جائے اور اگر ایک ہی لڑی وارث ہوتو آ دھاتر کداس کا ہے۔ اگر میت صاحب اولا د ہوتو اس کے والدین میں سے ہرایک کورے کا چھٹا حصہ ملنا جاہے اور اگر وہ صاحب اولا دنہ ہواور والدین ہی اس کے وارث ہوں تو مال کو تیسرا حصددیا جائے اور اگرمیت کے بھائی بہن بھی ہوں تو ماں چھے حصے کی حق دار ہوگی (پیسب حصے اس وقت نکالے جا کیں گے ) جبکہ وصیت جومیت نے کی ہو بوری کردی جائے اور قرض جواس پر ہوا دا کردیا جائے۔تم نہیں جانتے کہ تمہارے ماں باپ اور تمہاری اولا دمیں ہے کون بلحاظ نفع تم ہے قریب تر ہے۔ یہ جھے اللہ نے مقرر کردیے ہیں۔اوراللہ یقیناً سب حقیقوں سے واقف اور ساری مصلحوں کا جانے والا ہے۔ اور تمہاری ہو یوں نے جو کچھ چھوڑا ہواس کا آ دھا حصہ تمہیں ملے گا۔اگروہ بے اولا دہوں ورنہ اولا دہونے کی صورت میں تر کہ کا اک چوتھائی حصہ تمہارا ہے ، جبکہ وصیت جو انہوں نے کی ہو پوری کردی جائے اور قرض جو انھوں نے چھوڑا ہوادا کردیا جائے۔اوروہ تمہارے ترکہ میں سے چوتھائی کی حق

دار ہوں گی ، اگرتم بے اولاد ہو ورنہ صاحب اولاد ہونے کی صورت میں ان کا حصہ آٹھواں ہوگا۔ بعد اس کے کہ جو وصیت تم نے کی ہو پوری کردی جائے اور قرض جوتم نے جھوڑ اہوادا کردیا جائے۔

اوراگر وہ مرد یا عورت (جس کی میراث تقسیم طلب ہے) باولاد بھی ہواوراس کے ماں باپ بھی زندہ نہ ہوں ، گراس کا ایک بھائی یا ایک بہن موجود ہوتو بھائی اور بہن ہرایک کو چھٹا حصہ طے گا اور بھائی بہن ایک سے زیادہ ہوں تو کل تر کے کے ایک تہائی میں وہ سب شریک ہوں گے۔ جبکہ وصیت جو کی گئی ہو پوری کردی جائے اور قرض جو میت نے چھوڑا ہوا اوا کردیا جائے ، بشر طیکہ وہ ضرر رسال نہ ہو۔ بیتم ہے اللہ کی طرف سے اور اللہ دانا و بینا اور نرم خو ہے۔''

﴿ يَسُتَفُتُونَكَ فَكُوا اللّهُ يُفتِيكُمُ فِي الْكَلْلَةِ اِنِ الْمُرُوَّا هَلَكَ لَيُسَ لَهُ وَلَدٌ وَاللَّهَ الْحُوةَ وَجَالًا لَهُ وَلَدٌ وَاللَّهَ الْحُوةَ رَجَالًا وَلَنْهَ وَلَكُ وَاللَّهُ اللَّهُ لَكُمُ اَنُ تَضِلُّوا وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيْمٌ ٥ ﴾ [سورة النساء، آيت: ٢١]

''اے نی الوگتم سے کلالہ کے بارے میں فتوی پوچھتے ہیں۔ کہواللہ مہیں فتوی و چھتے ہیں۔ کہواللہ مہیں فتوی و رہائے دیتا ہے۔ اگر کوئی شخص بے اولا دمر جائے اور اس کی ایک بہن ہوتو وہ اس ترکہ میں سے نصف پائے گی اور اگر بہن بے اولا دمر بے تو بھائی اس کا وارث ہوگا، اگر میت کی وارث دو بہنیں ہوں تو وہ ترکے میں سے دو تہائی کی حقد ار ہوں گی، اور اگر کوئی بھائی بہنیں ہوں تو عور توں کا اکہرا اور مردوں کا دو ہرا حصہ ہوگا۔ اللہ تہارے لیے احکام کی توضیح کرتا ہے، تاکہ تم بھنگتے نہ پھرو اور اللہ ہر چیز کاعلم رکھتا ہے۔''

لحض اوقات ورثے میں عورت کا حصہ، اپنے ہم رتبہ مرد سے زیادہ ہوتا ہے بیشتر واقعات میں ایک عورت کو وراثت میں مرد کی بہ نسبت آ دھا حصہ ملتا ہے۔ال ہمیشہ ایسانہیں ہوتا۔ اگر مرنے والے کا کوئی براوراست بزرگ (والدین وغیرہ) یا براوراست وارث (بیا، بیٹی وغیرہ) یا براوراست وارث (بیا، بیٹی وغیرہ) نہ ہولیکن اس کے ایسے سو تیلے بہن بھائی ہوں جو ماں کی طرف سے سکے اور باپ کی طرف سے سو تیلے ہوں ، تو ایسے دو بہن بھائی میں سے برایک کور کے کا جھٹا حصہ ملے گا۔

اگرمرنے والے کے بچے نہ ہوں تواس کے والدین، یعنی ماں اور باپ میں سے ہرایک
کوتر کے کا چھٹا حصہ ملے گا۔ بعض معاملات میں عورت کوتر کے میں مرد سے دوگنا حصہ ملتا ہے۔
اگر مرنے والی کوئی عورت ہوجس کے بچے نہ ہوں اور اس کا کوئی جھائی یا بہن بھی نہ ہو، جب کہ
اس کے لواحقین میں سے اس کا شوہر، مال اور جاپ روہ کھے ہوں تو (ایس صورت میں) اس
عورت کے شوہر کوتر کے کا آ دھا حصہ ملے گا، عورت کی ماں کو ایک تہائی جب کہ باپ کو باتی کا
چھٹا حصہ ملے گا۔ ملاحظہ فرما ہے کہ اس معاملے میں عورت کی ماں کا حصہ، اس کے باپ سے دو
گنا ہوگا۔

### ترکے میں عورت کاعمومی حصدایے ہم مرتبہ مردسے آ دھا ہوتا ہے

ایک عموی اصول کے طور پریہ ہے ہے کہ، بیشتر معاملات میں عورت کا ترکے میں حصہ مرد کی بہ نسبت آ دھا ہوتا ہے۔ مثلاً

- ا۔ وراثت میں بیٹی کا حصہ، بیٹے سے آ دھا ہوتا ہے۔
- ٢ اگرمتونى باولاد بوتوبيوى كوآ خوال اورشو بركو چوتهائى حصه ملے گا۔
- ۳ اگر متونی صاحب اولا دفقاتو بیوی کو چوتهانی اور شو برکوآ دها حصه ملے گا۔
- سم۔ اگرمتوفی کا کوئی (سگا) بزرگ یا دارث نہ ہوتو اس کی بہن کو ( اس کے ) بھائی کے مقالیلے میں آ دھا حصہ ملے گا۔

مرونو وراثت میں دوگنا حصداس لیے ملتا ہے کیونکہ وہ گھرانے کی مالی کفالت کا ذمہ دار ہے:

۔۔۔۔۔۔ اسلام میںعورت پرحصولِ معاش کی کوئی ذ مہ داری نہیں ہے جب کہ گھرانے کی مالیاتی کفالت مرد کے کا ندھوں پر ڈائی گئی ہے۔ شادی سے پہلے لڑی کے رہے ہے، آ مدورفت،

کپڑے لئے، کھانے پینے اور دومرے تمام مالیاتی امور کی ذمہ واری اس کے باپ یا بھائی (یا
بھائیوں) پر عاید ہوتی ہے۔ شادی ہوجانے کے بعد عورت کی بیتمام ضروریات پوری کرنے کی
ذمہ داری اس کے شوہر یا بیٹے (یا بیٹوں) پر لاگوہوتی ہے۔ اپنے گھرانے کی تمام تر مالی، معاشی
ضروریات پوری کرنے کے لیے اسلام نے مرد کو پوری طرح و مہدار کھرایا ہے۔ اس و مہداری
کو بھانے کی غرض ہی سے اسلام نے وراثت میں مرد کا حصہ عورت سے دوگنا مقرر کیا ہے۔
مثلاً اگر کوئی شخص ترکے میں ڈیڑھ لاکھروپے چھوڑتا ہے اور اس کا ایک بیٹا اور ایک بیٹی ہے، تو
مثلاً اگر کوئی شخص ترکے میں ڈیڑھ لاکھروپے چھوڑتا ہے اور اس کا ایک بیٹا اور ایک بیٹی ہے، تو
اس میں سے بچاس ہزار روپے بیٹی کو، جب کہ ایک لاکھروپے بیٹے کولیس گے۔

بظاہر یہ حصہ زیادہ لگتا ہے، لیکن بیٹے پر گھرانے کی ذمہ داریاں بھی ہیں جنہیں پورا کرنے کے لیے (ممکن طور پر) اسے ایک لاکھ میں سے ای ہزار روپے صرف کرنے پڑ سکتے ہیں۔ لینی ورا شت میں عملاً اس کا حصہ بیس ہزار کے لگ بھگ ہی رہے گا۔ دوسری جانب ، اگر چہلڑ کی کو پہاس ہزار روپے ملے ہیں، مگر اس پر اپنے اخراجات خود اُٹھانے کی کوئی ذمہ داری نہیں ہے۔ لہذا وہ ساری رقم اس کے پاس نی رہے گی ۔ آپ کے خیال میں کیا چیز بہتر ہے۔ بڑ کے میں ایک لاکھ لے کران میں سے ای ہزار خرج کر دینا یا پچاس ہزار لے کر وہ ساری کی ساری رقم پس ایک لاکھ لے کران میں سے ای ہزار خرج کر دینا یا پچاس ہزار لے کر وہ ساری کی ساری رقم پس ایک لاکھ ایک کران میں سے اس ہزار خرج کر دینا یا پچاس ہزار لے کر وہ ساری کی ساری رقم پس ایک لاکھ ایک کران میں سے اس ہزار خرج کر دینا یا پچاس ہزار لے کر وہ ساری کی ساری رقم پس ایک لاکھ ایک کران میں سے اس ہزار خرج کر دینا یا پچاس ہزار لے کر وہ ساری کی ساری رقم پس ایک درج کیا گ



124

# 10 - كياقرآن ياك، الله كاكلام

سوال: آپ بہ کیے ٹابت کریں گے کہ قرآن واقعی اللہ کا کلام ہے؟ دیسوال بجائے خود ایک علیحدہ کتاب کا متقاضی ہے، جس کا جواب ان شاء اللہ آپندہ کسی کتاب میں دیا جائے گا۔



www.KitaboSunnat.com

## ۱۷۔ آخرت ہموت کے بعد زندگی

سوال: آپ آخرت یا مرنے کے بعد زندگی کا وجود کیسے ثابت کریں گے؟ حواہے:

آخرت پریقین کی بنیاداند هے عقیدے پرنہیں

بہت ہے لوگ اس بات پر جمران ہوتے ہیں کہ ایک ایسا شخص جو سائنسی اور عقلی مزاج رکھتا ہو، کس طرح موت کے بعد زندگی پر یقین کو قبولیت کا ورجہ دے سکتا ہے۔ لوگ میہ خیال کرتے ہیں کہ آخرت پر کسی شخص کا یقین ،اس کے اندھے عقیدے کی بنیاد پر قائم ہوتا ہے۔ تاہم ، آخرت پر میرایقین عقلی دلائل کی بنیاد پر ہے۔

آخرت: ایک منطقی عقیده

قرآنِ پاک کی ایک ہزار ہے زاید آیات الی ہیں جن میں سائنسی تھاکت بیان کیے گئے ہیں۔ (اس کے لیے میری کتاب'' قرآن اور جدید سائنس: '' مطابقت یا اختلاف'' طلاحظہ فرمایے ) گزشتہ چندصدیوں کے دوران قرآن پاک میں بیان کردہ بہت سے تھائق دریافت ہو چکے ہیں۔ لیکن سائنس ابھی اتی ترتی یا فتہ نہیں ہو کی ہے کہ قرآنِ پاک میں بیان کردہ تمام حقائق کی تصدیق کر سکے۔

اب ذرا فرض سیجیے کہ اگر قرآن پاک میں بیان کیے گئے ای فیصد حقائق سوفیصد درست خابت ہو گئے ہیں۔ باتی کے تقریباً ہیں فیصد حقائق کے بارے میں سائنس نے کوئی واضح تیجہ اخذ نہیں کیا ہے کیونکہ وہ (سائنس) ابھی تک اتی ترقی یافتہ نہیں ہو تکی ہے کہ قرآن میں بیان کردہ باقی حقائق کو صحیح یا غلط خابت کر سکے۔ اس محد و علم کے ساتھ ، جو ہمارے پاس ہے ، ہم پورے واثر ق سے میہ ہرگز نہیں کہہ سکتے کہ اس میں فیصد حصے کا بھی صرف ایک فیصد حصہ یا کوئی ایک آیت بی غلط ہے۔ لہذا، جب قرآن پاک کا ای فیصد حصہ (عقلی بنیادوں پر) سوفیصد درست ثابت ہو چکا ہے اور باقی کا بیس فیصد حصہ غلط ثابت نہیں کیا جا سکا، تو منطق یہی کہتی ہے کہ وہ بیس فیصد حصہ بھی درست ہے۔

آ خرت کا وجود ، جےقر آن پاک نے بیان کیا ہے ،ای میں فیصدمبہم جھے میں شامل ہے جومنطق کی روسے صحیح ہے۔

# امن ادرانسانی اقدار کا تصور ،عقیدہ آخرت کے بغیر بے کار ہے

ڈیمنی اچھاعمل ہے یا برا؟ اس سوال کے جواب میں کوئی بھی نارال اور متواز ن جھس بہی کہ گا کہ میہ بارگا ہے۔ کیکن اس ہے بھی اہم سوال سیر سید کہ کوئی الیا جھس جوآخرت پریقین نہ رکھتا ہو، وہ کسی انتہائی طاقتور اور اثر وسوخ والے بجرم کو کیسے قائل کرے گا ڈاکے ڈالنا ایک برائی، ایک گناہ ہے؟

فرض کیجیے کہ میں دنیا کاسب سے طاقتوراوراثر ورسوخ والا مجرم ہوں۔ساتھ ہی ساتھ میں انہایت ذبین اور منطق شخص بھی ہوں۔ میں کہتا ہوں کہ ڈاکے ڈالنا بہت اچھا ہے کیونکہ اس سے مجھے اپنی پرفتیش زندگی گزارنے میں مدوملتی ہے۔ لہٰذا ،میرے لیے تو ڈاکہ زنی بہت اچھا تمل ہے۔ اگرکوئی میرے سامنے اس بات کے حق میں ایک منطقی دلیل بھی پیش کر دے (جو میرے لیے بھی یکسال طور پر قابل قبول ہو ) کہ ڈاکہ مارنا برا ہے ۔ تو میں فوراً میرکام چھوڑ دوں گا۔اس کے جواب میں لوگ عوماً درج ذیل دلئل دیتے ہیں :

## الف\_لينے والے شخض كومشكلات كا سامنا ہوگا

بعض لوگ بیدلیل دے سکتے ہیں کہ لٹنے والے خص کومشکلات کا سامنا ہوگا۔ یقیناً، میں اس بات سے اتفاق کروں گا کہ لٹنے والے فرد کے حق میں ڈاکہ زنی کاعمل بہت براہے۔لیکن میرے لیے تو بہر حال بیاچھا ہے۔اگر میں ہزار ڈالر کی ڈکیتی ماروں تو میں کسی فائیوسٹار ہوٹل میں مزے سے کھانا کھا سکتا ہوں۔

## ب: کوئی دوسرا آپ کوبھی لوٹ سکتا ہے

کچولوگ یہ کہہ سکتے ہیں کہ کسی دن کوئی دوسرا ڈاکو آپ کوبھی لوٹ سکتا ہے۔ لیکن میں تو خود بہت اثر درسوخ والا مجرم ہوں اور میرے سکڑوں باڈی گارڈ ہیں۔ تو پھر بھلا کوئی دوسرا مجھے کیے لوٹ سکتا ہے؟ یعنی میں تو دوسروں کولوٹ سکتا ہوں مگر جھے کوئی ٹییں لوٹ سکتا۔ ڈاکہ زنی ایک عام آ دمی کے لیے تو پرخطر پیشہ ہوسکتا ہے مگر جھے جیسے طاقتوراور بااٹر شخص کے لیے ٹہیں۔ ح۔ یولیس آپ کوگر فقار کرسکتی ہے

ایک دلیل میر بھی پیش کی جاستی ہے کہ کسی نہ کسی دن آپ کو پولیس گرفتار کرلے گی۔
ارے بھٹی پولیس تو مجھے گرفتار ہی نہیں کرسکتی! پولیس کے چھوٹے بڑے افسران سے لے کر
حکومتی وزرا تک میرے پے رول پر ہیں۔میرے نمک خوار ہیں۔ میں مانتا ہوں کہ اگر کوئی عام
آدی ڈاکہ ڈالے تو وہ گرفتار کر لیا جائے گا اور ڈاکہ زنی اس کے لیے بری ثابت ہوگی ۔ کیکن
میں تو غیر معمولی طور پر بااثر اور طاقتور مجرم ہوں۔

مجھے کوئی ایک منطقی دلیل و سیجیے کہ بیمل براہا ورمیں ڈاکرزنی چھوڑ دوں گا۔

### د۔ بی بغیر محنت کے کمائی گئی آمدنی ہے

ایک اور دلیل یہ بھی آسکتی ہے کہ یہ بغیر محنت کے یا کم محنت سے کمائی گئی آمدنی ہے جس کے حصول کے لیے بہت مشقت نہیں گئی ہے۔ میں مانتا ہوں کہ ڈاکہ زنی کی کمائی میں پچھ خاص محنت کے بغیر اچھی خاصی رقم ہاتھ گئی ہے۔ اور یہی تو میرے ڈاکے ڈالنے کی بڑی وجہ بھی ہو ہے۔ اگر کی شخص کے سامنے زیادہ چیسہ کمانے کا آسان اور ہا سہولت راستہ ہواور وہ راہ بھی ہو کہ جس سے بیسہ کمانے میں اسے بہت زیادہ محنت کرتا پڑے، تو منطقی ذہن رکھنے والا کوئی بھی شخص آسان راستے ہی کا انتخاب کرے گا۔

### ه- بدانسانیت کے خلاف ہے

بعض لوگ میربھی کہہ سکتے ہیں کہ ڈا کہ زنی انسانیت کے خلاف ہے ، ادر یہ کہ ایک مجھس کو دوسرے انسانوں کا خیال کرنا چاہئے۔اس کا رد کرتے ہوئے میں بیسوال کروں گا کہ'' انسانیت'' کہلانے والا بیقانون کس نے لکھا ہے اور میں اس کی پاسداری کس خوثی میں کروں؟ بیقانون کسی جذباتی اور حساس قتم کے انسان کے لیے تو اچھا ہوسکتا ہے لیکن میں منطقی انسان ہوں اور مجھے دوسرے انسانوں کی پروا کرنے میں کوئی فائدہ نظر نہیں آتا۔

ف- بیخود غرضانه کل ہے

کچھالوگ ڈاکہ زنی کوخود غرضانہ عمل بھی قرار دے سکتے ہیں۔ یہ بالکل سجے ہے کہ ڈاکہ زنی ایک خود غرضانہ عمل ہے لیکن میں خود غرض کیوں نہ بنوں؟ اس سے تو مجھے زندگی کے مزے اُڑانے میں مدد ملتی ہے۔

ڈاکہ زنی کو براعمل ثابت کرنے کے لیے کوئی منطقی دلیل نہیں

لہذا، ڈاکہ زنی کو براعمل ثابت کرنے کی غرض سے دیے گئے تمام عقلی دلاکل بے سود رہتے ہیں۔ان دلائل سے ایک عام اور کمزور انسان کوتو قائل کیا جاسکتا ہے مگر مجھ جیسے طاقتور اور بااثر شخص کونہیں۔ان میں سے کسی ایک دلیل کا دفاع بھی عقل اور منطق کی طاقت پرنہیں کیا جاسکتا۔

لہٰذا ،اس میں جیرانی کی کوئی بات نہیں کہ دنیا میں بہت جرائم پیشدافراد پائے جاتے ہیں۔ اس طرح دھو کہ دہی اور زنا جیسے جرائم ، مجھ ہے کسی شخص کے لیے اچھے ہونے کا جواز پا سکتے ہیں اور کوئی منطقی دلیل مجھے ان کے مُراہونے پر قائل نہیں کرسکتی۔

ایک مسلمان کسی طاقتوراور بااثر مجرم کوقائل کرسکتا ہے

چلیے ، اب ہم جگہیں بدل لیتے ہیں۔ فرض سیجیے کہ آپ دنیا کے طاقتور ترین اور بااثر مجرم ہیں جس کے پےرول پر پولیس کے سیابی سے لے کروزرا تک ، سب موجود ہیں۔ آپ کے پاس اپنی حفاظت کے لیے ٹھگوں کی ایک پوری فوج ظفر موج ہے۔ میں ایک مسلمان ہوں جو آپ کو قائل کرنے کی کوشش کررہا ہے کہ عصمت دری، ڈاکہ زنی اور دھو کہ وہی وغیرہ برے اعمال ہیں۔ اگر میں وہی تمام دلائل (جو پہلے دیے جا بچکے ہیں) ڈاکہ زنی کو برا ٹابت کرنے کے لیے پیش کروں تو مجرم بھی اسی انداز سے جواب دے گا جیسے اس نے پہلے کیا تھا۔ میں مانتا ہوں کہ مجرم ذبین ہے اور منطقی سوچ رکھتا ہے ، اور اس کے تمام دلائل صرف ای وقت صحیح ہوں گے جب وہ دنیا کاسب سے طاقتور اور بااثر مجرم ہو۔

### <u> ہرانیان انصاف حابتا ہے</u>

ہرایک انسان کی خواہش ہوتی ہے کہ اسے انساف ملے حتی کہ اگر وہ دوسرول کے لیے انسان کا خواہش مند نہ بھی ہوتب بھی وہ اپنے لیے انساف چاہتا ہے ۔ بعض لوگ طاقت اور اثر ورسوخ کے نشے ہیں اس قدر بدست ہوتے ہیں کہ دوسروں پرصعوبتیں اور تکالیف مسلط کرتے رہتے ہیں ۔ لیکن یہی لوگ اس وقت شدید اعتراض کرتے ہیں کہ جب خود ان کے ساتھ کوئی نا انسانی کی جائے ۔ ان کے دوسر بے لوگوں کی تکالیف اور صعوبتوں کی طرف سے بے حس ہوجانے کی وجہ ہے کہ وہ طاقت اور اثر ورسوخ کی پوجا کرتے ہیں ۔ وہ محسوس کرتے ہیں یہ طاقت اور اثر ورسوخ ہی ہے جو نہ صرف آنہیں دوسروں کے ساتھ نا انسانی کرنے کے تابل بناتا ہے بلکہ دوسروں کوان کے ساتھ ویسائی کرنے سے باز بھی رکھتا ہے۔

## الله تعالی سب ہے زیادہ طاقتوراورانصاف کرنے والا ہے

ایک مسلمان کی حیثیت ہے میں اس مجرم کوسب سے پہلے اللہ تعالیٰ کے وجود پر قائل کروں گا۔(اس بارے میں دلائل علیحدہ ہیں۔)اللہ تعالیٰ آپ ہے بھی کہیں زیادہ طاقتور ہے اور ساتھ ہی ساتھ، وہ منصف ترین بھی ہے۔قرآنِ پاک میں آتا ہے:

﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَظُلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ وَإِنْ تَكُ حَسَنَةً يُضْعِفُهَا وَ يُؤْتِ

مِنُ لَّدُنَّهُ أَجُواً عَظِيمًا ٥ ﴾ [سورة ٢٠، آيت: ٢٠٠]

''اللّٰہ کسی پر ذرہ برابر بھی ظلم نہیں کرتا۔اگر کوئی ایک نیکی کرے تو اللّٰہ اے دو چند

کرتا ہے اور پھراپنی طرف سے بڑا اجرعطا فرما تا ہے۔''

الله تعالى مجھے سزا كيوں نہيں ديتا؟

اور منطقی اور سائنسی شخص ہونے کے ناطے، جب اس کے سامنے قرآن پاک سے ولائل

پیش کیے جاتے ہیں تو وہ انہیں سلیم کر کے اللہ تعالیٰ کے وجود کا اقرار کر لیتا ہے۔ وہ سوال کرسکتا ہے کہ اگر اللہ تعالیٰ سب سے طاقتور اور سب سے زیادہ انصاف کرنے والا ہے، تو پھروہ اسے سزا کیوں نہیں ویتا؟

ناانصافی کرنے والوں کوسزاملنی حاہیے

ہروہ چھن ، جس کے ساتھ نا انصافی کی گئی ہو، یقینا یہ چاہے گا کہ نا انصافی کے مرتکب کو،

اس کے مال ودولت اور معاشرتی مرجے کا لحاظ کیے بغیر، سزاملنی چاہے۔ ہر نارال انسان یہ چاہے

گا کہ ڈاکو بدکار کو سبق سکھایا جائے۔ اگر چہ بہت سارے مجرموں کو سزامل جاتی ہے لیکن پھر بھی

ان کی ایک بڑی تعداد قانون سے بیخے میں کا میاب رہتی ہے۔ یہ لوگ بڑی پر لطف اور پر چیش

زندگی گزارتے ہیں ، اور بسا اوقات بڑے اطمینان سے رہتے ہیں۔ اگر کسی طاقتور اور بااثر چھن کے ساتھ اس سے بھی زیادہ با اثر اور طاقتور شھن نا انصافی کرے تو وہ بھی یہی چاہے گا کہ اس

زیادہ طاقتور اور زیاوہ بااثر شھن کو (جس نے نا انصافی کا ارتکاب کیا ہے) سزادی جائے۔

بیزندگی آخرت کی امتحان گاہ ہے

ونیا کی پرزندگی ، آخرت کے لیے امتحان ہے ۔ قرآنِ پاک میں ارشاد ہوتا ہے : ﴿ الَّذِی خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيَاةَ لِيَبُلُوَ كُمْ اَيُّكُمْ اَحْسَنُ عَمَّلًا وَّهُوَ الْعَزِيْزُ الْغَفُورُ ٥ ﴾ [سورة ٢٤، آیت:۲]

ترجمہ: دجس نے موت اور زندگی کو ایجاد کیا تاکہ تم لوگوں کو آ زما کر دیکھے تم میں ے کون بہتر عمل کرنے والا ہے اور وہ زبردست بھی ہے اور درگزر فرمانے دالا بھی ''

## قیامت کے روز مکمل اور حتمی انصاف ہوگا

قرآن پاک میں ارشاد ہوتا ہے:

﴿ كُلُّ نَفُسٍ ذَآئِقَةُ الْمَوْتِ وَإِنَّمَا تُوَفَّوُنَ اُجُوْرَكُمُ يَوْمَ الْقِيْمَةِ فَمَنُ زُحُوْرَكُمُ يَوْمَ الْقِيْمَةِ فَمَنُ زُحُوْرَ كُمْ الْحَيْوةُ الدُّنْيَآ

ساساا

اِلاً مُتَاعُ الْغُورُورِ 0 ﴾ [سورة ٣، آیت: ١٨٥]

ترجہ: "آخر کار ہرخص کومرنا ہے اورتم سب اپنے اپنے پورے اجر قیامت کے

روز پانے والے ہو۔ کامیاب دراصل وہ ہے جو وہاں آتش دوزن سے فی جائے

اور جنت میں داخل کر دیا جائے۔ رہی بید دنیا ، تو یکھن ایک ظاہر فریب چیز ہے۔ "
حتی انعماف ، قیامت کے روز کیا جائے گا۔ مرنے کے بعد ہرخمض کو یوم حساب ( روز قیامت ) ایک بار پھر ، دوسرے تمام انسانوں کے ساتھ زندہ کیا جائے گا۔ بیمکن ہے کہ ایک فخص اپنی سزا کا تجی حصہ اس دنیا ہی میں بھت لے لیکن سزا اور جزا کا آخری اور حتی معالمہ تو فض اپنی سزا کا تجی حصہ اس دنیا ہی میں بھت لے لیکن سزا اور جزا کا آخری اور حتی معالمہ تو ترت ہی میں کیا جائے گا۔ ہوسکتا ہے کہ اللہ تعالی کی فیرے یا بدکار کو اس دنیا میں سزا نہ دے ، کیکن اسے روز بحثر میں اپنے ایک ایک عمل کا ، ایک ایک گناہ کا حساب چکانا ہوگا اور وہ آخرت میں ، موت کے بعد کی زندگی میں ، اپنے ایک ایک جم کی سزا پائے گا۔

میں ، موت کے بعد کی زندگی میں ، اپنے ایک ایک جم کی سزا پائے گا۔

میں ، موت کے بعد کی زندگی میں ، اپنے ایک ایک جم کی سزا پائے گا۔

جنگ عظیم کے دوران ہنگر نے لگ بھگ ساٹھ لاکھ یہود یوں کو زندہ جلوایا تھا۔ بالفرض،
اگر اپرلیس اے گرفتار بھی کر لیتی ، تو قانون کی پاسداری کرتے ہوئے ( انسانی قانون کے مطابق ) عدالت اے زیادہ ہے زیادہ کیا سزاد ہے سکتی تھی لا بہت ہے بہت یہی ہونا کہ اسے بھی کمی گیس چیمبر میں بند کر کے ہلاک کر دیا جاتا ۔ لیکن یہ تو صرف ایک ہے گناہ یہودی کوئل کرنے کی سزا ہوتی ہے۔ باتی ہے ۵۹ لاکھ ۹۹ ہزار ۹ سو ۹۹ یہود یوں کے قبل کی سزا اے کس طرح دی جاسکتی تھی۔ طرح دی جاسکتی تھی۔ طرح دی جاسکتی تھی۔ اللہ تعالیٰ کے اختیار میں ہے کہ وہ ہٹلر کو جہنم کی آگ میں ۱۰ لاکھ سے بھی زیادہ اللہ تعالیٰ کے اختیار میں ہے کہ وہ ہٹلر کو جہنم کی آگ میں ۲۰ لاکھ سے بھی زیادہ

مرتبه جلادے

قرآن پاک میں ارشاد باری تعالی موتاہے:

﴿ إِنَّ الَّذِيْنَ كَفَرُوا بِالْعِنَا سَوْفَ نُصُلِيُهِمُ نَارًا كُلَّمَا نَضِجَتُ جُلُودُهُمُ بَدَّلُنَهُمُ جُلُودًا غَيْرَهَا لِيَذُوقُوا الْعَذَابَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ

بواسوا

عَذِیزًا حَکِیْمًا 0 ﴾ [سودة ۴، آیت: ۵۱]

" جن لوگوں نے ہماری آیتوں کو مانے سے انکار کردیا ہے۔ آخیس بالیقین ہم

آگ میں جھوٹئیں گے اور جب ان کے بدن کی کھال گل جائے گی تو اس کی جگہ

دوسری کھال پیدا کردیں گے تاکہ وہ خوب عذاب کا مزہ چکھیں گے اللہ بڑی

قدرت رکھتا ہے اور اپنے فیصلوں کو کمل میں لانے کی حکمت خوب جانتا ہے۔'

یعنی اللہ تعالیٰ چاہے تو ہملر کو جہم کی آگ میں محض ۲۰ لا کھ مرتبہ نہیں، بلکہ لا تعداد بارجلا

تصور آخرت کے بغیرانسانی اقدار یا اچھائی اور برائی کا کوئی تصور نہیں

یہ واضح ہے کہ کسی شخص کوتصور آخرت، یا موت کے بعد زندگی کے یقین پر قائل کیے بغیر اسے انسانی اقداریا نیک و بداعمال کے تصور پر قائل کرنا بھی ممکن نہیں فیصوصا جب ان طاقتور اور بااختیار لوگوں کا معاملہ در پیش ہوجونا انصافی میں پڑے ہوں۔



# ا-كياوجه هي كمسلمان مختلف فرقول، مكاتب فكرمين تقسيم بين؟

سوال: جب سارے سلمان ایک اور یکسال قرآن کی بیروی کرتے ہیں تو پھر مسلمانوں میں استے زیادہ فرقے یا مکاتب فکر کیوں ہیں؟

جواب:

### مسلمانوں کومتحد ہونا ج<u>ا ہے</u>

یے بچے ہے کہ آج کے مسلمان آپس میں ہی تقتیم ہیں۔المیہ ہے کہ ان تفرقات کی اسلام میں ہرگز کوئی اجازت نہیں ہے۔ دینِ اسلام اس بات پرز در دیتا ہے کہ اپنے ماننے والوں میں اتحاد دیگا نگت کو برقر اررکھا جائے۔

﴿ وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللّهِ جَمِيعًا وَّلا تَفَرَّقُولا ﴾ [سورة ٣، آيت:١٠٣] "سبل كرالله كى رى كومضبوط بكرلوا ورتفرقه مين نه برو"

وہ کوئی ری ہے جس کی طرف اس آیت مبارک میں اللہ تعالیٰ نے اشارہ فرمایا ہے، قرآنِ
پاک ہی وہ ری ہے قرآن پاک ہی اللہ کی وہ ری ہے جے سارے مسلمانوں کو مضبوطی سے
تھا مے رکھنا چاہئے۔ اس آیتِ مبارکہ میں بھی وہرااصرار ہے۔ ایک طرف میتھم دیا گیا ہے کہ اللہ
کی ری کو 'مضبوطی سے تھا مے رکھو۔'' تو دوسری طرف سے ہدایت بھی ہے'' تفرقے میں نہ پڑو۔''
قرآن یاک میں مزیدارشادہ وتا ہے:

﴿ يَٰائَيُهَا الَّذِيْنَ الْمَنْوَ اَطِيعُوا اللَّهَ وَاَطِيعُوا الرَّسُولَ وَ اُولِى الْاَمْرِ مِنْكُمْ فَإِنْ تَنَازَعُتُمُ فِى شَيْءٍ فَوُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِنْ كُنْتُمُ تُومِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْاحِرِ ذَٰلِلَتَ خَيْرٌ وَّاَحْسَنُ تَاٰوِيُلا ٥ ﴾ تُومِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْاحِرِ ذَٰلِلَتَ خَيْرٌ وَّاَحْسَنُ تَاٰوِيُلا ٥ ﴾ وَمُومِنَ مَا اللهِ وَالْيَوْمِ الْاحِرِ ذَٰلِلَتَ خَيْرٌ وَّاحْسَنُ تَاٰوِيُلا ٥ ﴾ وَمُومِنَ مَا اللهِ وَالْيَوْمِ الْاحِرِ ذَٰلِلَتَ خَيْرٌ وَاحْسَنُ تَاٰوِيُلا ٥ عَلَيْهُ وَالْعَرْمِ اللهِ وَالْيَوْمِ الْاحِرِ ذَٰلِلَتَ خَيْرٌ وَاحْسَنُ تَاٰوِيُلا ٥ عَلَيْهُ وَالْعَرْمُ اللّهِ وَالْعَرْمُ اللّهِ وَالْعَرْمُ اللّهُ وَالْعَرْمُ اللّهِ وَالْعَرْمُ اللّهِ وَالْعَرْمُ اللّهِ وَالْعَلْمُ اللّهُ وَالْعَرْمُ اللّهُ اللّهُ وَالْعَرْمُ اللّهُ وَالْعَلْمُ اللّهُ وَالْعَرْمُ اللّهُ اللّهُ وَالْعَرْمُ اللّهُ اللّهُ وَالْعَرْمُ اللّهُ وَالْعُرُولُ اللّهِ وَالْعَرْمُ اللّهُ اللّهُ وَالْعُرُولُ اللّهُ وَالْعَلْمُ اللّهُ وَالْعُلِمُ اللّهُ وَالْعُرْمُ اللّهُ وَالْعُرْمُ اللّهُ وَالْعَلْمُ اللّهُ وَالْعُرْمُ اللّهُ لَاللّهُ وَالْعُرْمُ اللّهُ الْعُلْمُ اللّهُ وَالْعُرْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَالْعُلْمُ اللّهُ وَالْعُرُمُ الْعُلْمُ اللّهُ الْعُلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْعُلْمُ اللّهُ الْعُلْمُ اللّهُ الْعُلْمُ اللّهُ اللّهُ

'' اے لوگو! جو ایمان لائے ہو، اطاعت کر واللہ کی اور اطاعت کر ورسول کی اور ان لوگوں کی جوتم میں سے صاحب امر ہوں پھر آگر تمہارے درمیان کسی معالم میں نزاع ہوجائے تو اسے اللہ اور رسول کی طرف پھیر دو آگر تم واقعی اللہ اور روزِ من نزاع ہوجائے تو اسے اللہ اور رسول کی طرف کھیر دو اگر تم واقعی اللہ اور سے بھی آخر پر ایمان رکھتے ہو۔ بہی ایک صحیح طرف کے اور انجام کے اختبار سے بھی بہتر ہے۔''

تمام مسلمانوں کو قرآن پاک اور متنداحادیث ہی کی پیردی کرنی چاہیے اور آپس میں غرقہ ڈالنانہیں چاہیے۔

## تفرقہ ڈالنائبیں چاہیے۔ اسلام میں فرقوں اور تقسیم کی ممانعت ہے

قرآن پاک میں ارشاد ہوتا ہے:

﴿ إِنَّ الَّذِيْنَ فَرَّقُوا دِينَهُمْ وَكَانُو اشِيعًا لَّسْتَ مِنْهُمْ فِي هَيْءِإنَّمَا الْمُوهُمُ إِنَّ اللّهِ عُمَّ مَيْءِإنَّمَا الْمُوهُمُ إِلَى اللّهِ عُمَّ يُنَبِّئُهُم بِمَا كَانُو ا يَفْعَلُونَ ۞ ﴿ [سورة٢، آيت: ١٥٩] " " جن لوگول نے اپنے وین کو کلاے کلاے کرویا ادر کروہ گروہ بن گئے یقینا ان سے تبارا کچھ واسط بیل ان کا معاملة والله کے سروہ ہادروہی ان کو بتائے گا کہ انہوں نے کیا کچھ کیا ہے۔ "

اس آیت مبار کہ میں واضح ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ہمیں ان لوگوں سے الگ رہنے کا تھم ویا ہے جووین میں تقنیم ڈالتے ہوں اور اسے فرقوں میں بائٹتے ہوں۔

لیکن آج جب کسی مسلمان سے سوال کیا جائے " تم کون ہو؟ تو عموماً کچھ ایسے جوابات ملتے ہیں : میں سنی ہول، میں شیعہ ہول وغیرہ ، بعض لوگ خود کو حنی ، شافعی ، ماکلی اور صنبل بھی کہتے ہیں۔ بعض لوگ کہتے ہیں '' میں دیو بندی ہوں''

### ہارے نزدیک نبی مطبق کیا مسلم تھے

ایے مسلمانوں سے کوئی میہ پوجھے کہ ہمارے پیارے نبی مطفے آیا کون تھے؟ کیا وہ حنی یا شافعی تھے؟ کیا وہ ماکئی یا حنبلی تھے؟ نہیں! وہ مسلمان تھے، دوسرے تمام انبیائے کرام اور 112

رسولول کی طرح کے جنہیں اللہ تعالی نے ان سے پہلے مبعوث فرمایا تھا۔

قرآنِ پاک کی سورۃ ٣، آیت: ٢٥ میں واضح کیا گیا ہے کہ حضرت عینی عَلَیْظ بھی مسلمان (مسلم ) ہی تھے۔ ای سورہ مبارکہ کی ۲۷ ویں آیت میں قرآنِ پاک بتاتا ہے کہ حضرت ابراہیم عَلَیْظ کوئی یبودی یاعیسائی نہیں تھے، بلکہ دہ ''مسلم'' تھے۔

قرآنِ پاک میں خود کو دمسلم " کہنے کا تھم دیتا ہے

الف اگرکوئی بھی خض ایک مسلمان سے سوال کرے کہ وہ کون ہے تو اسے جوابا یہ کہنا چاہیے کہ وہ مسلمان ہے سے شخصی ایش افعی نہیں ۔ سورہ نصلح کی ۳۳ ویں آیت بی ارشاوہ وہا ہے:
﴿ وَعَنْ اَحْسَنُ قَوْلًا مِمَّنُ دَعَا إِلَى اللَّهِ وَعَمِلَ صَالِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ الْمُسْلِمِيْنَ ٥ ﴾ [سورة ۳۱ ۔ آیت ۳۳]

'' اوراس مخض سے اچھی بات اور کس کی ہوگی جس نے اللہ کی طرف بلایا اور نیک عمل کیا اور کہا کہ میں مسلمان ہوں۔

ملاحظه مويبال قرآن پاك فرمار هائه "كهو، بيل ان بيل سے مول جواسلام بيل جمكتے بيں۔ "بالفاظ ويگر، كهو: " ميں ايك مسلم بهوں۔ "

[سورة آل عمران ، آيت: ١٨٠]

"اے نی اکبواے اہل کتاب آؤایک الی بات کی طرف جو ہمارے اور تمہارے درمیان کی سال ہے۔ اس کے ساتھ کی درمیان کیسال ہے۔ بید کہ ہم اللہ کے سواکسی کی بندگی نہ کریں ، اس کے ساتھ کی کوشریک نہ تھم اکبی اور ہم میں سے کوئی اللہ کے سواکسی کو اپنا رب نہ بتالے۔

اس دعوت کو تبول کرنے ہے اگر وہ مندموڑی توصاف کہددو کہ گواہ رہوہم تومسلم (صرف خداکی بندگی واطاعت کرنے والے) ہیں۔'' اسلام کے تمام عظیم علما کا احترام سیجیے

ہمیں اسلام کے تمام عظیم علاکا ، ہمول چاروں اماموں کے ، لاز آ احترام کرنا چاہے۔امام الوحنیفہ براٹنے ، امام شافعی براٹنے ، امام شافعی براٹنے ، امام شافعی براٹنے ، امام شافعی براٹنے ، امام شالی براٹنے اور امام مالک براٹنے ، یہ بھی ہمارے لیے یکسال طور پر واجب الاحترام ہیں۔ بیسب کے سب عظیم علا وحققین سے اور اللہ تعالی آئیس ان کی تحقیق اور وین کی انتقل محنت پر اجرعظیم عطافر مائے (آمین)۔اس بات پر کوئی اعتراض نہیں کہ اگرکوئی شحص امام ابوحنیفہ براٹنے یا امام شافعی روٹیل وغیرہ کی تحقیق اور نقطہ نظر سے شفق ہو ۔ لیکن جب بیسوال کیا جائے" تم کون ہو؟" تو جواب صرف اور صرف" میں مسلمان ہوں" ہونا جا ہے۔

بعض لوگ (فرقوں کی) دلیل میں حضور نمی کریم (منطق آنے) کی ایک حدیث پیش کرتے ہیں جوسنن ابودا وَد میں (حدیث نمبر ۴۸۷۹) روایت کی گئی ہے۔اس حدیث میں حضور (منطق آنے) سے بیارشار وایت کیا گیا ہے:''میری امت تہتر (۷۳) فرقوں میں تقسیم ہوجائے گی۔''

اس حدیث سے واضح ہوتا ہے کہ رسول الله ( منظم آنے ہے ) نے مسلمانوں میں 2 فرق بنے کی پیش کوئی فرما دی تھی لیکن حضور نبی کریم ( منظم آنے ہے کرنے پنیس فرمایا کہ مسلمانوں کوفر توں میں بیش کوئی فرما دی تھی ایکن حضور نبی کریم ( منظم آنے ہے کہ ہم فرقوں میں تقسیم نہ ہوں وہ لوگ جو قرآن پاک اور مستندا جادیث کی تعلیمات پر عمل پیرا ہوں اور فرقے نہ بنا کمیں ، وہی لوگ صحیح راستے پر ہیں۔

ترندی شریف میں مروی اے اوی حدیث میں حضور (منطبطیّنی میں کا قول مروی ہے: "میری امت ۳ عفرقوں میں تقسیم ہو جائے گی اور وہ سب کے سب جہنم کی آگ میں جلیں گے، سوائے ایک فرقے کے۔"

محابہ کرام (رضی اللہ تعالیٰ علیم اجمعین) نے اس پررسول اللہ (ﷺ کے اسے سوال کیا کہ وہ کون ساگر دہ ہوگا (جو جنت میں جائے گا)، تو آنخضرت (ﷺ نے جواب دیاد مرف دہ جو www.KitaboSunnat.com

11-9

میری اور میرے اصحاب کی اتباع کرے گا۔''

قرآن پاک کی متعدد آیات میں "اللہ کی ، اور اللہ کے رسول منظ اَقدام کرو" کا تھم دیا گیا ہے۔ اہندا ایک سیج مسلمان کو صرف قرآن پاک اور متندا حادیث ہی کی بیروی (اتباع) کرنی چاہے۔ وہ کسی عالم کے نقط نظر سے اتفاق بھی رکھ سکتا ہے ، جب تک کہ وہ قرآن پاک اور احادیث سیح حد (متندا حادیث) کی تعلیمات سے مطابقت میں رہیں۔ اگر (اس عالم کے) یہ خیالات (نقط نظر) اللہ تعالی کے احکامات اور رسول اللہ (منظ اَقدام) کی سنت کے خلاف ہوں تو ان میں کوئی وزن نہیں ۔ سبح ہے انہیں کتنے ہی بڑے اور جید عالم نے کیوں نہیش کیا ہو۔

اگرتمام مسلمان ،قرآنِ پاک کا مطالعہ مجھ کر ہی کرلیں اور متنداحادیث کی اتباع کریں تو ان شاء اللہ تعالیٰ یہ تمام اختلافات حل ہو جا کمیں گے اور ہم ایک بار پھر صحیح معنوں میں ایک متحدہ اُستِ مسلمہ بن جا کمیں گے۔



# ۱۸ ـ تمام ندا هب ہی انسانوں کوراست بازی کی تعلیم ویتے ہیں تو پھرصرف اسلام ہی کی انتاع کیوں کی جائے؟

سوال: تمام زاہب بنیادی طور پراپنے ہیرد کاروں کو اچھے کام کرنے کی تعلیم ویتے میں تو پھر کمی شخص کو صرف اسلام عی کی پیروی کیوں کرنی چاہیے؟ کیا وہ کمی بھی ، دوسرے نہ ہب کی پیروی نہیں کرسکتا؟

اسلام اوردوسرے بیشتر غداہب میں اہم فرق

سے دوکتے ہیں۔ لیکن اسلام اس ہے بھی آ مے تک جاتا ہے۔ یہ تیکی کی تلقین کرتے ہیں اور برائی اور برائی کے حصول اور ہماری انفرادی واجتماعی زندگیوں سے برائی ختم کرنے کے عملی طریقوں کی جانب ہماری رہنمائی بھی کرتا ہے۔ اسلام نہصرف انسانی فطرت کو اہمیت دیتا ہے، بلکہ یہ انسانی معاشرے کی جہید گیوں کی طرف بھی متوجہ رہتا ہے۔ اسلام ایک الیم ہدایت ہے جو خود اللہ تعالیٰ کی طرف جہی کے اسلام کو انسان کے لیے 'دینِ فطرت' بھی کہا جاتا ہے۔

مثال: اسلام صرف چوری چکاری رودا که زنی کوروینے کا تھم ہی نہیں ویتا ، بلکہ

اے ختم کرنے کے ملی طریقے کی وضاحت بھی کرتا ہے:

الف:....اسلام چوری چکاری رڈا کہ زنی ختم کرنے کے ملی طریقے کی وضاحت کرتا ہے: تمام بڑے نداہب میں چوری چکاری رڈا کہ زنی کو برائی قرار دیا جاتا ہے۔اسلام بھی پسیں یجی تعلیم دیتا ہے۔ تو پھر دیگر نداہب اور اسلام کی تعلیمات میں کیا فرق ہوا؟ فرق اس حقیقت میں موجود ہے کہ اسلام صرف چوری چکاری کو برا کہنے پر بی اکتفانہیں کرتا، بلکہ وہ عملی طریقہ بھی بتاتا ہے کہ جس پر چل کر ایسا معاشرتی ڈھانچہ تخلیق کیا جائے کہ جس میں لوگ چوری چکاری رڈا کہ ذنی نہ کریں۔

ب: ....اسلام مین زگوة کی وضاحت ہے:

اسلام نے زکوۃ دینے کا ایک واضح نظام بیان فرمایا ہے۔اسلامی قانونی کے مطابق ہروہ شخص کہ جس کے پاس بچت کی مالیت' نصاب' (لیعن ۸۵ گرام سونا یا اتنی مالیت کے اٹائے)
کے برابر یا زیادہ ہو، اسے ہر قمری سال میں اپنی اس بچت کا ڈھائی فیصد (۲۵ فیصد) حصہ مستحقین کو دینا چاہیے۔اگر دنیا کا ہرامیر شخص ایمانداری سے زکوۃ دینے لگ جائے تو ساری دنیا سے غربت ختم ہوجائے گی۔کوئی ایک انسان بھی فاقے سے نہیں مرے گا۔

ج: ..... چوری رو اکے کی سزامیں ہاتھ کا شا:

اسلام میں بیدوضاحت بھی ہے کہ اگر کسی کے خلاف چوری رڈاکے کا جرم ثابت ہوجائے تواس کے ہاتھ کا خرص ثابت ہوجائے تواس کے ہاتھ کا خدید میں ارشاد فرمایا ہے:

﴿ وَالسَّارِقُ وَالسَّّارِقَةُ فَاقُطْعُواْ اَیُدِیکُهُمَا جَزَآءً بِمَا کَسَبَا نَگالًا مِنَ اللّٰهِ وَاللّٰهُ عَزِیُزٌ حَکِیمٌ ٥﴾ [سورة المائدہ، آیت: ٣٨]

﴿ اور تحور خواہ عورت ہویا مرودونوں کے ہاتھ کا بدو۔ بیان کی کمائی کا بدلہ ہے اور وہ دانا ور اللہ کی طرف سے عبرت ناک سزا، اللہ کی قدرت سب پر عالب ہے اور وہ دانا و بینا ہے۔''

غیر مسلم کہتے ہیں''اکیسویں صدی میں ہاتھ کا شنے کی سزا! اسلام تو بے رحی اور سفا کی کا رہب ہے!''

و:.....نتائج تبمي ملية بين جب اسلامي شريعت نافذ كي جائے:

امریکہ کو دنیا کاسب سے ترتی یافتہ ملک تصور کیا جاتا ہے۔ بدشمتی سے یہی وہ ملک بھی ہے جہاں چوری اور ڈاکہ زنی وغیرہ جیسے جرائم کی شرح دنیا میں سب سے زیادہ ہے۔اب ذرا

فرض سیجے کہ امریکہ میں اسلای شریعت نافذ کر دی جاتی ہے، یعنی یہ کہ ہرامیر آ دی جوصاحب نصاب ہو، پابندی سے اپنے مال سے ۲۵ فیصد زکوۃ ادا کرے (قمری سال کے مطابق) اور چوری رؤیتن کا جرم ثابت ہو جانے پر مجرم کے ہاتھ کاٹ دیے جائیں۔ کیا ایسی صورت میں امریکہ میں چوری رؤیتن کی شرح میں اضافہ ہوگا، کی ہوگی یا کوئی فرق نہیں پڑے گا؟ فطری ک بات ہے کہ اس میں کی واقع ہوگا۔ پھر یہ بھی ہے کہ ایسے سخت قانون کی موجودگی میں وہ لوگ بھی اس جرم سے بازر ہیں گے جو مجر مانہ ذہن رکھتے ہوں۔

میں مانتا ہوں کہ آج دنیا میں چوری رؤیمتی کی اتنی زیادہ واردا تیں ہورہی ہیں کہ اگر تمام
چوروں کے ہاتھ کاف دیے جائیں تو ایسے لاکھوں لوگ ہوں گے جن کے ہاتھ کئیں گے۔
تاہم، یہاں توجہ طلب نکتہ یہ ہے کہ جس لمحے آپ یہ قانون نافذ کریں گے، اس کے ساتھ ہی
چوری رؤیمتی کی شرح میں کی آجائے گی۔ وئیمتی رچوری کا ارادہ کرنے والاکوئی فحض ، یہ کام
کرنے سے پہلے کئی دفعہ سوچ گا کیونکہ اے اپنے ہاتھ گنوانے کا خطرہ بھی ہوگا۔ مض سزاکا
تصور ہی ایش واکوؤں رچوروں کی حوصلہ بھی کرے گا۔ ایسے میں بہت ہی کم لوگ ہوں گے جو
چوری رؤیمتی کی ہمت کریا کمیں گے۔ لہذا، صرف چندلوگوں کے ہاتھ کا فی جانے سے لاکھوں
کروڑوں لوگ وئیمتی رچوری کے خوف سے بے نیاز ہو کر، امن اور چین کی زندگی گزار

لہذا اسلای شریعت عملی ہے اور اس سے نتائج حاصل ہوتے ہیں۔

مثال: اسلام میں خواتین کی بے حرمتی اور عصمت دری حرام ہے ، اسلام میں (عورتوں کے لیے) حجاب کا تھم ہے اور زنا کا جرم ثابت ہوجانے پرزانی کے

ليرسزائ موت ب:

الف:.....اسلام میں عورتوں کے ساتھ دست درازی اور عصمت دری رو کنے کاعملی طریقہ داضح

کیا گیاہے:

تمام برے نماہب میں عورت کی عصمت دری اور اس سے دست درازی کو ایک گھناؤنے گناہ سے تعبیر کیا گیا ہے۔ اسلام کی تعلیمات بھی بہی ہیں۔ تو پھر اسلام اور دیگر فاہب کی تعلیمات میں کیا فرق ہے؟ بیفرق اس حقیقت میں ہے کہ اسلام صرف عورت کے احترام کی تلقین ہی پراکتھا نہیں کرتا ، یا دست درازی اور عصمت دری کو گھناؤنا جرم قرار دے کر خاموش نہیں ہوجاتا ، بلکہ ساتھ ہی ساتھ واضح رہنمائی بھی فراہم کرتا ہے کہ معاشرے کو ان جرائم سے کس طرح یاک کیا جائے۔

ب: ....مردول کے لیے جاب:

اسلام میں حجاب کا نظام ہے۔قرآن پاک میں پہلے مرد کے لیے حجاب کا تذکرہ ہے اور پھر عورتوں کے حجاب درج ذیل آیت مبارکہ میں فیکورہ ہے:

﴿ قُلُ لِلْمُوْمِنِيُنَ يَغُضُّوا مِنُ اَبُصَادِهِمُ وَيَحُفَظُوا فُرُوْجَهُمُ ذَلِكَ اَزُكَى لَهُمُ إِنَّ اللّهَ خَبِيْرٌ بِمَا يَصُنَعُونَ ٥ ﴾ [سورة: ٢٣، آيت: ٣٠] 

(ان نيا مومن مردول سي كهوكه إلى نظرين بچاكر رهيس اورا في شرمگا مول ك 
حفاظت كرين بيان كے ليے زيادہ پاكيزه طريقہ ہے۔ جو پچھوہ كرتے ہيں الله اس سے باخر رہتا ہے۔''

جس لمح کسی مرد کی نگاہ ( نامحرم)عورت پر پڑے اور کوئی غلط سوچ یا بے حیائی کا خیال اس کے ذہن میں آئے ،تو اسے فوراً اپنی نگاہ نیچی کر لینی چاہیے۔

ج:....عورتوں کے کیے حجاب:

عُورُوں کے لیے بجاب کا تذکرہ درج ذیل آیت مبارکہ میں ہے: ﴿ وَقُلُ لِلْمُؤْمِنَاتِ یَغُضُضُنَ مِنُ اَبْصَادِهِنَّ وَیَحُفَظُنَ فُرُوجُهُنَّ وَلا یُبُدِیُنَ زِیْنَتَهُنَّ اِلَّا مَا ظَهَرَ مِنُهَا وَلُیَضُوبُنَ بِخُمُوهِنَّ عَلٰی جُیُوبِهِنَّ ﴾ جُیُوبِهِنَّ ﴾ 100

''اسے نی اُمومن عورتوں سے کہدود کہ اپنی نظریں بچا کر رکھیں، اور اپنی شرمگا ہوں کی حفاظت کریں اور اپنا بناؤ سنگھار نہ دکھا کیں بجز اس کے جوخود ظاہر ہو جائے اور اپنے سینوں پر اپنی اوڑھنوں آپلی ڈالے رہیں۔'' .....

عورت کے لیے جاب کی وضاحت یہ ہے کہ اس کا جسم کمل طور پر ڈھکا ہونا چاہے۔ صرف اس کا چہرہ اور ہاتھ ( کلائیوں تک) وہ جصے ہیں جو ظاہر کیے جاسکتے ہیں۔تاہم اگر کوئی خاتون انہیں بھی چھپانا چاہیں تو وہ ان جسمانی حصوں پر بھی جاب کرسکتی ہیں۔البتہ بعض علمائے دین کااصرار ہے کہ چہرہ بھی ڈھکا ہونا چاہیے۔

د :....دست درازی سے تحفظ ، تجاب:

الله تعالى في عورتول كے ليے جاب كاتكم كول ديا ہے؟ اس كا جواب قرآن پاك في سورة الاحزاب كى درج ذيل آيت مباركم ميں فراہم كيا ہے:

﴿ يَمَايُّهَا النَّبِيُّ قُلِّ اَزُوَاجِكَ وَبَنْتِكَ وَبِسَآءِ الْمُؤْمِنِيْنَ يُدُنِيْنَ عَلَيْهِنَّ مِنْ جَلَابِيُهِيَّ ذٰلِكَ اَدُنَّى اَنْ يُعُرَفُنَ فَلا يُؤْذَيْنَ وَكَانَ اللَّهُ عَفُورًا رَّحِيْمًا ٥ ﴾ [سورة الاحزاب-آيت:٥٩]

''اے نیگاانی بیویوں اور بیٹیوں اور اہل ایمان کی عورتوں سے کہدو کہ اپنے اوپر اپنی جاوروں کے بلولٹکا لیا کریں۔ بیرزیادہ مناسب طریقہ ہے تا کہ دہ پہچان کی جائیں اور نہستائی جائیں۔اللہ تعالیٰ غفور ورحیم ہے۔''

قرآنِ پاک فرماتا ہے کہ عورتوں کا حجاب کرنا اس لیے ضروری ہے تا کہ وہ باعزت اور پروقار حیثیت سے پہچانی جاسکیں۔اور میہ کہ حجاب انہیں وست درازی سے بھی بچاتا ہے۔ • ھ:..... جڑواں بہنوں کی مثال:

فرض کیجیے کہ دو جڑوال بہنیں ہیں جو بکسال طور پر خوبصورت بھی ہیں۔ ایک روز وہ دونوں ایک ساتھ گھر سے نکلتی ہیں۔ ایک بہن نے اسلامی تجاب کر رکھاہے، لینی اس کا بوراجسم ڈھکا ہوا ہے۔ اس کے برعکس دوسری بہن نے مغربی طرز کامنی اسکرٹ پہنا ہواہے، لینی اس کے جسم کا خاصہ حصہ نمایاں ہے۔ گلی کے نکڑ پر ایک لفنگا بیٹھا ہے جو اس انتظار میں ہے کہ کوئی
لاکی وہاں سے گزرے اور اس کے ساتھ چھٹر چھاڑیا دست درازی کرے۔ سوال یہ ہے کہ
جب وہ دونوں بہنیں وہاں پہنچیں گی تو وہ لفنگا ان میں سے کس کو چھٹرے گا؟ اسلامی حجاب والی
لڑک کو، یامنی اسکرٹ پہننے والی لڑکی کو؟ وہ لباس جوجسم کو چھپانے سے زیادہ نمایاں کریں جنسِ
مخالف کے لیے ایک طرح سے اس امرکی دعوت ہوتے ہیں کہ وہ چھٹر چھاڑ دست درازی اور
عصمت دری کریں۔ قرآن پاک نے بالکل صحیح فرمایا ہے کہ حجاب عورت کو دست درازی سے
بچاتا ہے۔

ف: ....زانی کے لیے سزائے موت:

اگر کسی (شادی شده) فرد کے خلاف زنا کا جرم ثابت ہوجائے تو اسلامی شریعت کی رُو

اس کے لیے سزائے موت ہے۔ آج کے دور میں اتنی تخت سزاد یے برغیر سلم شاید بری

طرح خوفز دہ ہوجا میں۔ بہت سے لوگ اسلام بر بے رضی اور سفا کی کا الزام لگاتے ہیں۔ میں

فرانخواستہ کوئی آپ کی بیوی ، بہن یا ماں کی عصمت دری کرے اور آپ کو (اس مجرم کو سزا خواستہ کوئی آپ کی بیوی ، بہن یا ماں کی عصمت دری کرے اور آپ کو (اس مجرم کو سزا دیں

دینے کے لیے) جج مقرر کیا جائے ، زانی کو آپ کے سامنے لایا جائے ، آپ اے کیا سزادیں

گران سب نے جواب دیا: ''ہم اے سزائے موت دیں گے' بعض لوگ تو انہا پر چلے گئے

اور کہنے گئے: '' ہم اس پر اتنا تشدد کریں گے کہ وہ مرجائے' یعنی اگر آپ کی بیوی یا ماں کی

عصمت دری ہوتو آپ اُس زانی کو مارڈ النا چاہتے ہیں ، لیکن اگر آپ کی بیوی یا ماں کی

عصمت دری ہوتو آپ اُس زانی کو مارڈ النا چاہتے ہیں ، لیکن اگر کسی دوسرے کی مال ، بہن یا

بیوی کی عزت لوئی گئی ہوتو سزائے موت وحشیانہ قانون ہوگئی۔ بیدو ہرا معیار کیوں ہے؟

تن ۔۔۔۔۔۔امریکہ ہیں عصمت دری کی شرح سب سے زیادہ ہے:

اب میں ایک بار پھر دنیا کے سب سے ترقی یافتہ ملک، امریکہ کی مثال لوں گا۔ایف بی آئی کی رپورٹ کے مطابق 1990ء کے دوران امریکہ میں عصمت درمی کے ۱۰۲،۵۵ (ایک لا کھ دو ہزار پچپن) واقعات ورج ہوئے۔رپورٹ میں سیجی کہا گیا ہے کہ عصمت درمی کی تمام واردانوں میں سے صرف ۱۱ فیصد ہی کی رپورٹیس درج کرائی گئیں۔ لہٰذا ۱۹۹۵ء کے دوران امریکہ میں عصمت دری کی واردانوں کی اصل تعداد جاننے کے لیے ہمیں رپورٹ کی گئی تعداد ۱۸۲۵ سے ضرب دینا ہوگا۔ اس طرح ہمیں ۸۲۸،۹۲۸ (چھالکھ چالیس ہزار نوسواڑ سٹھ) کی مجموعی تعداد کماتی ہے۔ یعنی ۱۹۹۵ء کے دوران امریکہ میں عصمت دری کی ۸۲۸،۹۲۸ واردا تیں ہوئیں۔ اگراس تعداد کوسال کے ۳۵ سونوں پرتقسیم کیا جائے تو معلوم ہوگا کہ اس سال امریکہ میں ہرروزعصمت دری کی ۲۵۵، وارداتیں ہوئیں۔

بعد ازال ایک اور ربورٹ بیل کہا گیا کہ امریکہ بیل ہر روز عصمت دری کی ۱۹۰۰ واردا تیں ہوتی ہیں۔ امریکہ علی ہوا ہے واردا تیں ہوتی ہیں۔ امریکہ محکہ دفاع کے ذیلی ادار ہے '' نیشنل کرائم و کٹمائز بیشن سروے ہور و آف جسٹس'' کے جاری کردہ اعداد و شار کے مطابق صرف ۱۹۹۱ء کے دوران امریکہ میں ربورٹ کے بیاری کردہ اعداد و شار کے مطابق صرف ۱۹۹۱ء کے دوران امریکہ میں انہورٹ کے گئے (عصمت دری کے) واقعات کی تعداد ۱۳ فیصد حصرت میں اس تعداد کو ۲۲۲۲ سے ضرب دینا پڑے گا۔ حاصل ضرب ملنے پر پتا چاتی جانے کے لیے ہمیں اس تعداد کو ۲۲۲۲ سے ضرب دینا پڑے گا۔ حاصل ضرب ملنے پر پتا چاتی جانے کے دوران امریکہ میں عصمت دری کی وارداتوں کی اصل تعداد ۳۲۲ میں ۱۹۹۰ (۹۹ ہے کہ ۱۹۹۱ء کے دوران امریکہ میں عصمت دری کی وارداتوں کی اصل تعداد ۳۲۲ میں۔ کے ایک میں مورز اندایس ہوئیں۔

گویا ہر ۳۲ سینڈ بعدامر یکہ میں عصمت دری کی ایک واردات ہوئی! شایدامریکہ کے زنا
کارزیادہ دلیر ہو گئے ہیں۔ایف بی آئی کی ۱۹۹۵ء والی رپورٹ میں مزید ہے بھی کہا گیا تھا کہ
صرف افیصد زنا کار ہی گرفتار کیے جاسکے، یعنی عصمت دری کے اصل واقعات کے صرف ۲۱ فیصد مجرم ہی قانون کی گرفت میں آئے۔ ان گرفتار شدگان میں سے بھی ۵۰ فیصد کو مقدمہ
چلائے بغیرر ہاکر دیا گیا۔اس کا مطلب یہ ہوا کہ عصمت دری کے صرف ۸۰ فیصد مجرموں کو ہی
مقدمات کا سامنا کرنا پڑا۔ دوسرے الفاظ میں یہی بات اس طرح بھی کہہ سکتے ہیں کہ (امریکہ
میں) اگر کوئی شخص ۱۲۵ مرتبہ عصمت دری کا ارتکاب کرے تو اس بات کا امکان ہے کہ اے
میں) اگر کوئی شخص ۱۲۵ مرتبہ عصمت دری کا ارتکاب کرے تو اس بات کا امکان ہے کہ اسے میں۔

یمی رپورٹ مزید بتاتی ہے کہ مقد مات کا سامنا کرنے والے ۵۰ فیصد افراد کوایک سال ہے بھی کم کے لیے قید کی سزا سائی گئی حالانکہ امریکہ کے قانون کے تحت ،عصمت دری کا ارتکاب کرنے والے کی سزا سات سال قید با مشقت ہے۔ بیہ مشاہدہ کیا گیا کہ جج صاحبان پہلی مرتبہ عصمت دری کے جرم میں گرفتار ہونے والے کے لیے زم گوشدر کھتے ہیں ،اس لیے انہیں کم سزا ویتے ہیں۔ ذرا سوچے کہ ایک شخص ۱۲۵ مرتبہ عصمت دری کا جرم کرتا ہے اور پکڑا بھی جاتا ہے ، حب بھی اسے ۵۰ فیصد تک بیاطمینان ہوتا ہے کہ اے ایک سال سے بھی کم سزا ملے گ! بیسہ سالای شریعت نافذ کر دی جائے تو نتائج حاصل ہوتے ہیں:

اب فرض سیجے کہ امریکہ میں اسلای شریعت نافذ کر دی جاتی ہے۔ جب بھی کوئی مرد کسی نامحرم عورت پر نگاہ ڈالتا ہے اور اس کے ذہن میں بے حیائی کی کوئی سوچ ور آتی ہے تو وہ فورا اپنی نگاہ نیچی کر لیتا ہے۔ ہرعورت اسلای احکامات کے مطابق حجاب کرتی ہے، یعنی ساراجہم ڈھانپ کررھتی ہے۔ اس کے بعد بھی ، اگر کوئی شخص عصمت دری کا مرتکب ہوتو اسے سزائے موت دی جائے۔ سوال ہے ہے کہ بیسارے قوا نمین نافذ ہو جانے کے بعد امریکہ میں عصمت دری کی واردا توں کی شرح میں اضافہ ہوگا ، کی ہوگی یا پھروہ و لیک کی ولی ہی درہے گی؟ فطری طور پر ، اس کا جواب یہی ہوگا کہ ان واردا توں میں کی ہوگی ، اور اسلای شریعت کے نفاذ سے فوری نتائج حاصل ہوں گے۔

انسانیت کو در پیش مسائل کے لیے اسلام کے پا*س عملی حل موجود ہیں* 

زندگی گزارنے کا بہترین طریقہ یہی ہے کہ اسلای تعلیمات پرعمل کیا جائے ، کیونکہ اسلام صرف الہامی پندونصائح کا مجموعہ نہیں ہے ، بلکہ انسانیت کو درپیش مسائل کے عملی حل بھی فراہم کرتا ہے۔ اسلام انفرادی اور اجتماعی ، دونوں سطح پر مثبت نتائج ویتا ہے۔ اسلام بہترین ضابطہ حیات ہے ، کیونکہ بیا کی عملی اور آفاقی ندہب ہے جو کسی مخصوص رنگ ونسل یا شہریت کے لوگوں تک محدود نہیں ہے۔

# 9۔ اسلام کی تعلیمات اور مسلمانوں کے حقیقی اعمال میں بہت زیادہ فرق ہے

سوال: اگر اسلام دنیا کا بہترین ندہب ہے تو پھر کیا وجہ ہے کہ بہت سے مسلمان بددیانت، بے ایمان اور نا قابل بھروسہ ہوتے ہیں اور دھو کہ بازی، رشوت ستانی اور منشیات کی تجارت جیسے گھناؤنے کا موں میں ملوث ہوتے ہیں؟

#### حواب:

### ذرائع ابلاغ نے اسلام کا چرہ مسنح کر دیا ہے

الف: بے شک، اسلام ہی بہترین ندہب ہے لیکن عالمی ذرائع ابلاغ (میڈیا) مغرب کے ہاتھ میں ہیں جواسلام سے خوفزدہ ہیں۔ بیرمیڈیا ہی ہے جواسلام کے خلاف با تیں نشر کرنے اور چھا ہے میں مسلسل مصروف رہتا ہے۔ بید ذرائع ابلاغ اسلام کے بارے میں غلط معلومات پھیلاتے ہیں ، غلط طور پر اسلام کا حوالہ دیتے ہیں ، یا پھر اسلام کے نقطہ کا نظر کوان کے سیاق وسباق سے الگ کر کے چیش کرتے ہیں۔

جب بھی کہیں کوئی بم پھتا ہے ، جن لوگوں کو کسی شوت کے بغیر سب سے پہلے مورو الزام تھہرایا جاتا ہے وہ مسلمان ہی ہوتے ہیں۔ یہی بات شہر خیوں میں بھی آ جاتی ہے۔لیکن اگر بعد میں اس واقعے کا مجرم کوئی غیر مسلم ثابت ہو جائے ، تو اس بات کو ایک غیراہم خرسجھ کرنظرانداز کر دیا جاتا ہے۔

ن اگر کوئی پچاس سالہ مسلمان مرد ، ایک پندرہ سالہ لڑی ہے ( اس کی اجازت لے کر ) شادی کر لے تو یہ اخباروں میں صفحہ اوّل کی خبر بن جاتی ہے۔ لیکن اگر کوئی پچاس سالہ غیر مسلم خض، چیساله معصوم بی کی عصمت دری کرتے ہوئے پکڑا جائے تو اسے اندر کے صفحات میں دمخصر خبروں'' کا حصد بنا دیا جاتا ہے۔ امریکہ میں ہرروز عصمت دری کے اوسطاً ۱۲٬۷۱۳ واقعات ہوتے ہیں، لیکن پیخبروں میں صرف اس لیے نہیں آتے کیوں کہ بیتو امریکی معاشرے کا چلن بن چکا ہے۔

## ہرمعاشرے میں کالی بھیٹریں ہوتی ہیں

میں کچھالیے مسلمانوں سے داقف ہوں جو بددیانت ہیں، نا قابل بھروسہ ہیں، دھوکہ باز ہیں وغیرہ ۔ لیکن میڈیا کچھاس انداز سے مسلمانوں کی تصویر کشی کرتا ہے جیسے صرف مسلمان ہی الی سرگرمیوں میں ملوث ہیں۔ کالی بھیڑیں ہر معاشرے میں ہوتی ہیں۔ میں ایسے لوگوں کو بھی جانتا ہوں جوخود کو مسلمان بھی کہتے ہیں لیکن علانیہ یا پوشیدہ طور پر شراب نوشی بھی کرتے ہیں۔ مسلمان بطور مجموعی بہترین ہیں

مسلمان معاشرے میں ان کالی بھیڑوں کے باوجود، اگر مسلمانوں کا بطور مجموعی جائزہ لیا.
جائے تو وہ دنیا کا بہترین معاشرہ ثابت ہوں گے۔مثلاً ،مسلمان ہی و نیا کی وہ سب سے بڑی
جماعت ہیں جوشراب سے پر ہیز کرتے ہیں۔ای طرح ، بیمسلمان ہی ہیں جو دنیا میں (مجموعی
طور پر) سب سے زیادہ عطیات دیتے ہیں۔ دنیا کا کوئی ایک معاشرہ بھی ایسانہیں جو وقار و
شرافت ، بردباری ،انسانی اقد اراورا خلاقیات کے خمن میں مسلمانانِ عالم سے بڑھ کرکوئی مثال
پیش کر سکے۔

### كاركا فيصله ڈرائيورے نہ کيجيے

فرض کیجیے کہ آپ نے ماڈل کی ایک مرسڈیز کارکی خوبیوں خامیوں کے لیے اسے ایک ایسے شخص کوتھا دیتے ہیں جو گاڑی ٹرے ا ایسے شخص کوتھا دیتے ہیں جو گاڑی ڈرائیو کرنانہیں جانتا۔ ظاہر ہے کہ وہ شخص یا تو گاڑی سرے سے چلا ہی نہیں پائے گا، یا پھرا یکسیڈنٹ کردے گا۔سوال یہ ہے کہ کیا ڈرائیور کی نااہلی میں اس گاڑی کا کوئی قصور ہے؟ کیا ہے تھے ہوگا کہ ایسے کسی حادثے کی صورت میں ہم اُس اناڈی ڈرائیورکوالزام دینے کے بجائے یہ کہنے گئیں کہ وہ گاڑی، ٹھیک نہیں؟ لہذا کی کار کی اچھائیاں جانے کے لیے کی شخص کو چاہیے کہ اس کے ڈرائیورکو نہ دیکھے بلکہ یہ جائزہ لے کہ خوداس کار کے خدو خال اور کارکر دگ وغیرہ کیے ہیں۔ مثلاً وہ گئی تیز چل سکتی ہے، وہ اوسطاً کتا ایندھن صرف کرتی ہے، اس میں حفاظت کے کتنے انتظامات ہیں، وغیرہ۔ اگر میں صرف دلیل کے طور پر یہ مان بھی لول کہ سارے مسلمان کرے ہیں، تب بھی ہم اسلام کا اس کے پیروکاروں کی بنیاد پر فیصلہ نہیں کر سکتے۔ اگر آپ واقعی اسلام کا تجزیہ کرنا چاہتے ہیں اور اس کے بارے میں دیا نتدارانہ رائے قائم کرنا چاہتے ہیں، تو آپ کو اسلام کے متعلق صرف قرآن پاک اور مستند احادیث ہی کی بنیاد پر کوئی رائے قائم کرنا ہوگی۔ یہی وہ دو ذرائع ہیں جن کی مدد سے اسلام کا صحیح مطالعہ کیا جاسکتا ہے۔

www.KitaboSunnat.com

101

پر اثر اورعظیم ہے کہ ان کا مرتبہ باتی تمام شخصیات سے بہت بلند ہے۔ اس لیے میں محمد (منظیمینی کا تذکرہ حروف جبی کی ترتیب کونظرا نداز کر کے سب سے پہلے کر رہا ہوں۔)
ای طرح متعدد غیر مسلم مؤرخین نے حضرت محمصطفیٰ (منظیمینی کی کوخراج تحسین پیش کیا ہے، جن میں تھامس کارلائل اور لا مار ٹین وغیرہ کے نام شامل ہیں۔

www.KitaboSunnat.com

# ۲۰۔غیرمسلموں کو'' کافر'' قرار دیا جاتا ہے

<u> سوال</u>: ملمان ،غیرمسلموں کی تو بین کرتے ہوئے انہیں " کافر" کیوں کہتے ہیں؟

## کافر کا مطلب مستر د کرنے را نکار کرنے والا ہے

لفظ'' کافر''اصل میں عربی لفظ'' کفر''سے ماخوذ ہے، جس کا مطلب ہے چھیانا ، انکار كرنا يامستر دكرنا۔ اسلامي اصلاح مين "كافر" سے مراد ايباشخص ہے جو اسلام كي حقانيت كو چھیائے (یعنی لوگوں کو نہ بتائے) یا پھراسلام کی حقانیت سے انکار کرے۔ ایبا کوئی شخص جو اسلام سے اٹکار کرتا ہو، أردو میں غیر مسلم اور انگریزی میں Non Muslim كہلاتا ہے۔ اگر کوئی غیرمسلم خود کوغیرمسلم یا کافر کہلوانا پسندنہیں کرتا ، جواصل میں ایک ہی بات ہے، تواس کے احساسِ تو بین کی وجد اسلام کے بارے میں لاعلمی یا غلط فہی ہے۔اے اسلامی

اصطلاحات مجھنے کے لیے میچ ذرائع تک رسائی حاصل کرنی جا ہیں۔ اس کے بعد نہ صرف

اس کا احساسِ تو ہین ختم ہو جائے گا بلکہ وہ اسلام کے نقطہ نگاہ کوبھی صحیح طور پرسمجھ جائے گا۔



www.KitaboSunnat.com

# ڈاکٹر ذاکر نائیک کی شہرہ آفاق کتابیں























2212991-2629724

